
 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                            1 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


پژوهشنامهؤ فرهنگستان هنر
دو ماهنامه، سال دوم، شماره‌ هفتم

بهمن و اسفند 86 
ISSN 1735-7896 :شاپا

 دارای اعتبار علمی پژوهشی از نظر 
فرهنگستانهای چهارگانه جمهوری اسلامی ایران
صاحب امتیاز: فرهنگستان هنر جمهوری اسلامی ایران
مدیر مسئول: بهمن نامور مطلق
دبیرتحریریه: منیژه کنگرانی
 اعضای هیئت تحریریه:
 دکتر حسن بلخاری، دکتر شهرام پازوکی 
دکتر پروین پرتوی، استاد مهدی حسینی
دکتر زهرا رهنورد، دکتر فرزان سجودی
دکتر بهمن نامور مطلق
 با تشکر از: دکتر امیرعلی نجومیان
دکتر فرهاد ساسانی، علیرضا اسماعیلی، فاطمه بنویدی
مترجم و ویراستار خلاصه انگلیسی: محسن فخری

طراح نشانه و جلد: جواد پویان
مدیر هنری: سهراب کلهرنیا 
ویراستاران: جلیل قاسمی، آزاده میرشکاک
مسئول هماهنگی: ونوس وحدت
لیتوگرافی: فرایند گویا
چاپخانه: شاد رنگ

جنوبی،  فلسطین  خیابان  تهران،  مجله:  دفتر  نشانی 
خیابان لقمان‌الدوله ادهم، بن‌بست بوذرجمهر، پلاک 23  

فرهنگستان هنر )‌ساختمان مرکزی(
تلفن:4- 66951650  

نمابر:   66951655- 66951663
نشانی سایت اینترنتی:

     www.honar.ac.ir/pajoheshnameh
kangarani@honar.ac.ir :پست الکترونیکی دبیر

 نشانی انتشارات فرهنگستان هنر: 
 خیابان ولی عصر بالاتر از تقاطع امام خمینی)ره( 

 نبش برادران شهید حسن سخنور شماره 15 
تلفن:66485868  نمابر:66485869

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                            2 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


• پژوهشنامهؤ فرهنگستان هنر به صورت دوماهنامه و در 
زمینه های مختلف پژوهش هنر، مطالعات و پژوهش های 

میان رشته ای هنر و... منتشر می شود.
• مقال��هؤ تالیف��ی باید به یکی از نش��انی های زیر ارس��ال 

شود:
Pajoheshnameh@honar.ac.ir .1

2. تهران، خیابان فلس��طین جنوبی، خیابان لقمان‌الدوله 
پ�الک 23  فرهنگس��تان  بن‌بس��ت بوذرجمه��ر،  اده��م، 
هنر)س��اختمان مرکزی(، حوزهؤ معاونت پژوهشی، دفتر 

پژوهشنامه

 کوته نوشت ها 
نه‌ها نش��ا و 

ل��ه( ؤ مقا لع��ه هنم��ای مطا )را

پ: صفح��ه پش��ت )در نس��خه خطی / عکس��ی( • ج: جلد 
حکوم��ت   : ح��ک   • ح��دود  ح:   • چ��اپ  چ: 
پ:  ر-   • عکس��ی(   / خط��ی  نس��خه  )در  رو  صفح��ه  ر: 
عکس��ی( خط��ی/  نس��خه  )در  پش��ت  و  رو  صفح��ه 
هج��ری  ع��دد(؛  از  )قب��ل  ش��ماره  ش:   • س��طر  س: 
شمس��ی )بع��د از ع��دد( • ص/صص: صفح��ه / صفحات
)ص( : صل��وات ا... علیه و آله • )ع(: علیه الس�الم،علیها 
ف��وت ف:   • الس�الم  علیه��م  الس�الم،  الس�الم،علیهما 
 ق��س: قی��اس کنید با • ق: قمری )بع��د از عدد( • ق م: قبل 
از می�الد مس��یح )بعد از ع��دد( • گ: ب��رگ • م. : مترجم

 / ب��ه  کنی��د  ن��گاه  ن��ک:   • ع��دد(  از  )بع��د  می�الدی  م:   

رج��وع کنی��د ب��ه • و: ولادت )تول��د( • و. : ویراس��تار 
هم��ان: همان مؤل��ف، ‌همان اث��ر )در حاش��یه، در ارجاع 
مکرر به اثری که نشانی آن بلافاصله در قبل آمده باشد( 
هم��ان ج��ا : ‌هم��ان مول��ف، هم��ان اث��ر، هم��ان جل��د، 
هم��ان صفح��ه )در حاش��یه، در ارج��اع مک��رر ب��ه اثری 
ک��ه نش��انی آن بلافاص��ه در قب��ل آم��ده باش��د(. • / : یا 
] [  : مشخص کننده اضافات مؤلف یا مترجم یا ویراستار 
ب��ه مت��ن منق��ول )اع��م از تالی��ف و ترجم��ه و تصحی��ح( 
مترج��م  ی��ا  مؤل��ف  اضاف��ات  کنن��ده  مش��خص   :  }  {
نق��ل.  در  نق��ل  مطال��ب  در  اول  مصح��ح  ی��ا 
و بع��د / صفح��ات بع��د: ff • و بع��د / صفح��ه بع��د: f • به 
B.C. :قب��ل از می�الد •  ed./eds : )نظ��ارت ویراس��تار)ان

هم��ان مؤلف، هم��ان اثر )در حاش��یه، در ارجاع مکرر به 
 ibid : )اث��ری که نش��انی آن بلافاصله در قبل آمده باش��د
  no.  : ش��ـــــمـــــاره   •   nos.  : هــــ��ای  ش��ــمـــــاره 
p.: صفحه • pp. : صفحات  •  r. :صفحه رو • transl : ترجمه
v. پش��ت:  صفح��ه   vol. جل��د:   •  vols.  : جلده��ای 

.ch :فصل • cited in :به نقل از

توضیحات :
• س��نه هایی ک��ه با اعداد ترتیب��ی می آید و ب��ا خط فارق

) / ( از هم جدا می ش��ود به ترتیب، مربوط به تاریخ های 
هجری قمری و میلادی است؛ مثلا »قرن نهم / پانزدهم«، 
یعنی ق��رن نهم هج��ری قمری،‌ک��ه تقریباً‌ مق��ارن با قرن 

پانزدهم میلادی است. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                            3 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


سرآغاز 	

بخش اول: اصول و مبانی نقد و پژوهش هنری

دكتر سید حسین نصر / کلمة‌الله و هنر اسلامی  	

دكتر عباس منوچهری  /پژوهش هنر و هرمنوتیك  	

سیاوش جمادی / پدیدارشناسی هگل و هایدگر و هنر مدرن 	

بخش دوم: نقدنامه

پیش درآمد 	

دكتر الله شكر اسداللهی / روش نقد تکوینی درادبیات  	

دكتر بهمن نامورمطلق / نقد تکوینی در هنر   	

منیژه كنگرانی / نقد تكوینی گرنیكا  	

سجاد باغبان ماهر حکم‌آباد / نقد تکوینی اثری از نگارگری معاصر ایران  	

5

 

7

17

34

57

62

93

115

136

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                            4 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


پژوهش��نامهؤ فرهنگس��تان هنر دومین س��ال انتش��ار خود را در حالی آغاز می کند که 
توانس��ته است با انتش��ار شش ش��مارهؤ پیش��ین گامهایی هر چند کوچک در معرفی و 
گس��ترش و تبیی��ن بنیانهای نظ��ری نقد در جامعه ب��ردارد. با امید به اینک��ه این مهم با 
هم��کاری پژوهش��گران عرصهؤ نق��د و پژوهش هنر در س��ال جدید اس��تمرار یابد و با 
پرداختن به س��ایر رویکردهای نقد و یا تکمیل مباحث  قبلی، منابع مناس��بی در اختیار 

علاقه مندان و دانشجویان این عرصه را فراهم آورد. 
در ای��ن ش��ماره هفت مقاله ارائه می ش��ود. بخش نخس��ت  حاوی س��ه پژوهش علمی 
اس��ت که هریک از منظری متفاوت چون س��نت گرایانه، هرمنوتیک و پدیدارشناسی به  
مباحث هنر و زیبایی شناسی می پردازند. اولین مقالهؤ این قسمت که به بررسی نسبت 
میان وحی و هنر خوشنویس��ی می پردازد به زبان انگلیس��ی تألیف و برای چاپ ارائه 
گردیده که به همراه ترجمهؤ آن  منتشر شده است.  دومین بخش یا نقد نامهؤ این شماره 
با چهار مقاله و مقدمه ای نسبتاً تفصیلی، به معرفی یکی از جدیدترین نقدهای معاصر 
و کارکرد آن در مطالعه و نقد متون هنری می پردازد. تاکنون مبحث کامل و منسجمی 
دربارهؤ نقد تکوینی هنر در ایران منتشر نشده و این عرصه علی رغم کارآیی بالایی که 
در تحلیل و نقد متون به خصوص متون هنری دارد، ناش��ناخته و مغفول مانده اس��ت. 
بنابراین پژوهش��نامهؤ فرهنگستان هنر توانسته اس��ت برای اولین بار در ایران شمارهؤ 
وی��ژه ای را ب��ه معرفی و تبیین ماهیت نقد تکوینی هنر اختصاص دهد، که از مهم ترین 
ویژگیهای این شماره محسوب می شود. باشد که مورد قبول حضرت حق قرار گرفته 

و رضایت هنر پژوهان را فراهم آورد.         

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

5

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                            5 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                            6 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


اس�لامی هن��ر  و  کلم��ة‌الله 

نص��ر حس��ین  س��ید  دکت��ر 
استاد دانشگاه مطالعات اسلامی 
دانشگاه جورج واشنگتن آمریکا

info@nasrfoundation.org

مترج��م: دکتر فرهاد ساس��انی

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

7

تاریخ دریاف��ت مقاله: 86/5/21
تاری��خ پذیرش نهای��ی: 86/6/5

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                            7 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


نگارن��دهؤ ای��ن مقاله ب��ه تبیین و تش��ریح ارتباط هنر اس�المی و کلام الهی 
می‌پردازد که از آن میان خوشنویسی و معماری به‌عنوان هنرهای اصلی 
و مقدس اس�المی، جایگاه وی‍‍‍‍ژه و منحصر به‌فردی را به خود اختصاص 
می‌دهند. اساس��اً وحی که بیش��تر تجلی صوتی کلمة‌الله را به مثابه امری 
غیر مادی تداعی می‌کند در قالب خوشنویس��ی ماهیت و نمود خارجی می‌یابد. مکتوب ش��دن وحی به 
کلام خداوند شکلی ملموس می‌دهد و این سرآغاز و طلیعهؤ شکوفایی هنر اسلامی است. آنچه به تکوین 
خوشنویسی سرعت داد، پیوند این هنر با معماری اسلامی بود که وسیله‌ای برای تصویرسازی کلام 
خداون��د قلمداد می‌ش��د. مفهوم خ�لأ به معنای حضور غی��ب و وحدت، به عن��وان دو صفت از صفات 
کلمة‌الله در خوشنویس��ی و معماری نماد و جلوه‌ای خاص یافته اس��ت. آنچه هنر اس�المی را از سایر 

هنرها متمایز می‌سازد، همین ویژگی اتصال به وحی است.

واژگان کلیدی:
کلمة‌الله، هنر اسلامی، امر مقدس،‌ خوشنویسی، معماری.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

8

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                            8 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


برای ش��ناخت رابطهؤ ‌کلم��ة‌الله�- که 
‌البته ‌ب��رای‌ مس��لمانان ‌هم��ان ‌کلامِ‌ 
وح��یِ ‌قرآن‌کری��م اس��ت - ب��ا هن��ر 
اسلامی، توجه به‌ مس��ئلهؤ‌ مهمی ‌که‌ 
به‌جل��وهؤ بیرون��ی�‌ وحی ‌در‌اس�الم 
‌مرب��وط می‌ش��ود بس��یار حائز اهمیت اس��ت. اگ��ر روند 
گسترش اس�الم را بر پهنا‌ی زمین به دقت بررسی کنیم، 
با این مطلب مواجه خواهیم ش��د ‌که ‌‌هر چه‌ از ‌منشأ ‌وحی 

نشانه‌های  دور ‌می‌ش��ویم، 
بـیـرونـ��ی وحـ��ی مـاننــ��د 
خــوشـنویس��ـی قـ��رآن در 
هنره��ای تجس��می� بیش��تر 
نمای��ان می‌ش��ود. بای��د ب��ه 

 

خاطر داش��ته‌ باش��یم‌ که طبق منابع سنتی اسلام، که تنها 
منابعی اس��ت که برای ما اهمیت دارد، وحی قرآن نخست 
بهصورت ش��فاهی توس��ط حضرت‌ محمد ‌)ص( ‌دریافت 
‌ش��د،‌ ‌و بعدها مکتوب‌ گردید. پیش از اینکه‌ وحی در‌قالب 
خوشنویس��ی تظاهر پی��دا کند‌، وح��ی‌‌ صوت��یِ�‌ نادیدنی 
بود. در ‌‌ورود به ای��ن منزلگاه خاکی، وحی قرآن تحولی 
متافیزیک��ی یافت که لازمهؤ آن گ��ذر از عالم غیب� به عالم 

شهادت� بود.
لازم اس��ت لخت��ی درنگ کرده ‌وبیش��تر ب��ه‌ ماهیت وحیِ 
صوت��ی بپردازی��م چ��را‌ ک��ه ب��رای درک تجرب��هؤ کلمة‌الله 
و نی��ز پیام��د آن ب��رای کل هنر اس�المی رس��یدن به این 
ش��ناخت، اهمیتی ‌اساس��ی‌ دارد. ص��دا را نمی‌توان ‌دید. 
بنا‌بر‌این بر‌اس��اس ح��واس بیرونیِ طبیعی‌م��ان صدا،‌ نه 
‌تنه��ا ‌با‌ نادیدنیها ‌بلکه ‌با‌ غیر مادیات� ارتباط دارد زیرا در 
تجربهؤ طبیعی چیزها، معمولاً مادیات را با مش��هودات� و 
محسوس��ات� ارتباط می‌دهیم. عالم صوت که ‌‌غیر مادی 
‌اس��ت، در ظرفی خاکی محبوس نمی‌شود. صدا در واقع 
در بدن ما نفوذ می‌کند نه اینکه چیزی بیرون از آن باش��د 
که دیده یا حس ش��ود. وقتی به موس��یقی یا شعر ‌و البته 
در عالی‌ترین سطح به کلمة‌الله گوش‌ می‌دهیم، این ‌هر ‌سه 
که‌ ماهیتاً صوتی‌اند، مانع میان ما و عالم بیرون‌ را در ‌هم 
می‌ش��کنند و وارد واقعی��ت 
جس��مانی ‌ما می‌شوند. آثار 
مربوط به هنرهای‌ تجسمی 
برای ما به‌ط��ور ‌عینی باقی 
می‌مانن��د، در حالی‌ک��ه ب��ه 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

9

6. Visible World
7. immaterial
8. visible
9. palpable

1. Divine Word
2. outward manifestation

3. plastic arts
4. sonoral

5. Invisible World

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                            9 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


نظر می‌رس��د هنرهای صوت��ی بخش��ی از واقعیت ذهنی 
ما می‌ش��وند بدون آنک��ه واقعیت عینی‌ خود‌ را از دس��ت 

بدهند.
وحی قرآنی، زمانی که در این عالم به واسطهؤ ملک مقرب، 
جبرئیل، تجلی یافت، نخست به شکل وحی صوتی درآمد 
و ب��ه ‌درون وج��ود پیامب��ر )ص( نف��وذ ک��رد و بعدها به 
صورت ‌خط و در قالب‌ متن مقدس10 نوش��ته ش��د. براین 
اس��اس‌ اس��ت که‌ اکنون می‌توانیم‌ این صورت را از ‌جنبهؤ 
جس��مانی آن تشخیص ‌دهیم، می‌توانیم بگوییم که فرایند 
تجلی ق��رآن از عالم بی‌صورت11 ب��ه عالم صورت12بوده 
اس��ت. قرآن کری��م نخس��ت به ش��کل‌ عم��ودی‌‌ از عالم

‌الامر‌13بر ‌قلب پیامبر )ص(، یا ‌از‌عالم ‌بی‌صورت به معنای 
متافیزیکی آن،‌ به‌واسطهؤ مجموعه‌ای از نزولات، بر عالم 
صورت نازل ش��د و سپس خود به ش��کل افقی از صوت 
به نوش��تار ‌در‌آمد، چنانکه درس��طح افق��ی، طبق اصول 
متافیزیکی مش��خص، از عالم بی‌صورت به عالم صورت 
گذر کرد.‌ برخی‌ حکمای ‌مس��لمان‌ گذر ‌از ‌عالم بی‌صورت 
ب��ه عالم ص��ورت را گذر ‌از بی‌رنگی‌14به رنگ نیز تفس��یر 
کرده‌اند. در این‌ تفس��یر، بی‌رنگی به حقیقتِ نامشروط ‌‌و 
‌بی‌‌ص��ورت، ‌و رنگ ‌به حقیقتِ ‌مش��روط به ‌محدودیتهای 
‌صوری ‌اش��اره‌ دارد. ‌برای ‌مثال، ‌ش��اعر ‌و ‌عارف‌ بزرگ 

‌‌جلال‌الدین ‌رومی ‌از ‌پیوندی‌ 
‌س��خن ‌‌می‌گوید که بی‌رنگی 
را به رنگ ارتب��اط می‌دهد. 
وی رنگ را با ابر و بی‌رنگی 
را با ماه، مقایسه می‌کند که 

آن ابر موقتاً ماه را پوشانده است.
ش��کوفایی هنراس�المی خود تابع این فراین��د و نمونه‌ای 
از ای��ن اص��ل اس��ت. نخس��ت آنک��ه هنرمق��دس15ِ قرائت 
ق��رآن پیش از هنر مقدس خوشنویس��ی قرآن که خود از 
خط کوفی اولیه نش��أت می‌گیرد و به اَش��کال و سبکهای 
متمای��ز دیگ��ری تبدیل می‌ش��ود، رواج یافته‌ اس��ت. دوم‌ 
آنک��ه‌ در ‌بررس��ی ‌معماری اس�المی در می‌یابی��م‌ که در 
اولین مس��اجد، کلمة‌الله کمتر ‌جایی‌ نقش شده‌، و ‌دیوارها 
کاملاً سفید است؛ رنگی‌ که ‌در ‌قلمرو رنگها، نماد‌ بی‌رنگی 
‌اس��ت. در‌ اولین مس��اجد، حضور کلم��ة‌الله همهجا حس 
می‌ش��ود ب��دون آنکه با صورتی خاص مش��خص ش��ده 
باش��د‌، مانند رنگ س��فید که همواره در ه��ر رنگی وجود 
دارد و بالاتر از هر رنگ خاص و متمایزی قرار می‌گیرد. 
به‌تدریج، خوشنویس��ی و همچنین در بسیاری از موارد،‌ 
رنگ ‌در ‌»محراب« که به مثابهؤ قلب مس��جد است، جلوه‌گر 
‌ش��د‌ و ‌کلمة‌الله به ‌هنگام بر‌پایی ‌نمازهای روزانه به عنوان 
نم��اد فراین��د نزول قرآن ب��ر قلب و ذهن پیامب��ر اکرم در 
مس��اجد قرائت‌ ش��د. به همان ‌ترتیبی‌ که ق��رآن از قلب و 
زبان پیامبر، بر پیرامونیانش بهسان وحیِ صوتی منتشر 
و سپس مکتوب شد در سرتاسر ‌جامعهؤ اسلامی نیز، هم 
به‌ صورت صوتی و هم به ش��کل ‌نوشتاری انتشار یافت، 
اَشکال خوشنویسی و رنگها 
نی��ز از محراب به دیگر نقاط 
مس��جد- چه داخ��ل آن، چه 
خارج آن - و س��پس به دیگر 
مراکز و س��اختمانهای شهر 

10

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

10. sacred text
11. formless

12. form world
13. Word of Divine Command

14. colorlessness
15. sacred art

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           10 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


و حتی روی اش��یاء س��اختهؤ دست پیش��ه‌وران گسترش 
یافت ‌و ‌به ‌تدریج، به واقعیتی ماندگار در ‌سراس��ر زندگی 
مسلمانان سنتی تبدیل ش��د و همهؤ فضای زندگی آنان را 

در بر گرفت.
بنابرای��ن نقش‌کردن کلمة‌الله با خ��ط زیبا در مرحلهؤ بعدی 
تاریخ اس�الم مطابق با قوانی��ن متافیزیکیِ تجلی صورت 
می‌پذیرد. این قوانین مس��تلزم آن اس��ت ک��ه قرآن‌ جلوهؤ 
بیرون��ی یاب��د ت��ا از عالم غیب ب��ه عالم ش��هادت، از عالم 
بی‌‌ص��ورت به عال��م ص��ورت، و در این م��ورد، از عالم 
ش��نیداری به عالم دیداری، و در س��طحی دیگ��ر از عالم 
بی‌رنگی با نماد سفید به عالم رنگها درآید. هر چه از منبع 
وحی دور می‌ش��ویم، می‌بینیم در هنر اسلامی کلمة‌الله به 
صورت خوشنویس��ی قرآن بیش��تر نقش می‌ش��ود. این 
مس��ئله در پرتو اصول یاد ش��ده و نیز این اصل که تجلی 
همراه اس��ت ب��ا حرکت از وحدت به کث��رت و پیچیدگی و 
درعی��ن ‌ح��ال تأکید مک��رر بر وح��دت، راحت‌ت��ر فهمیده 
می‌شود. اما در ‌اینجا اصل دیگری هم در کار است؛ هرچه 
کسی کمتر بداند، به توضیح بیشتری نیاز دارد و همچنین 
هر چه از حضور مقدس��ات کمتر آگاهی داشته باشد، به 
یادآورنده‌های بیرونی آن حضور بیش��تر نیازمند‌ است. 
ای��ن اص��ل را در عمل می‌ت��وان در بس��یاری از فضاهای 

دینی مختلف مش��اهده کرد. 
در م��ورد اس�الم، از آنج��ا 
ک��ه تاریخ آن به‌ط��ور کامل 
پیش روی ماست، به‌آسانی 
می‌ت��وان مش��اهده ک��رد که 

این جامعهؤ س��نتی زن��ده‌ چگونه با گذش��ت قرنها، به نیاز 
بیش��تر برای یادآورنده‌هایی ملموس پاس��خ داده اس��ت. 
کاربرد خوشنویس��ی قرآن، رفته‌رفته همراه با طرحهای 
هندس��یِ نمادینی ک��ه آنها نیز ی��ادآور حضور وحدت در 
کثرت‌اند، رواج بیش��تری پیدا کرده اس��ت چنانکه همهجا 
حض��ور آنها را می‌بینیم تا در هر نقطه از ش��هر یا در هر 
لحظ��ه از زندگ��ی خصوصی، واقعی��ت خداوند و کلامش 
را به مس��لمانان یادآور ش��وند. می‌توانی��م این جریان را 
از مس��جد پیامب��ر در مدین��ه، برمبن��ای توصیفاتی که از 
آن ش��ده- چرا که بنای اصیل دیگ��ری وجود ندارد- یا از 
نخستین مساجد مانند مسجدهای خراسان، یمن، تونس و 
اسپانیا و نیز مسجدهای عثمانی16، ترکیه و ایران صفوی 
پی‌بگیری��م. در توصیفاتی که از مس��جد پیامبر ش��ده، از 
کاربرد خوشنویس��ی هی��چ ذکری به میان نیامده اس��ت. 
در مورد مس��اجد گروه دوم، خوشنویسی را می‌توان در 
اطراف محرابها جس��ت‌و‌جو کرد، که نمونهؤ ش��اخص آن 
محراب معروف مس��جد جامع قرطبه17 )کوردوبا( است. 
درمورد گروه س��وّم، از خوشنویسی در داخل مسجد و 
در بسیاری از مساجد صفوی یا سلجوقی و مملوکی، هم 

در داخل و هم در خارج مسجد استفاده شده است. 
ای��ن گس��ترش‌ را‌ از حال��ت بی‌‌ص��ورت تا ص��ورت و از 
وحدت اصول��ی تا تجلی در 
کثرت، می‌توان همچنین در 
س��طحی دیگ��ر در خودِ هنر 
خوشنویس��ی دید. نخستین 
به خط  خوشنویس��ی قرآن 

11

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

16. Ottoman 
17.)مترجم(: در اسپانیایی به آن Mezquita به معنای »مسجد« می‌گویند و اکنون به کلیسا تبدیل 
شده است. در زمان مسلمانان از آن با عنوان »جامع قرطبه« یا »جامع حضره« یاد می‌شده است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           11 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


کوفی اس��ت که بیشتر از هر س��بک خوشنویسیِ اسلامی 
دیگ��ری، ب��ه تصویرگ��ری کلام خ��دا محدود می‌ش��ود. 
خواندن این خط حتی توسط کسانی که زبان مادری‌شان 
عربی اس��ت، دش��وار اس��ت. در این خط به نظر می‌رسد 
حروف در خود بسته می‌شوند و رازهای درونی‌ خود را 
آش��کار نمی‌کنند. در این خط، گسستگی نیز وجود دارد، 
چنانک��ه گویی هر حرفی یا خوش��ه‌ای از ح��روف دنیایی 
خاص خود دارد. خط کوفی مانند غنچهؤ گلی اس��ت که در 
خود پیچیده اس��ت و س��پس به‌‌تدریج در س��بکهای بعدی 
خوشنویس��ی ک��ه در آنه��ا خطوط مش��خص‌تر و حرکت 
پیوس��ته‌تر شد، این غنچه باز ش��ده و به گُلی کامل تبدیل 
می‌ش��ود. پس از گسترش سبکهای بزرگ کلاسیک مانند 
»ثلث« و »نس��خ«، خوشنویس��ی تزیینی‌ت��ر و حتی گاه در 
بخشهایی از دنیای اسلام به‌نحوی پر زرق ‌و برق شد که 
از نگاه اس�الم چیزی جز انحطاط نیست. اما خوشبختانه 
س��بکهای کلاس��یک همچنان تا امروز پوی��ا مانده‌اند ولی 
از آنج��ا ک��ه در تغییر س��بکها طی قرون متم��ادی تحولی 
دی��ده می‌ش��ود، می‌توان گس��ترش و خارج ش��دن آن را 
از حالت��ی محدود مش��اهده ک��رد و در برخ��ی مناطق نیز 
انحط��اط صورته��ا و تظاهر افراطی و فراموش��ی وحدت 
اصلی دیده می‌شود. اما در خوشنویسی اسلامی بهطور 
کلی، بر خ�الف هنر غربی، صورتهایی ک��ه طی قرنها به 
کمال رس��یده‌اند صورتهای��ی پویا و زنده باق��ی مانده‌اند 
و این ش��امل خط کوفی ه��م می‌ش��ود. بنابراین می‌توان 
گفت این گس��ترش به ترتیبی که بیان ش��د لزوماً نه گذرا 
بلکه اصولی اس��ت، اگرچه در بُعد زمان تحول یافته است 

ولی چون فقط زمانی نیس��ت، مراحل مختلف این »گُل« از 
غنچگی تا رس��یدن به‌ گُلِ کامل، در آن واحد زنده مانده و 

هیچ یک از سبکهای سنتی به تاریخ نپیوسته‌اند.
قرآن به‌عنوان کلام خداوند به غیر از خوشنویسی تأثیری 
ماندگار بر دیگر هنرهای اس�المی داشته است.  صورت 
بیرونی قرآن به شکل کلام مکتوب باعث شد خوشنویسی 
به یکی از هنرهای مقدس ‌و ‌اصلی اس�الم تبدیل شود، در 
حالیکه محتوای قرآن ش��امل قوانینی اله��ی‌ برای ‌بر‌پایی 
زندگی اجتماعی است که هنر اسلامی درآن پدید آمد. در 
س��طحی عمیق‌تر، اصول متافیزیکی یا حقیقت قرآن منبع 
و سرچش��مهؤ غایی همهؤ هنرهای مقدس اسلامی از ‌جمله 
خوشنویس��ی است. ‌علاوه ‌بر این قرآن جنبه‌های دیگری 
نیز دارد که به‌طور کلی ‌در هنر اسلامی از اهمیت اساسی 
برخ��وردار اس��ت. یکی از ای��ن جنبه‌ها حض��ور نادیدنیِ 
قرآن بهعنوان حقیقت مقدس اس��ت ک��ه زیر بنای فضای 
روح��ی و معن��وی و هن��ریِ هنرمند مس��لمان را تش��کیل 
می‌ده��د. همچنین برخی از خصوصیات س��اختاری این 
متن مقدس نیز به زندگیِ روحی مس��لمانان از جمله وزن 

و ریتم زندگی آنان، شکل می‌دهد.
کس��ی که با هنر اس�المی آش��نا باش��د از ریت��م حاکم بر 
صورته��ای مختلف این هنر، از معماری و خوشنویس��ی 
گرفت��ه تا موس��یقی و ش��عر، آگاه��ی دارد. ای��ن ریتم را‌ 
می‌توان در س��تونهای متعدد و هم‌شکل مساجد یا حرکت 
قلم در خوشنویسی و در تکرار موزونِ طرحهای هندسی 
و اس��لیمیها جس��ت‌وجو کرد. اما »این ریتم از کجا نشأت 
می‌گی��رد؟«. البت��ه ریتم را بای��د در هنر دیگ��ر تمدنها نیز 

12

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           12 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


مورد بررسی قرار داد ولی در هنر اسلامی تأکید خاصی 
بر آن ش��ده است. پاس��خِ این پرسش در س��اختار قرآن 
اس��ت. این متن مقدس ن��ه تنها در آهنگ گفته‌های ش��عر 
گون��ه‌اش، بلکه در تکرار برخی ترجیع‌بندها و اندیش��ه‌ها 
و حقایق��ی چون نامهای الهی، که متن قرآن بارها و بارها 
ب��ه آنها اش��اره می‌کند، از ریتمی قوی برخوردار اس��ت. 
این الگو مانند همان چیزی است که در موسیقی کلاسیک 
ایرانی می‌یابیم که ترکیب‌بندی‌اش از سرچشمه‌ای جاری 
می‌ش��ود که همیش��ه ب��ه آن رجوع می‌کن��د و حرکتش نه 
خطی بلکه دُوری یا دقیق‌تر بگوییم، مارپیچی است. قرآن 
با تأثیر بر روح یک مسلمان به آن ریتمی قوی می‌دهد که 
درنتیجه به طرق مختلف در اَش��کال متفاوت هنر اسلامی 

آشکار می‌شود.
از این ‌گذشته، زبان قرآن، پراکندگی و عدم انسجام زبان 
انس��ان را در نسبت با کلمة‌الله نش��ان می‌دهد. عبارتها به 
تعبیری »اتم‌گونه«اند18 و یک روایت تعلیمی یا توصیفی بلند 
را تشکیل نمی‌دهند. تا حد زیادی این طور بهنظر می‌رسد 
که روایت قرآنی هیچ آغاز یا پایانی ندارد؛ البته روایتهای 
پیوس��ته‌ای مانند قصهؤ یوسف )ع( یک استثناست. بیشتر 
دیگ��ر روایته��ای قرآنی مانند تکه‌های شکس��ته‌ای اس��ت 
ک��ه واقعیت اله��ی آنها را کنار هم نگه داش��ته و پیوس��ته 
ب��ه حقایق محوری‌ای ک��ه به غایت نهایی انس��ان مربوط 

می‌ش��ود، باز می‌گرداند. درضمن، 
فرمولهای مقدسی مانند نامهای الهی 
در سرتاسر این متن پراکنده است و 
انسان را پیوس��ته به مسئله حضور 

خداون��د در همه ‌جا بازمی‌گرداند. وح��دت قرآن در واقع 
وحدتی درونی اس��ت نه در سطح معنای بیرونی واژه‌ها. 
صورت بیرونی، مانند کهکش��انی از جمله‌ها و روایتهای 
اتم‌گونه اس��ت که دائم��اً به حقایق بنیادین ب��از می‌گردند 
و بهنظر می‌رس��د هیچ آغاز یا پایان��ی ندارند. باید به یاد 
داش��ت که در نمازهای معمول اس�المی، می‌توان پس از 
فاتح��ه )س��ورهؤ آغازین متن ق��رآن(، ه��ر مجموعه‌ای از 
آیه‌ه��ای قرآن را که می‌خواهیم از هر جایی از س��وره‌ها 
بدون توجه به آغاز یا پایان آن بخوانیم. به نظر می‌رس��د 
آغاز و پایان، همه جا هس��ت و به ما یادآور می‌ش��ود که 
خداوند همه جا هست و هیچ جا نیست. بهاین ترتیب، این 
حس بی‌کرانگی، میل به خواس��تن و دع��ا کردن را در ما 

پدید آورده و ما را از محدودیتهای صوری فرا می‌برد. 
واقعیت س��اختار قرآن مس��تقیماً دراصلی‌ترین هنرهای 
مقدس اس�الم که عبارت است از خوشنویسی و معماری 
به همراه تزییناتی ش��امل طرحهای هندس��ی و اس��لیمیها 
بازتاب یافته است البته در این مورد هنرهای صوتی مانند 
شعر و موسیقی، جای خود دارد. در هنرهای حاشیه‌ای‌تر 
مانند نقاش��ی، اَش��کال محدودتری مانند گیاه یا اسب، یا 
در نگارگریهای مغول19حتی چهره‌نگارهایی از س�الطین 
را می‌ت��وان مش��اهده کرد اما در هنره��ای مقدس اصلی، 
احس��اس بی‌کرانگ��ی را می‌ت��وان از تک��راری دریافت که 
چشم بدون آغاز یا پایان آن را نظاره 
می‌کند. البته در خوشنویسی، از آغاز 
ت��ا پایان یک نوش��ته را می‌خوانیم اما 
وقتی به کل اثر می‌نگریم، درمی‌یابیم 

13

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

18. atomized
19. Moghol

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           13 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


تأثیر هنری‌ آن مانند تأثیر طرحهای پیوسته ‌تکرارشوندهؤ 
ستونهای یک مسجد یا طرحهای هندسی و اسلیمیِ روی 
یک دیوار یا دیوار تاش��و20 اس��ت. چش��م می‌تواند از هر 
نقطه‌ای شروع کند و در هر نقطه‌ای، به دیدن خاتمه دهد. 
ه��ر نقط��ه می‌تواند آغازگاهی باش��د که درواق��ع هیچگاه 
پای��ان نمی‌یابد. به ای��ن طریق، حس��ی از بی‌نهایت ایجاد 
می‌شود که بازتاب مستقیم ساختار قرآن بر سطح هنری 
و نیز راهی برای بیرون‌ کش��یدن حقیقت از این آیهؤ قرآن 
است که »به هر سو رو بگردانید، رو به خداوند دارید«21. 
یکی از بزرگ‌ترین دس��تاوردهای هنر اس�المی این بوده 
که توانس��ته اس��ت برای کس��انی که در دنیای انسانی و 
درنتیج��ه صوری زندگی می‌کنن��د، حقیقتی از آن حقیقت 
بی‌کران را که ورای همه صورتهاس��ت بیرون آورده و با 
برگزی��دن زبان صوری برای بیان کلام خدا، به این زبان 

صوری جلوهؤ بی‌کرانگی بدهد.
عنص��ر دیگ��ری ک��ه در هن��ر اس�المی اهمی��ت دارد و به 
کلمة‌الله مربوط می‌ش��ود، خلأ است. این جنبه از واقعیت 
قرآن را حت��ی زمانی که به آیات قرآن گوش فرا می‌دهیم 
نیز درک می‌کنیم که وقفها و لحظه‌های س��کوت در آن از 
اهمیت بس��زایی برخوردار اس��ت و به تعبی��ری به اندازهؤ 
لحظ��ات قرائت اهمی��ت دارد. خودِ قرآن ب��ه »عالم غیب« 

ی��ا »عال��م ش��هود« اش��اره 
می‌کن��د ک��ه اول��ی همیش��ه 
ب��ا معنوی��ات و دوم��ی ب��ا 
مادیات ش��ناخته می‌ش��ود. 
و  فیلس��وفان  صوفی��ان22، 

متکلمان23 تفسیرهای متعددی از قرآن نوشته‌اند. در این 
تفاس��یر اشاره ش��ده که »غیبی« که معنای لغوی آن نبودْ 
اس��ت، صرفاً بهمعنای معمولِ حاضر نبودن نیست، بلکه 
به‌معن��ای تجلی ‌نیافته، معنوی و غیرمادی اس��ت. »غیب« 
و» شهادت« نه به شکلی افقی بلکه به شکلی عمودی مکمل 
یکدیگرند. و در کیهانشناس��ی س��نتی اسلامی که مبنای 
هنر اس�المی را تش��کیل می‌دهد، همیش��ه به ه��ر دو بُعد 
توجه ش��ده است. »ش��هادت« با عالم صورت و در سطحِ 
هن��ر، با اش��یاء، خط��وط، رنگها و... ش��ناخته می‌ش��ود 
ک��ه هنرمند با آنها برخ��ی صور عقلانی یا اف��کار را بیان 
می‌کند، حال آنکه غیب با خلأ ش��ناخته می‌شود. بنابراین 
خلأ در هنر اس�المی، به عنوان نماد حقیقت متجلی‌نشده، 

اهمیتی اساسی دارد.
ه��ر غیرمس��لمانی که برای نخس��تین بار وارد مس��جدی 
س��نتی می‌ش��ود از خالی ‌بودن فضای آن بس��یار تعجب 
می‌کند.  واقعیت محوری مکانِ مسجد دقیقاً تهی ‌بودن آن 
اس��ت که به نظاره‌کننده در پیشگاه حضرت حق احساس 
پوچ��ی می‌دهد. این تجرب��هؤ خلأ را همچنی��ن می‌توان در 
خانه‌های اس�المی س��نتی و در همهؤ دیگر هنرهای اصلی 
اسلام یافت. حتی تزیینات، پیش از آنکه هنر‌ در برخی از 
بخشهای دنیای اس�الم به انحطاط کشیده شود، همیشه 
عنص��ر تهی‌ب��ودن و خلأ را 

در خود داشته است.
ای��ن تهی ‌بودن ی��ا خلأیی که 
در هن��ر اس�المی مش��اهده 
می‌ش��ود، و کام�الً در تقابل 

14

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

20. paravan
21. Whithersoever ye turn, there is the Face of God

22. Sufis
23 . theologians

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           14 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


با ش��لوغی بیش ‌ازحد مکانهای��ی مانند مکانهای خاص هنر 
ب��اروک24 و روکوک��و25 در غ��رب قرار می‌گی��رد، دو تأثیر 
عمیق بر روح انس��ان می‌گذارد که هر دو به کلمة‌الله مربوط 
می‌شود. تأثیر نخست به ما کمک می‌کند تا از پوچی‌مان در 
براب��ر خداوند و از فقر معنوی‌مان ک��ه پیامبر )ص( دربارهؤ 
آن می‌فرماید »فقر فخر من اس��ت«26، آگاه ش��ویم. اینگونه 
نگریستن به فقر معنوی که در اسلام نقش محوری دارد در 
واقع نام دیگر تصوف27 اس��ت )که فقر محمدی28 نیز نامیده 
می‌ش��ود( و اجازه نمی‌دهد فضای زندگی انس��ان در تمدن 
سنتی بیش ازحد از اشیاء انباشته شود. این اندیشه مانع از 
آن می‌شود که قلب و ذهن مسلمانان به ویژه کسانی که‌ هنر 
اس�المی برای آنها معنا می‌دهد،آنقدر از بُتها، اندیشه‌ها و 
تصاویر پراکنده پُر شود که حقیقت الهی بر وجود آنها غالب 
نش��ود. هنر اسلامی از خلأ استفاده کرده است تا به انسان 
کمک کند وجود خود را از هر آنچه مانع از آن می‌ش��ود که 
حقیق��ت خداون��د را در درون و بیرون خ��ود دریابد، خالی 

کند.
دومی��ن تأثیر خلأ ایج��اد فضای لازم ب��رای تجلی حضور 
الهی و معنویات است. خلأ برای ذهن سنتی اسلامی صرفاً 
»هیچ« نیس��ت، بلکه »حضور غایب«29، نماد ملموس »غیب« 
اس��ت. هنر اس�المی از خ�لأ در معماری، خوشنویس��ی، 

طراحیه��ای س��نتی و حت��ی 
در اش��یاء مربوط ب��ه زندگیِ 
روزم��ره و نی��ز در بالاترین 
س��طح در قرائ��تِ آیات وحی 
ق��رآن نیز اس��تفاده ک��رده و 

15

ابزار بی‌واس��طه‌ای در اختیار مس��لمانان قرار داده است تا 
این حکم قرآن را که »خداوند غنی و شما فقیرید«30 دریابند. 
عظیم‌ترین ثروت انس��ان در ای��ن دنیا در واقع در تحقق فقر 
کامل او در پیش��گاه خداوندی اس��ت که تنها اوست که غنی 

است.
برمبنای این‌ اصول و برخی اصول دیگر، هنر اسلامی زبان 
هن��ریِ صوری و فلس��فهؤ منحصر به‌ف��ردی بهوجود آورد 
که از محتوا و س��اختار کلمة‌الله یا قرآن جداش��دنی نیست. 
تصویرِ کلمة‌الله در هنر اسلامی با خوشنویسی قرآن آغاز 
شد و سپس در درون و بعدها بیرون مساجد بهکار رفت، و 
از آنجا تا خانه‌ها و مکانهای عمومیِ محیط شهری اسلامی 
گس��ترش پیدا کرد. به‌تدریج میان معماری و خوشنویسی 
اس�المی امتزاجی صورت گرفت که در هنر جهان بی‌نظیر 
است. درحالیکه بخش اعظم شکوه معماری مسیحیِ دوران 
گوتیک نتیج��ه در‌هم آمیختگی معماری با مجسمه‌س��ازی 
اس��ت که نمونهؤ آن را می‌توان در کلیس��اهای بزرگ قرون 
‌وسطی مانند شارتْر31 یا نوتر دام32 مشاهده کرد، در اسلام، 
از آنجا که به دلایلِ دینی، ساختن مجسمهؤ مضامین مذهبی 
و تا حد زیادی انسانها مُجاز نیست، خوشنویسی قرآن، یا 
تصویرسازی مس��تقیم کلام خداوند، جای مجسمه‌سازی 
در معماری مقدس مس��یحی را گرفت و به‌تدریج واژه‌های 
ق��رآن محیطهای ش��هری را 
فراگرف��ت و نه ‌تنها مس��اجد 
بلکه دیگ��ر بناهای عمومی و 
خصوص��ی را مزیّ��ن ک��رد. 
می‌ت��وان نمونه‌های��ی از این 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

24. Barogue
25. Rococo

26. Poverty is my glory
27. Sufism

28. Muhammadan Poverty
29. presence of the absent
30. God is the rich and ye 

are the poor
31. )مترجم(: Chartres، با تلفظ فرانسوی 

شارْتُرْ و تلفظهای انگلیسیِ شارْت یا شارتْره، 
شهری است در نزدیکی پاریس که کلیسای 
گوتیک مربوط‌به سدهؤ 13 در آنجا قرار دارد.

32. )مترجم(: Notre Dam، با تلفظ فرانسوی و 
 انگلیسیِ نوترِه دام، به معنای »بانوی ما«  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           15 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


نوع معماری را بهویژه در س��رزمینهای مرکزی اس�الم از 
مسجد سلطان حسن در قاهره گرفته تا مساجد کاشی‌کاری 
‌شدهؤ اصفهان و سمرقند و حتی در مغرب مشاهده کرد. به

این ترتیب، به ش��کلی ظاهری‌تر و با رمزآمیزی کمتری که 
در بالا به آن اشاره شد، خودِ معماری ابزار تصویرسازی 
کلام خداوند ش��د. این تصویرس��ازی، از راههای مختلف 
درزندگ��ی روزمره مس��لمانان حضور پیدا ک��رد به‌طوری 
که‌ از خوشنویس��ی قرآن روی اشیائی که کاربرد روزمره 
داش��تند، حتی برروی جامه‌هایی که س��ربازان عازم جنگ 
به تن می‌کردند و روی شمش��یرها و س��پرها استفاده شد. 
از آنجا که هیچ قلمرو س��کولارِ مشروعی در اسلام وجود 
ندارد، هیچ بخشی از زندگی وجود نداشته که تصویر کلام 

خداوند وارد آن نشده باشد.
به عبارت دقیق‌تر، چیزی بهعنوان هنر س��کولار در تمدن 
س��نتی اس�المی هم‌طراز مقوله‌های برگرفته از هنر غربی 
وج��ود ندارد. موس��یقی در کاخ توپقاپی33ِ اس��تانبول نزد 
سلطان و دربارش نواخته می‌شده، ولی نوازندگانِ مولویه 
آن را می‌نواختند و مطمئناً نمی‌توان آن را موسیقی سکولار 
دانست. قلعهؤ دهلی34 را هم نمی‌توان معماری سکولار نامید 
چون برمبنای همان اصول در نزدیکی آن، مس��جد دهلی 
س��اخته شده اس��ت. می‌توان میان هنر کلاسیک و مقدس 

در اس�الم تمایز قائل شد اما 
میان هنر مقدس و س��کولار 
نه، زیرا ب��رای این مضمون 
حتی کلمه‌ای در متون عربی 
وج��ود  س��نتی  فارس��ی  و 

ندارد. می‌توان گفت هنرهایی چون قرائت و خوشنویس��ی 
قرآن و نی��ز معماری، هنرهای مقدس‌ان��د در صورتی که 
فرش‌بافی سنتی و نقاشی مینیاتور سنتی از جمله هنرهای 
کلاسیک‌اند، ولی نمی‌توان مقولهؤ دوم را سکولار دانست. 
در واقع این هنره��ا، مانند هنرهای مقدس، برمبنای همان 
اصولِ انواع مختلف هنر مقدس اسلامی آفریده شده‌اند، و 
اگر چه با شیوه‌ای غیرمستقیم‌تر همان نشان کلام الهی را 
دارند که اصول موجود در‌ آنها پیش‌تر در بالا طرح ش��د. 
ولی در جای‌جای هنراس�المی، می‌ت��وان حضور فراگیر 

کلام خدواند را مشاهده کرد. 
هن��ر اس�المی س��نتی،  ب��ه عمیق‌تری��ن معن��ا، کامل‌کنندهؤ 
»شریعت« اس��ت و هر دو ریش��ه در کلام خداوند دارند که 
در اس�الم در قالب قرآن کریم تجلی یافته است. »شریعت« 
نمایانگر تجس��م خواست الهی اس��ت و به انسان می‌آموزد 
چگونه مطابق با خواس��ت خداوند عمل کند. هنر اس�المی 
محصول اصولی اس��ت که به انس��ان می‌آموزد به‌گونه‌ای 
عم��ل کند ک��ه کلام خداوند در زندگ��ی وی بازتاب یابد و از 
طریق چیزی که می‌س��ازد و اش��یائی که زندگ��ی‌اش را در 
برگرفته‌اند همواره کلام خداوند را به یاد داشته باشد. هنر 
اسلامی از کلام الهی نشأت می‌گیرد و از طریق صورتهای 
گوناگونی که دارد به کسانی کمک می‌کند که از معنای درونی 
آن کلام آگاهی دارند؛ کلامی 
که پوسته‌ای است که ما را تا 
س��احل دیگر وجود می‌برد. 

16

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

ادامه: )منظور حضرت مریم )ع( است(، کلیسایی است در پاریس مربوط ‌به اوایل دوران گوتیک که 
بین سالهای 1163 تا 1257 ساخته شده است.

33. Topkapi Palace
34. Delhi fort

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           16 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


پژوه��ش هنر 
هرمنوتیک و 

دکت��ر عب��اس منوچهری
علم��ی هیئ��ت   عض��و 
دانش��گاه تربی��ت مدرس
amanoocheri@yahoo.com

تاریخ دریاف��ت مقاله: 86/4/30
تاریخ پذیرش نهایی: 86/7/23

17

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           17 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


18

در قلمرو علوم انس��انی همیش��ه دانش با پارادایمهای موازی 
هم��راه ب��وده و پژوه��ش در چارچوبه��ای پارادایم��ی ممکن 
بوده اس��ت. در عرص‍هؤ هنر نیز وضع به همین منوال اس��ت. 
نظریه‌های زیباشناسی هیچ‌گاه دارای وحدت و تک پارادایمی 
نبوده‌اند. هرمنوتیک اکنون مقوم یک پارادایم است و پژوهش هنر به نحوی متفاوت از دیگر 
پارادایمهای پیش��ین و موجود در آن می‌تواند انجام پذیرد. مشخصههای هستی‌شناسانه 

و معرفت شناسانهؤ این پارادایم در این نوشتار معرفی شده‌اند. 

واژگان کلیدی:
هرمنوتیک، هستی‌شناسی، نمایش/ بازی، معرفت‌شناسی، فهم دیالکتیکی. 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           18 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


 ن��ام گ��ذارد، زی��را ب��ه ش��یوهؤ انج��ام تحقیق می پ��ردازد 
 .)Marsh & Stoker, 2002, pp. 17- 41(

در عل��وم طبیع��ی پارادایمه��ای مختل��ف در دوره‌ه��ای 
گوناگ��ون ش��کل گرفته‌ان��د، ام��ا در ه��ر زم��ان فقط یک 
پارادای��م به‌عنوان پارادایم مس��لط وجود داش��ته اس��ت. 
در علوم انس��انی، برخ�الف علوم طبیع��ی، در یک زمان 
بیش از یک پارادایم وجود داش��ته است، لذا وحدت رویه 
ب��رای انجام پژوهش وجود نداش��ته اس��ت. ای��ن امر در 
مورد ح��وزهؤ هنر نیز تاکنون صادق بوده اس��ت. منش��أ 
تکث��ر و توازی پارادایمی در علوم انس��انی این اس��ت که 
هستی‌شناسی و معرفت‌شناسیهای گوناگون در آن واحد 
دارای اعتبارند. برای مثال، در حالی که چیس��تی انرژی 
برای فیزیکدانان محل اختلاف نظر نیس��ت، چیس��تی ژن 
برای زیست‌شناس��ان مورد مناقشه نمی‌باشد و چیستی 
مولکولها برای ش��یمی‌دانان محل نزاع نظری نیست. اما، 
روانشناسان در مورد چیستی انسان نظر واحدی ندارند؛ 
و زیباشناس��ان دربارهؤ چیس��تی زیبایی یا اثر هنری نظر 

واحدی ندارند. 
یکی از اساسی‌ترین پرسشهای هستی‌شناسانه این است 
که آیا قواعد و قوانین یکسانی بر عالم زندگی اجتماعی و 
روابط آدمیان، همیش��ه و همه جا، حاکم است؟ در پاسخ 
ای��ن پرس��ش، پارادایم  ب��ه 
»طبیعت‌گ��را« قائل به وجود 
اما  اس��ت،  قوانین��ی  چنی��ن 
در رهـیـافـ��ت )پـارادایـ��م( 
پسامدرن وجود هر  قانونی 

ه��ر پژوهش در ی��ک پارادایم انجام 
می‌ش��ود. پارادایم عبارت است از: 
مجموع��ه‌ای از مفاهیم، مفروضات 
و ش��یوه‌هایی که بی��ن اصحاب یک 
قلمرو حائز اعتبار است. هر رهیافت 
از س��ه مؤلفه تش��کیل می ش��ود؛ مؤلف��هؤ اول را می توان 
»هستی‌شناس��ی«� نامی��د، زی��را ب��ه »چیس��تی« موضوع 
می پ��ردازد. مؤلف��هؤ دوم را می‌توان »معرفت شناس��ی«� 

نام نه��اد، زیرا به »چگونگی 
دانستن«، یعنی نوع مواجهه 
اختص��اص  موض��وع،  ب��ا 
را  س��وم  مؤلف��هؤ  می‌یاب��د. 
می ت��وان »روش‌شناس��ی«� 

19

مقدمه

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

1. ontology
2. epistemology
3. methodology

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           19 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


20

در پدیده‌ه��ای انس��انی و اجتماع��ی نفی می ش��ود. البته، 
رهیاف��ت »تفس��یری« قائل ب��ه موضعی میانه اس��ت. این 
رهیافت نه قائل به »قوانین طبیعی«� در عالم انسانی است 

و نه هر قاعده‌مندی� در پدیده‌ها را نفی می کند.  
یکی از پرسش��های اساس��ی معرفت‌شناس��انه، این است 
ک��ه آیا مش��اهدهؤ ظاه��ر پدیده ها ب��رای دانس��تن دربارهؤ 
موضوع، کافی اس��ت ی��ا باید به پسِ ظواه��ر توجه کرد. 
»طبیعت‌گرایی‌«، مشاهدهؤ ظاهری�را کافی می داند و وجود 
چیزی ورای آنچه قابل مشاهده باشد را نفی می کند.� اما 
رهیافته��ای تفس��یری و پدیدارشناس��انه قائ��ل به وجود 
س��طوح و لایه‌هایی برای هر پدیده هس��تند؛ سطوحی که 
نمی توان به راحتی و با مش��اهدهؤ ظواه��ر بیرونی پدیده، 

آنها را »دید«. 
عــ�الوه بـ��ر پـرسـش��ـهای فـ��وق، پـرس��ش اساس��ی 
معرفت‌شناسانهؤ دیگری نیز مطرح شده است، و آن اینکه 
آیا اساس��اً سرش��ت  امر یا موضوعی که برای دانس��تن 
در مورد آن در تلاش��یم، مس��تقل از فرایند ش��ناخت آن 
اس��ت یا با آن گره می خورد. این بدین معناس��ت که خود 
فرایند دانستن در چیس��تی موضوع مؤثر است. رهیافت 
پوزیتیویس��تی قائل به استقلال و جدایی این دو است، اما  
رهیافت پس��امدرن قائل به این اس��ت که معرفت‌شناسی، 

خ��ود را بر هستی‌شناس��ی 
اینکه  یعنی  تحمیل می‌کن��د؛ 
بیرون��ی  ام��ر  ب��ا  مواجه��ه 
ب��رای  سرشت س��ازی  در 
آن دخی��ل اس��ت. بنابراین، 

نوع پاس��خ به پرسش��های فوق در نهایت به ش��کل‌گیری 
رهیافتهای گوناگون ختم شده است. 

روش گ��ردآوری داده نی��ز ب��ه دو صورت عم��دهؤ کمّی و 
کیفی انجام می‌پذیرد. در علوم طبیعی گردآوری همیش��ه 
به‌ص��ورت کمّی ص��ورت می‌گیرد، اما در علوم انس��انی 
از ه��ر دو روش و نی��ز تلفیق��ی از ای��ن دو به‌علاوهؤ روش 
تطبیقی برای گردآوری داده‌ها اس��تفاده می ش��ود. برای 
تجزی��ه و تحلیل داده‌ه��ا نیز تعلیل )تلازم��ی و تطبیقی( و 
استدلال )تحلیلی و تفسیری( به کار می‌رود. تفاوت تعلیل 
و اس��تدلال در ف��رق میان »عل��ت« و »دلیل« نهفته اس��ت. 
علت، آن چیزی اس��ت که موجب ایجاد چیزی می ش��ود، 
ولی دلیل، آن است که چیزی به خاطر آن حادث می گردد. 
دلیل دویدن یک مس��افر، برای رسیدن به اتوبوس است، 
ول��ی باریدن برف به علت تغییر در جوّ. اثر هنری معلول 
اوضاع تاریخی نیست، بلکه مدلول آن است. یک رأی‌دهنده 
به علت شکس��ت برنامه‌های اقتصادی یک دولت به دولت 
دیگ��ر، رأی نمی‌دهد، بلکه به دلی��ل وضع اقتصادی دیگر 
رأی می دهد. نوع رأی او معلول وضع اقتصادی نیس��ت، 

بلکه مدلولِ خواستنِ وضع دیگری است.
در ش��یوهؤ انجام تحقیق نیز چند مؤلف��هؤ کلیدی باید مورد 
توجه قرار گیرند. س��ؤال، مس��ئله، فرضیه، مفروضات، 
و نظریه، پنج مقوله‌اند که در 
عین اساس��ی ب��ودن، دچار 

ابهام و خطای فهم هستند.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

4. natural law
5. regularity
6. empirical

7. این نگرش را پدیدارگرایی )phenomenalism( نیز می‌نامند، که بر خلاف کانت، که قائل به وجود 
خود پدیده به عنوان ناپدیدار )noemena( بود، فقط قائل به وجود پدیدار )phenomena( است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           20 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


21

س��ؤال، پرسش��ی اس��ت که برای 
معل��وم  ب��ه  مجه��ول  ی��ک  تبدی��ل 
یک محقق  مثلاً  طراحی می ش��ود. 
علوم سیاسی در پی دانستن شیوه 
و می��زان مش��ارکت کارگ��ران در 
یک انتخابات معین می باش��د. این 
»ش��یوه و میزان« یک مجهول اس��ت و تحقیق می تواند 
در راستای معلوم کردن آن باش��د. محقق با استفاده 
از روش��های موجود در پی یافتن پاس��خ به یک سؤال 
اس��ت. اما، اگر معلوم ش��ود که کارگران صنایع قدیم 
بیش��تر از کارگران صنایع جدی��د در انتخابات مذکور 
ش��رکت کرده‌ان��د و اکثر آنه��ا به ش��خص معینی رأی 
داده‌ان��د و آن‌گاه دانس��تن عوام��ل و مؤلفه‌های��ی ک��ه 
در این »ش��یوهؤ مش��ارکت« دخیل بوده اند مهم باشد، 
محق��ق با یک مس��ئلهؤ پژوهش��ی مواجه اس��ت. عوامل 
مؤث��ر در ش��یوهؤ رأی دادن کارگ��ران و چگونگی این 
تأثیرگ��ذاری، ی��ا به طور کلی چرای��ی و چگونگی رأی 
مس��ئلهؤ  می‌توان��د  انتخاب��ات  آن  در  کارگ��ران  دادن 
تحقیق باش��د. در حوزهؤ هنر، اگ��ر تأثیر یک اثر هنری 
ب��ر مخاطب خاصی مجهول باش��د، می توان در مورد 
آن سؤال کرد، اما آن‌گاه که با تأثیرِ اثر آشنا هستیم، 

ولی پاس��خ ب��ه چرایی این 
تأثی��ر را ندانیم، »مس��ئله« 

داری��م. )1( 

فرضیه، یک پاسخ احتمالی است که 
محقق به پرس��ش یا مس��ئلهؤ تحقیق 
مـی دهـ��د. در صـورت دس��ـتـیابی 
تحقی��ق ب��ه آنچ��ه در فرضی��ه آمده 
اس��ت، فرضی��هؤ مذک��ور به پاس��خ 
ب��رای س��ؤال ی��ا مس��ئلهؤ پژوه��ش 
تبدیل می‌ش��ود. نظری��ه همانا تبیین یا توضی��ح امر واقع 
اس��ت. در علوم طبیعی، نظریه شامل گزاره های شفاف، 
منس��جم و مدونی اس��ت که امری یا پدی��ده‌ای را در عالم 
واقع »توضیح« می ده��د. هر نظریه ای خود حاصل اثبات 
فرضیه ه��ای قبلی اس��ت که اعتبار کس��ب کرده اند. پس، 
پژوهش یک کار جمعی و بیناذهنی است و پژوهش منفرد 
نه ممکن اس��ت نه مفید. با یک پژوهش معین نمی‌توان به 
نتایج و یافته‌هایی فراگیرتر از مورد پژوهش ش��ده دست 
یاف��ت، بلکه ب��ا انجام یک دس��ته از پژوهش��های مرتبط، 
)طول��ی مث�الً در مراحل گوناگون، یا عرض��ی مثل تکرار 
پژوهش(، می توان به پاسخی )گرچه موقت( دست یافت. 
چن��د پاس��خ قطعی وقتی به ط��ور مدون و منس��جم  ارائه 

شدند، یک نظریه می شوند.� 
مفروض، چیزی است که ما بر اساس نظریات قبلی آن را 
»دانسته« می‌پنداریم. مثلاً در یک تحقیق اقتصادی یکی از 
مفروض��ات محقق می تواند 
این باشد که عامل فردی در 
بس��یار  اقتصادی  تح��ولات 
تعیین‌کننده است، اما نکتهؤ با 
اهمیت این است که مفروض 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

سؤال و 
مسئله

 فرضیه، 
نظریه 

و مفروض 

8. حتی کشفهای بزرگ و کوچک هم متکی بر پژوهشهای قبلی است. اگر چه، ممکن است در موارد 
استثنایی  پژوهشهایی به نتایج بنیادینی که کاشف قواعد یا فرایندها یا خصوصیات عام و فراگیر یا 

یافتن پاسخ قطعی به پرسش مشخص برسند، اما همین هم در خلأ  صورت نمی گیرد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           21 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


22

نمی‌توان��د مبتنی بر درک ش��خصی باش��د. مفروض باید 
در قلمرویی که ش��خص در آن تحقی��ق می‌کند، از اجماع 
نس��بی میان صاحب نظران برخوردار باشد. ممکن است 
یک مارکسیس��ت نظریات ماکس وبر� را قب��ول نکند، اما 
شما می‌توانید در حوزهؤ جامعه‌شناسی بر اساس نظریات 
وبر بگویید که معنای ذهنی افراد در ش��یوهؤ عملکردشان 
بس��یار تعیین‌کننده  اس��ت. این یک مفروض علمی است، 
یعن��ی در قلمرو جامعه شناس��ی این گ��زاره دارای اعتبار 
اس��ت، اگر چه همهؤ اهل نظر دربارهؤ آن اتفاق نظر ندارند. 
چنی��ن وضعیتی در علوم طبیعی اتف��اق نمی افتد، چه، در 
ای��ن قلمرو مفروضات علمی یا م��ورد قبول همهؤ اهل نظر 
است یا فاقد اعتبار، اما فرضیه یک نظر تأیید نشده است. 
محق��ق بر اس��اس دانش موج��ود، نظر قبل��ی را در مورد 
ام��ری مطرح می کند و از طریق تحقیق س��عی در اثبات یا 

ابطال آن دارد.
ب��ر خلاف نظریهؤ »علم��ی« که در پی 
پیش‌بینی، کنترل و بهره ‌گیری است، 
نظریهؤ زیبایی، برقراری تلازم10 بین 
داده‌های��ی که پیش‌بین��ی آینده را  با 
ارجاع به گذش��ته، ممکن می‌سازد، 
نیست.»بلکه استقرار اصولی است که 

ما را قادر می‌س��ازد تا تفس��یر 
و ارزیابی‌م��ان را از داده‌هـای 
منظم  و  توجی��ه  زیباشناس��انه 
کنی��م. بس��یاری از گزاره‌ها در 
نقد هنری حقای��ق قابل اثبات 

 نیستند، چون  به نظریه‌ای که در آن گفته می‌شوند، وابسته هستند« 
.)Abrams, 1987, p. 4(

در نظریه‌ها، یا پارادایمهای مختلف نقد ادبی یا هنری، می توان 
انواع هستی‌شناسی را دید. هستی‌شناسی اثر هنری به معنی 
تعیین منشأ اثر هنری است. در الگوی ارتباطی یاکوبسون11 
به پنج عامل که هر یک می تواند منشأ اثر هنری باشد، اشاره 
می ش��ود. در هر یک از پارادایمهای زیبایی‌شناسی یکی از 
این مؤلفه‌ها به‌عنوان عامل تعیین‌کننده در چیستی اثر هنری 
محس��وب می‌ش��وند. این پنج عامل عبارت‌اند از: هنرمند، 
زمین��ه، مخاطب، رمزگان و تم��اس. هنرمند می‌تواند بیش 
از ی��ک نفر باش��د، مثلاً یک فیلم س��ینمایی که محصول یک 
کار گروهی است. زمینه به موقعیتهای تاریخی و اجتماعی 
روزگار زندگی هنرمند مرتبط می شود. »رمزگان در نهایت 
نمایان‌گر نظام نشانه‌شناسانه‌ای است« که اثر در هیئت آنها 
شکل گرفته است. و »تماس نیز بیانگر رسانه‌ای است که اثر 
هنری در قالب آن ارائه و شناخته می‌شود« )احمدی، 1374، 
ص 48(. نظریه‌های گوناگون زیبایی‌شناسی هر یک بر یکی 

از این مؤلفه‌ها تأکید دارند. 
مـختلـ��ف  نظـریـه‌ه��ای  در  را  آبـرامـز12چـهارمـؤلـفـ��ه 
زیبایی‌شناس��ی، مح��ور می داند؛ یکی عال��م، دیگری اثر 
هن��ری، س��وم هنرمند، و چه��ارم مخاطب اس��ت. بر این 
اس��اس، هر پارادایمی، یکی 
از این چه��ار مؤلفه را برای 
تعریف، دسته‌بندی و تحلیل 
اثر انتخاب می‌کند و دربارهؤ 
ارزش آن قض��اوت می‌کند. 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 نظریه و 
 رهیافت 

در هنر

9. Max Weber
10. correlation

11. Roman Jacobson
12. M. H. Abrams

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           22 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


همچون ابزاری معطوف به چنین هدفی دیده می ش��ود و 
براس��اس موفقیت در دستیابی به هدف ارزیابی می شود 

  .)Ibid(
رهیافت بیانی/ رمانتیک13

در حوزهؤ هنر، در قرون جدید به  تدریج توجه از مخاطب 
به مؤلف معطوف شد و ذهن شاعر محور قرار گرفت. این 
امر به بیانگرایی یا رمانتیس��م ختم شد. در این پارادایم، 
هن��ر بی��ان ی��ا فرافکنی فکر و احس��اس ش��اعر ی��ا فرایند 
تخیلی اس��ت که تصورات، افکار و احساس��ات هنرمند را 
تعدی��ل و ترکی��ب می کند. به عبارت دیگ��ر، یک اثر هنری 
ماهیتاً بیرونی ش��دهؤ درون و حاصل یک فرایند خلاق که 
تاب��ع نیروی ح��س و در برگیرندهؤ محصول ترکیب‌ش��دهؤ 
ادراکات ش��اعر و افکار واحساس��ات اوس��ت، می‌باشد. 
بنابرای��ن، منب��ع اصل��ی و موضوع ی��ک ش��عر کیفیات14 
وکنش��های ذهن خود شاعر است؛ و اگر ابعادی از دنیای 
بیرون هم باش��ند، فقط از طریق احساسات و فرایند ذهن 
شاعر از واقع داده15 به شعر تبدیل شده است. همان‌طور 
که وردزورث16 نیز معتقد اس��ت که: شعر، آن‌گاه که باید 
جریان یابد، از روح بشر آغاز می شود و نیروی خلاق را 
به عالم بیرون منتق��ل می کند. بنابراین، طبق این دیدگاه، 
دیگر در چهار علت ارسطویی، در هنر، علت صوری، عمل 
انسانی و کیفیات تقلید شده 
عل��ت وج��ودی اثر نیس��ت، 
)برخلاف نظریهؤ تقلید( علت 
غایی، تأثی��ر بر مخاطب هم 
)آن‌گون��ه ک��ه نوکلاس��یکها 

رهیافت تقلیدی
نظریهؤ تقلیدی، هنر را چونان تقلیدی 
از ابع��ادی از عال��م می داند. به نظر 
س��قراط نقاشی، ش��عر، موسیقی و  
مجسمه‌س��ازی همگی تقلید هستند. 
در ایدئالیس��م افلاطونی، هن��ر به مثابهؤ تقلی��دی از جهان 
انگاش��ته می ش��د. وی هنر را دور از حقیقت می‌دانست، 
چون ایده ها حقیقی‌اند، ولی هنر تقلید ظواهر است. برای 
ارس��طو، اما، هنرها در کل، تقلید کنش��های انسانی‌اند و 
ان��واع گوناگ��ون هنر هر یک تقلیدی از نوعی از کنش��های 
انس��ان اس��ت. »تقلید« تا قرن هیجدهم میلادی در نظریهؤ 

.)Abrams, 1987, p. 10( زیبایی‌شناسی تداوم داشت
رهیافت پراگماتیک

در ق��رون اولی��هؤ پس از میلاد، یعنی از دوران هلنیس��م و 
روم تا اوج دوران مدرن در قرن 18، نظریهؤ پراگماتیکی، 
که تلفیق ش��عر و خطابه بود، پارادایم مسلط بود. در این 
پارادای��م، ش��عر )هن��ر( دارای یک مقصود، یعنی دس��ت 
یافتن به یک تأثیر در مخاطب بود. هنرمند نه آنچه هست 
ی��ا بوده اس��ت، بلکه آنچ��ه را باید باش��د یا ممکن اس��ت 
می گوید ت��ا ضامن قصد اخلاقی باش��د. هنرمند فراتر از 
فیلس��وف و مورخ عمل می کند، چون مقولهؤ عام فیلسوف 

را با مثال خاص مورخ جمع 
قال��ب  در  آن  را  و  می‌زن��د 
هن��ری ارائه می‌کن��د تا او را 
به دوس��تاری خیر رهنمون 
س��ازد. بنابراین، اثر هنری 

23

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 رهیافتهای
 هنر

13. romantic / expressive    
14. attributes

15. fact
16. Wordsworth

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           23 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


می گفتند( علت وجودی نیس��ت، بلک��ه علت مؤثر، نیروی 
درون، احساس��ات و طلب درونی است که به دنبال بیان، 

یا نیروی »تخیل خلاق« است.17 
رهیافت سوژگی

زیبای��ی و زیبایی هن��ری به تعبیر کانت ب��ه لذت و ادراک 
حس��ی وابس��ته اس��ت و نه به مفهوم‌س��ازی و ش��ناخت 
علمی. هنگامی که چیزی را زیبا می نامیم، حکمی متفاوت 
از اح��کام منطق��ی، مفهوم��ی و عقلان��ی می‌دهی��م. حکم 
زیباشناس��انه حکمی س��وبژکتیو اس��ت و زیبایی چیزی 
است که به درک ذهنی می‌آید نه آنکه کیفیتی عینی باشد. 
امر زیبا در حس سوژهؤ انسانی سرچشمه دارد. پارادایم 
سوژه محور کانت پس از وی با چالش مواجه شد، اما در 
قرن بیستم در نحلهؤ پدیدارشناسی اولی، توسط ولفگانگ 

آیزر18 احیاء شده است. 
رهیافت عین‌گرایی 

در  ش��د.  عین‌گ��را  نوزده��م  ق��رن  در  زیبایی‌شناس��ی 
هستی‌شناس��ی عینی/ ساختاری، خود اثر هنری در اجزا 
و رواب��ط بی��ن آنها همچون ی��ک موجود خودکف��ا و جدا 
از دیگ��ر مؤلفه ها دیده می ش��ود. اثر هن��ری عالمی برای 
خود اس��ت، مس��تقل از عالمی که ما در آن زاده ش��ده ایم 
ک��ه غایت آن راهنمایی ی��ا لذت دادن نیس��ت، بلکه صرفاً 

وجود داشتن است. به قول 
ت. اس. الی��وت19 »وقت��ی ما 
با ش��عر مواجه می‌ش��ویم، 
بای��د آن‌را بی��ش از هر چیز 
به منزلهؤ ش��عر لح��اظ کنیم 

و نه چیز دیگری«. جان. س��ی. رانس��وم20 ه��م به اذعان 
ب��ه »خود بنیادی اثر، چونان چی��زی که به خاطر خودش 

 .)Abrams, 1987, p. 14( هست« دعوت می کند
هرمنوتی��ک یک پارادای��م یا رهیافت 
در ح��وزهؤ دان��ش و هنر اس��ت. در 
عل��وم  فلس��فه،  در  حاض��ر  ح��ال 
انس��انی و هن��ر، هرمنوتی��ک یک��ی 
از چن��د پارادای��م اصلی اس��ت و در 
حوزه های دیگر از جمله روانپزش��کی نیز مورد استفادهؤ 
جدی است. هرمنوتیک نظریه‌ای است در خصوص اینکه 
چگونه زندگی در اعمال و آثار منکش��ف و بیان می‌شود. 
به تعبی��ر دیلتای21، تأوی��ل یا هرمنوتیک »آش��کار کردن 
معنایی است که نهان است و به وضوح نمایان نمی‌شود« 
)پالمر،1377،ص54(.  هرمنوتیک همان تأویل و به معنی 
رجوع به اصل یا آغاز هر چیزی اس��ت. لذا، این رویکرد، 
رویکردی معنی کاوانه است. هرمنوتیک تلاشی برای فهم 
معنا از بطن زمینهؤ آن است. فهم، نتیجهؤ تفسیر است. ما از 
طریق تفسیر، تأویل می‌کنیم، یعنی به اصل هر چیز وقوف 
 حاصل می‌کنیم. در فرایند تفس��یر می‌توان به تفهم ‌رسید 

 .)Grondin, 1995, p. x(
در رویک��رد هرمنوتیک��ی، زندگ��ی بر حس��ب معن��ا دیده 
می ش��ـود. مـعـن��ا، مقول��هؤ 
بنی��ادی و فراگی��ری اس��ت 
که زندگ��ی نهایت��اً در لوای 
آن قاب��ل درک مـی ش��ـود. 
بـنـابـرایــ��ن، در نـظـریـ��هؤ 

24

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

17 .امروزه نقد تخیلی، میراث رمانتیسم و نبوغ نیچه ای را به گونه ای جدید مطرح کرده است. 
گاستون باشلار بنیانگذار این نظریه است.

18. Wolfgang Iser
19. T.S Eliot

20. John Crowe Ransom
21. Wilhelm Dilthey

هرمنوتیک 
وپژوهش هنر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           24 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


هرمنوتیک��ی، »معنا« همان جایگاهی را دارد که »علت« در 
علوم تجربی دارد. لذا، معرفت‌شناسی هرمنوتیکی همانا 
تفهّم اس��ت. بر اس��اس نظریهؤ هرمنوتیک��ی، هدف تحقیق 
اجتماعی عبارت است از: بازسازی معنا و محتوای اعمال 
و پدیده‌های اجتماعی. ش��ناخت در علوم انسانی باتوجه 
به نس��بت نظام‌مند بین »زندگی«، »بیان« و »فهم« برای ما 
ممک��ن می‌ش��ود )پالم��ر، 1377، ص 118(. بنابراین، در 
پارادایم هرمنوتیکی برای توصی��ف و مطالعهؤ پدیده‌های 
انس��انی به ش��کلی دقیق و متجزّی که مبتنی بر فهم عملی 

است، تلاش می شود.
دور هرمنوتیکی، یعنی ضرورت پرداختن به جزء و کل و 
حال و گذشته در رابطه با یکدیگر. تعریف کل از شناخت 
اجزا حاصل می‌ش��ود و اجزا نیز متقاب�الً با رجوع به کل 
فهمیده می شوند، دور هرمنوتیکی یعنی اینکه نمی‌توان از 
کل یا از جزء به تنهایی به ش��ناخت پدیده رسید. در حالی 
که انجام چنین کاری در علوم طبیعی ممکن اس��ت. فرض 
کنی��د، می‌خواهید یک دوربین را مطالع��ه کنید. آن را باز 
می‌کنید و عناصرش را می‌شناس��ید، یعنی با اجزا شروع 
می‌کنید، ام��ا در مطالعهؤ یک اعتص��اب کارگری نمی‌توان 
فق��ط افراد و کنش آنها را بررس��ی کرد، چرا که این افراد 
در دنیایی زندگی می‌کنند که کنش آنها با دیگر عواملی که 
اجزای سازندهؤ کل فضا و مجموعه‌ای که این اتفاق در آن 
افتاده است، مرتبط اس��ت. مثلاً وضع اقتصادی، قوانین 
موجود و میزان بیکاری. برای اینکه بدانیم چرا شخصی 
دس��ت به عمل معینی می‌زند، نمی‌توان آن ش��خص را از 
دنیایی که در آن اس��ت، بیرون کش��ید. »تف��اوت ماهوی 

25

علوم انس��انی و علوم طبیعی این اس��ت که موضوع علوم 
انس��انی در متن��ی ق��رار دارد که در آن موض��وع ادارک، 
فهمی��ده می‌ش��ود. عدم اس��تناد به تجربهؤ انس��انی صفت 
بارز علوم طبیعی اس��ت، اما علم انسانی ]آن علمی[ است 
که موض��وع ش��ناخت آن از طری��ق راهب��ردی مبتنی بر 
نس��بت نظام‌مند میان زندگی و بیان و فه��م برای ما قابل 

فهم شود« )همان(. 
هـرمـنـوتـیـ��ک در س��ـه مـؤلف��هؤ 
هستی‌شناسی، معرفت‌شناسی و 
روش دارای کثرت درونی است. 
هستی‌شـناس��ـی در هـرمنوتی��ک 
دیلت��ای،  رمانتیک��ی   - روش��ی 
هرمنوتی��ک  هستی‌شناس��ی  ب��ا 
فلس��فی- دیالکتیکی هایدگر و گادامر، متفاوت است. به 
تعبی��ر دیلت��ای، قلمرو عل��وم طبیعی نگرش��ی مبتنی بر 
موجبیت عالم اس��ت. چیزها بنا به ضرورت ناش��ی از 
قوانین حاکم بر امور به نحوی که هستند وجود دارند، 
اما قلمرو علوم انس��انی عالمی است که به دست انسان 
س��اخته ش��ده اس��ت  )Bontekoe, 1996(.  موض��وع 
عل��وم انس��انی »ج��ان عینی ی��ا متجلی ش��ده در تاریخ 
و در قال��ب فرهنگه��ا به ص��ورت آثار و اعمال ایش��ان 
اس��ت«. هر پدی��ده‌ای در قلمروی حیات انس��انی تجلی 
جان اس��ت که از طریق معناکاوی قابل ش��ناخت است. 
موضوع علوم انس��انی، پدیده‌هایی اس��ت ک��ه ابتدا در 
تجربهؤ درونی وجود دارند، مثل احساس��ات، رؤیاها، 
اف��کار و امی��ال، ک��ه وج��ه بیرونی و ش��یئی، یا  عینیت 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

هستی شناسی و 
معرفت شناسی 

هرمنوتیکی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           25 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


یافتگ��ی22 پی��دا می‌کنند، مثلاً در کنش��های جمعی، روابط 
اجتماع��ی، نهادهای سیاس��ی، و آثار هن��ری. بنابراین، 
علوم انس��انی بای��د ضرورت��اً معطوف به »بی��ان زندگی 
باش��د«. هرمنوتیک یعنی هنر فهم زندگی، و زندگی یعنی 
تجل��ی یافتن اف��کار، احساس��ات و خواس��ته‌های آدمیان 
در قالب متون، اس��ناد، آثار معم��اری و هنری، نهادهای 
اجتماعی، سیاسی و فرهنگی. همهؤ کنشهای انسانی، تابع 
جهان بینی اجتماعی و سوبژکتیو خاصی هستند؛ و بدون 
نف��وذ به درون جهان اجتماعی ف��رد، بنا کردن هیچ‌یک از 
عل��وم انس��انی و اجتماعی میس��ر نیس��ت. از این رو، هر 
کن��ش اجتماعی در یک جهان معن��ا‌دار اجتماعی محصور 
اس��ت. لذا ب��رای فهم و تبیین و پیش‌بین��ی اعمال آدمیان، 
باید نخس��ت به دنیای اجتماعی افراد پا بگذاریم، یعنی به 
درون معناهای��ی که آنان به محی��ط )اجتماعی و طبیعی( 
خود اس��ناد می‌دهند، به ارزش��ها و اهداف��ی که دارند، به 
ش��قوق مختلفی که در برابر خود می‌بینند، و به تفسیری 
ک��ه از کنش اجتماع��ی افراد دیگ��ر دارند، و فق��ط در این 
صورت اس��ت که به تحلیل، تفس��یر و تبیی��ن رفتار افراد 
نائل خواهیم آمد. درک س��اختار زندگ��ی درونی بیش از 
هر چیز مبتنی بر تأویل آثار است، آثاری که در آن بافت 

و تار و پود زندگی درونی به طور کامل بیان می شود. 
بنابرای��ن، در پارادای��م هرمنوتی��ک روش��ی - رمانتیک، 

هرچ��ه در تاری��خ و جامعه می‌بینیم، 
تجلی��ات ج��ان اس��ت، جانی ک��ه در 
واقع جوهره و سرشت انسان است. 
موج��ود انس��انی دائم��اً خ��ود را در 

تاری��خ متجلی می‌کند و این همان ج��ان و روح و جوهرهؤ 
انس��ان در تاریخ اس��ت. ما به هر اثر و واقعهؤ تاریخی که 
مراجعه کنیم، در واقع یکی از تجلیات انسان را می‌بینیم. 
اثر تاریخی می‌تواند یک اثر نقاش��ی یا یک معماری یا یک 
قرارداد یا یک پل یا یک سیستم سیاسی و امثال آن باشد. 
هم��هؤ اینها انواع گوناگون تجلیات جان انس��انی  به عنوان 

یک حقیقت کلی است. 
1. هستی شناسی

قلمروه��ای  بارزتری��ن  از  یک��ی 
قلم��رو  معـاص��ر،  هـرمنـوتیـ��ک 
زیبایی‌شناس��ی اس��ت. هایدگر و 
گادامر زیبایی‌شناسی هرمنوتیکی 
در  پـرورانـده انـ��د.  را  خاصـ��ی 
دو  هایـدگـ��ر،  هسـتی‌شنـاس��ـی 
دی��دگاه عین‌گ��را و پراگماتیک ترکیب ش��ده‌اند. بر خلاف 
تعبی��ر کانت��ی که زیبای��ی را تجربهؤ س��وژه می دانس��ت، 
و ب��ر خ�الف نیچه ک��ه بر خال��ق اث��ر تأکی��د می ورزید، 
هایدگ��ر خ��ود اث��ر هن��ری را موض��وع هنر می دانس��ت. 
از س��وی دیگ��ر، وی قائ��ل ب��ه نقش آین��ه‌ای ب��رای هنر 
ب��ود، آینه‌ای ب��رای ما و عالم��ی که ما در آنی��م، آن‌گونه 
که در خود هس��تیم ی��ا می‌توانی��م باش��یم. بنابراین، اثر 
 هن��ری کارک��رد حقیقت‌گوی��ی دارد و ن��ه ص��رف ل��ذت  
)Young, 2001, p. 14(. اث��ر هن��ری 
به ش��یوهؤ خود، ب��ودن موجودات را 
آشکار می‌سازد. این آشکار ساختن  
یا به عبارت دیگر، حقیقت موجودات، 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

26

هرمنوتیک 
دیالکتیکی و 
پژوهش هنر

22. objectification

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           26 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


)پالایش جان( ارتباط بر قرار می‌کند.
گادام��ر در پی هایدگر، اثر هنری را نه موضوع یا ابژه ای 
برای س��وژهؤ‌ شناسنده، بلکه امری که دربردارندهؤ هر دو 
اس��ت، می‌خواند. لذا، برای هستی‌شناس��ی هنر از مقولهؤ 
»نمایش/ بازی« اس��تفاده می‌کن��د.27 نمایش، هم متضمن 
ه��ر دو مؤلفهؤ موضوع و مؤلف )یا مفس��ر( اس��ت، و هم 
فرات��ر از آنه��ا. اثر هن��ری نه مخل��وق هنرمند اس��ت، نه 
موض��وع درک مفس��ر و نه چی��زی محص��ور در خود و 
قائم به خود. بازیگر تئاتر هم در بازی دخیل اس��ت و هم 
مقی��د به قواعد آن اس��ت. در بازی ش��طرنج هم بازیکنان 
دخیل‌اند و هم مقید به قواعد آن. در آشکارگی یا حقیقت، 
سوژهؤ انسانی یک بازیگر است که »نمایش وجودش را در 
آگاه��ی یا اعمال بازیگران ندارد، بلکه بر عکس، بازیکنان 
را به درون قلمرو خویش می‌کشد و روح خود را در کالبد 
آنان می‌دمد« )پالم��ر، 1377، ص191  / رهبری، 1385، 
ص130(. بازی چیزی اس��ت که ب��رای ما اتفاق می افتد و 
به م��ا اجازه نمی‌دهد که ه��ر چه خواس��تیم، انجام دهیم 
)رهب��ری، 1385، ص130(. بدی��ن ترتی��ب، »حقیق��ت« با 
مفهوم »نمای��ش« پیوند می خورد و نحوهؤ بودن اثر هنری 

نمایش، دیده می‌شود )همان، ص 128(.
2. معرفت شناسی 

از  پی��روی  ب��ه  گادام��ر 
هایدگ��ر، که م��ا را مخاطب 
از  و  می‌دان��د  هن��ری  اث��ر 
ب��ودن م��ا می‌پرس��د، فه��م 
هنر را اس��تماع پرس��ش اثرِ 

در اثر هن��ری روی می‌دهد. در اثر هن��ری، حقیقتِ آنچه 
هس��ت، خ��ود را نمای��ان می‌س��ازد. اثر تجلی��گاه حقیقت 
اس��ت. اثر هنری یعنی برجسته کردن عالم. حقیقت همانا 
نامستوری است و هنر همانا آشکارگری؛ بنابراین در اثر 
هن��ری، حقیقت در کار اس��ت. هنر، حقیقت اس��ت در کارِ 

نمایاندن خویش.  هنر، حدوث حقیقت است:
»در اث��ر هنری خودِ حقیقت در کار اس��ت، نه فقط چیزی که 
حقیقی اس��ت. آنچه اثر هنری متجلی می س��ازد، نامس��توری 
موجودات بما هی و به عنوان یک کل است. لذا، خود وجود 
که خود را پنهان می‌‌کند، روش��ن می شود و به روشنایی وارد 
می شود. آنچه این گونه روشن می شود، درخشش خویش را 
متوج��هؤ اثر و درون آن می کند. این درخش��ش که بدین طریق 
مقوم اثر اس��ت، زیباست، زیرا زیبایی طریقی است که در آن 

حقیقت می‌درخشد« )کوکلمانس، 1382، ص231(.  
بنابرای��ن، هنر آینهؤ امکان و پناهگاه توان‌بخش س��رکوب 
ش��دگان اس��ت. هنر فرصت حضور برای فراموش شده 
و س��رکوب ش��ده اس��ت )Young, 2001, p. 11(. آنچ��ه 
به عل��ت پی‌جویی علائ��ق ما به ش��کلی درآمده اس��ت که 
نیاز و خواس��تهؤ روزم��رهؤ ما را جوابگو باش��د و لذا ابژه 
شده. به همین دلیل نمی‌تواند ابژه باشد. تجلیگاه اگر ابژه 
باش��د- مثلاً برای لذت ما - سرش��ت خود را از دست داده 

اس��ت. بدین ترتیب، هایدگر 
)تجل��ی(،  فوس��یس23  بی��ن 
و  )خلاقی��ت(  پوئس��یس24 
)مصلح��ت  فرونس��یس25 
عمل��ی( و نیز کاتارس��یس26 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

27

23. phusis 
24. poesis

25. phronesis
26. catharsis

27. البته در قرن نوزده میلادی از »بازی« به‌جای حقیقت، به معنای جایگزین استفاده می‌شد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           27 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


پی��ش رو می‌دان��د. به تعبی��ر هایدگر، با قض��اوت هنری 
به ش��یوهؤ کانت��ی بین ناظر و اثر فاصله ایجاد می ش��ود و 
یک الیناس��یون28 زیباشناس��انه رخ می دهد. در حالی که، 

دستیابی به اثر هنری منوط به این است که:
»اث��ر هنری را به ح��ال خ��ود واگذاریم... در هن��ر اصیل... 
هنرمن��د در مقایس��ه با اث��ر خود اهمی��ت ن��دارد و بیش‌تر به 
محمل��ی می‌ماند که در فرایند آفرینش و خلاقیت اثر، خود را 

فنا می‌سازد« )هایدگر، 1381، صص 133-134(.  
برای گادامر، پرس��ش مقدماتی این اس��ت که فهم چگونه 
ممکن اس��ت، نه فقط در علوم انسانی، بلکه در کل تجربه 
انس��ان از جهان. برای فیلسوفان قبل از دکارت، شناخت 
چیزی نبود که آنها همچون متاعی آن را کسب کنند، بلکه 
چی��زی بود که آنها در آن ش��ریک بودند و خودش��ان را 
رها می کردند تا شناختشان آنها را هدایت و حتی تصرف 
کن��د )پالمر، 1377، ص 182(. مواجه��هؤ دکارتی با امور، 
مواجههؤ روش��ی برای کس��ب ش��ناخت اس��ت؛ روش به 
نحوهؤ دیدن فرد، س��اختار قبلی می ده��د. لذا فقط آن نوع 
حقیقی که قبلاً در آن مضمر بوده است، صریح می شود. 
روش متضمن نوع خاصی از پرس��یدن است که فقط یک 
جنبه از ش��یء را آش��کار می س��ازد، اما، فهم انس��ان به 
گونه‌ای حادث می‌شود که خصلت دیالکتیکی بر آن حاکم 

اس��ت. در فه��م دیالکتیکی، 
برخلاف درک س��وژه‌وار از 
زیبایی، که هر دانشی را در 
یقینی ذهنی بر اس��اس خود 
ش��خص بنی��ان می گ��ذارد، 

تجربهؤ مواجهه با اثر هنری گش��ایندهؤ عالمی است. همین 
که از نظر کردن به اثر به منزلهؤ عین و تجربهؤ لذت حس��ی 
محض از ظواهر اش��کال دس��ت برداریم و آن را همچون 
یک عالم مشاهده کنیم، یعنی جهانی را ببینیم، پی می‌بریم 
که هنر ادراک حسی محض نیست، بلکه دانش است. حتی 
موضوع��ات معمولی و عادی زندگ��ی نیز هنگامی که هنر 
آنها را روش��ن کند، در سیمای تازه ای ظاهر خواهند شد 
)هم��ان،  ص 185(. فه��م، تاریخمند، زبانی، تفس��یری و 

کاربردی است.
الف. تاریخییت 

هیچ نقطهؤ ش��روع حقیقی برای فهم وجود ندارد، زیرا هر 
فهمی متضمن یک فهم قبلی است. بنابراین، درک تاریخی 
از جایگاه خاصی برخوردار است. در این رهیافت، ما نه 
از خود و نه از جهانی که در آن هستیم و نه از اموری که 
با آنها در ارتباطیم، درکی درس��ت نخواهیم داشت، مگر 
ب��ه مدد تاریخ. نگ��رش تاریخی به امور به این معناس��ت 
ک��ه ما نه ب��ه تصویرس��ازی ذهنی از آنه��ا بپردازیم و نه 
به مش��اهدات ملموس دل‌خ��وش کنیم. فه��م هرمنوتیکی 
ب��ه ای��ن معناس��ت که معرف��ت اصی��ل نمی‌توان��د حاصل 
غلبهؤ روش��ی بر امور باش��د و نباید در راس��تای کنترل و 
بهره‌کشی از چیزها و آدمها باشد )همان،ص181(. فهم، 
عمل ذهنی انس��ان در برابر 
یک عین نیس��ت، بلکه نحوهؤ 
هس��تی خود انس��ان است. 
در نتیج��ه، تجربهؤ اثر هنری 
هم از افق ذهنی و ش��خصی 

28

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

28. an alienation

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           28 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


تأویل فراتر می‌رود، هم از افق هنرمند و هم از افق کسی 
ک��ه اثر را درک می کن��د. به همین دلیل، ممکن نیس��ت که 
عم��ل ذهن29 معیار معنای اثر باش��د. نکت��هؤ مهم نه نیت یا 
مقصود مؤلف اس��ت و نه اثر به مثابهؤ شیئی فی نفسه در 
بی��رون از تاریخ، بلکه مهم آن اس��ت ک��ه در مواجهه‌های 
تاریخ��ی به‌طور مکرر به ظهور آید. س��خن گفتن دربارهؤ 
اثر فی‌نفس��ه، بریده از واقعیت همواره تازه ش��وندهؤ آن، 
چنان‌که در تجربه به ظهور می رس��د، اتخاذ نظری بسیار 
انتزاعی نسبت به اثر است )همان(. بنابراین، معنای اثری 
که متعلق به گذش��ته است، برحس��ب پرسشهایی تعریف 
می شود که از منظر زمان حال در برابر آن قرار می‌گیرد. 
تاریخمندی هر فهمی از گذش��ته اس��ت که م��ا در آن، در 
زمان حال ق��رار می‌گیریم. پیش داوریه��ای ما چیزهایی 
نیس��تند که ما باید از آنها چش��م بپوش��یم یا می‌توانیم از 
آنها صرف نظر کنیم. این پیش‌داوریها اس��اس وجود ما 
هس��تند و اصلاً به واس��طهؤ همین پیش‌داوریهاست که ما 
ق��ادر به فهم تاریخ هس��تیم. هیچ تأوی��ل بی پیش فرضی 

وجود ندارد )رهبری، 1385، ص162(. 
تن��ش گذش��ته و حال برای فه��م  پر ثمر اس��ت؛ این تنش 
فضای میان را به بار می‌آورد. تنها با گذر زمان می‌توانیم 
درک کنیم که »متن چه می گوید«، فقط به تدریج اس��ت که 

معن��ای تاریخ��ی و حقیق��ی 
آن ظاه��ر می ش��ود و زمان 
را مخاطب می س��ازد.  حال 
معن��ای اث��ر من��وط ب��ه این 
اس��ت که ما در زم��ان حال 

چه پرسشهایی می کنیم، نه آنچه در عمل بازسازی با آن 
کار می کنی��م. وظیفهؤ حقیقی علم هرمنوتیک یگانه‌س��ازی 

)همگرایی( است نه اعاده یا احیاء30. 
اطلاق، یعنی فاصلهؤ می��ان متن و موقعیت کنونی از میان 
ب��رود؛ یعن��ی کار تأوی��ل را مرتب��ط ک��ردن و اینکه متن 
برحس��ب لحظهؤ کنونی ما چه معنای��ی می دهد. بنابراین، 
معنای اثر برای ما محصول یگانه‌س��ازی افق کنونی خود 
ما و افق اثر اس��ت. باید تصریح شود که متن به چه سان 
برای وضع زمان حال س��خن می‌گوید. فهم عبارت است 
از: عمل دیالکتیکی متعامل معرفت به نفس ش��خص، افق 
یا جهان او با آنچه با آن مواجه ش��ده است... معرفت به 
نفس عبارت از فهمی اس��ت که از پیش در تاریخ و س��نت 
جای گرفته وگذش��ته را فقط با وس��عت دادن افقش برای 
در برگرفتن ش��ییء مورد مواجه��ه می فهمد. فهم عبارت 
است از: مشارکت در جریان سیال سنتّ، در لحظه‌ای که 
گذشته و حال به هم می‌آمیزند. ذهنیت هنرمند یا خواننده 
هیچ ک��دام مرجع واقعی نیس��ت، بلکه دقیق��اً خود معنای 
تاریخ��ی که اثر در زمان حال برای ما دارد، مرجع واقعی 
اس��ت؛ بلکه بازس��ازی جهان اثر هنری وظیفهؤ نخس��تین 
فهم اس��ت. وظیفهؤ تأویل این است که بکوشد فاصلهؤ میان 
مت��ن و موقعیت کنونی را از میان ب��ردارد. تأویل باید نه 
فقط مش��تمل بر این توضیح 
باش��د ک��ه مت��ن در جه��ان 
خودش چه معنایی می دهد، 
ای��ن  بلک��ه می‌بای��د ش��امل 
توضیح نیز باشد که حسب 

29

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

29. men auctoris
30. restoration

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           29 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


لحظ��هؤ کنونی چه معنایی می دهد. ب��ه عبارت دیگر، »فهم 
متن هم��واره متضمن اطلاق آن اس��ت«. معنای اثر برای 
ما محصول یگانه‌س��ازی )اش��تراک( اف��ق کنونی خود ما 
 و افق اثر اس��ت. فهم بازشناس��ی خود در دیگری اس��ت 

)پالمر، 1377، ص 207(.
ب. کاربرد

دع��اوی ی��ک متن ی��ا اثر هن��ری در ه��ر لحظ��ه و در هر 
موقعیت به گونه ای نو و متفاوت فهم می ش��ود، زیرا فهم 
چیزی جز کاربرد نیس��ت و این ام��ر با توجه به وضعیت 
وموقعیت مفس��ر تغییر می کند. اگ��ر فهم به معنای تطبیق 
اثر با موقعیت خودمان باشد و فهم و کاربرد، با هم پیوند 
ناگسس��تنی داش��ته باش��د، در این صورت، مفس��ر اثر، 
پاسخ پرسش��های خویش را فرافکنده و به درک متفاوتی 

از خود نائل شده است)رهبری، 1385، ص 152(. 
ج. زبان

زب��ان و فهم، جنبه های س��اختاری جدایی ناپذیر هس��تی 
انس��ان در جهان ان��د. افقه��ای م��ا پیش��اپیش ب��ا تأمل و 
اندیش��ه از طریق زبان در اختی��ار ما قرار گرفته اند. پیش 
داوریهای ما در زبانی که به کار می‌بریم، جای می گیرند. 
فهم، حادثه‌ای اس��ت که در زبان واقع می ش��ود. تفسیر، 
تاریخ، و س��نت همگی سرش��تی زبانی دارند. زبان نمود 
هستی، تصویر و انعکاس آن است. زبان میانجی تجربهؤ 
هرمنوتیکی اس��ت. امکان هر گونه تفهمی به ش��أن زبان 
نم��ادی وجود آدمی و نس��بتی که با زبان دارد و همچنین 
ش��أن زبانمندی خود هس��تی برمی‌گردد. بدی��ن  ترتیب، 
ماهیت فهم زبانی اس��ت، همهؤ فهمها تفسیری‌اند و تفسیر 

در زبان جای دارد. 
د. تفسیر 

بنابرای��ن، رویکرد گادامر به دیالکتیک س��قراط نزدیک‌تر 
اس��ت تا تفکر دس��تکارانه و فناورانهؤ دورهؤ جدید. این در 
زمان��ی اتف��اق می افتد که م��ا خود را فراپس می  کش��یم و 
نس��بت به ادعای آنی آنچه ما را در برمی‌گیرد، گش��وده 
نیس��تیم. »در روش، موض��وع م��ورد تحقی��ق رهب��ری، 
نظارت و دس��تکاری می ش��ود«، ام��ا، در دیالکتیک خود 
موض��وع م��ورد مواجه��ه، پرسش��ی را ط��رح می کند که 
محق��ق ب��ه آن پاس��خ می‌ده��د. پ��س، موقعی��ت تأویلی، 
موقعیت پرسش��گرانه‌ای که از طریق روشهایی موضوع 
پرس��ش را به چنگ خود بیاورد، نیس��ت؛ به عکس، او به 

ناگاه خود را مورد پرسش امر واقع می بیند:
»پرس��یدن اصالتاً به معن��ای قرار گرفتن در فضای باز اس��ت. 
گش��ودگی صفت بارز پرسش��گری اصل اس��ت. همس��خنی، 
کوش��ش در اس��تدلال علی��ه دیگری نیس��ت، بلکه کوشش��ی 
 اس��ت ب��رای س��نجش ادعاهای او ب��ه لحاظ خ��ود موضوع« 

 .)Gadamer, 1960, p. 349(
پس این دیالکتیک به گونهؤ بارزی پدیدارش��ناختی اس��ت، 
چه، به یک ش��یء ی��ا وجود مورد مواجه��ه رخصت داده 
می‌شود که خودش را آشکار سازد. محور این دیالکتیک 
»امتزاج افقها« س��ت. امتزاج افقها پاسخی است به مسئلهؤ 
تمای��ز بی��ن زم��ان )ش��رایط افق( مت��ن )واقعه( و مفس��ر 
)محقق(، و مش��تمل است بر گشودگی افق )عالم( خویش 
به آنچه غریب است؛ و وقوف به فاصلهؤ بین اثر و خویش 
)مفسر( که از طریق رفتن فراسوی محدودیتهای بیش فهم 

30

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           30 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


و پرسش اولیه، و نیز ساختن یک افق جامع ارتقاء مفسر 
)خویش( و متن )دیگری( حاصل می شود. بدین‌سان، از 
طریق دیالکتیک هم س��خنی پیوند برقرار می شود و بدین 
س��ان برای متن، متنی که پاس��خ به پرسشی معین است، 

طرح مسئله می شود. 
ب��ا آنچ��ه در فه��م دیالکتیک��ی اتفاق 
مـی افـت��د، مـی ت��وان گف��ت ک��ه در 
قلمرو  هرمنوتی��ک دیالکتیکی، س��ه 
و  تاری��خ  )زیبایی‌شناس��ی،  فه��م، 
پیون��د می خ��ورد.  ه��م  ب��ا  زب��ان( 
بنابرای��ن، پاس��خ هرمنوتی��ک دیالکتیک��ی به این س��ؤال 
اساس��ی در زیبایی‌شناسی که چه چیزی را می توان زیبا 
خواند و ملاک زیبایی چیس��ت، دارای سه خصلت است: 
1( خاص اس��ت،  2( ماهیت بازی دارد، و 3( زبانی است 

)رهبری، 1385، صص120-122(. 
1. خاص بودن

حکم زیباشناسانه بر دیالکتیک بی‌منتهای جزء و کل مبتنی 
است، که در آن، کل از رهگذر غنایی امر جزئی نمونه‌وار 
دس��تخوش رشد و گس��تردگی دائم می‌ش��ود. اثرهنری 
ش��یء ادراک صرفی نیس��ت که در برابر شناس��نده های 
قائم ب��ه خود قرار گیرد. اثر هن��ری وجود اصلی خود را 
در این دارد که در تجربه ش��دن، تجربه‌کننده را دگرگون 
می کند. اثر هنری امری خاص اس��ت و در رابطه با مفسر 
)مش��اهده‌گر( ب��ر او اث��ر می گ��ذارد. فه��م هن��ر از طریق 
گش��ودگی در برابر آن و استماع پرسش حاصل می‌شود 
)هم��ان، ص120 / پالمر،1377 ، ص��ص193-192(. فهم 

اثر هنری در جزئیت آن نوعی روش��ن‌بینی اس��ت، یعنی 
آدمی چیزی بیش از آنچه قبلاً می دیده است، می بیند. 

2. بازی/نمایش 
تجرب��هؤ هرمنوتیکی همانند ورود به بازی نمایش اس��ت. 
این تلقی، تلقی ایدئالیستی از آگاهی را به چالش می‌کشید. 
بازی، نحوهؤ هس��تی اثر هنری اس��ت. فاعل شناسایی به 
بازیگر تبدیل می ش��ود و عمل او مقهور نوع بازی اس��ت. 
ب��ازی بر بازیگر تف��وق دارد، بدون ب��ازی کردن، چیزی 
به  ن��ام »بازی« وجود ندارد. بازی چیزی اس��ت که برای 
م��ا اتفاق می‌افت��د. اثر هن��ری، و نه هنرمند، با ما س��خن 
می گوی��د. اثر، آفرینندهؤ خودآگاهی در ماس��ت )رهبری، 

1385، صص 127-130(. 
3. زبانی

هرگون��ه تأمل و اندیش��ه که دربارهؤ اثر هن��ری می بینیم، 
زبان‌گونه است. »اثر هنری حرف می‌زند، خواه در گوهر 
خود، زبان‌شناس��انه دیده ش��ود یا نه... زبان اثر هنری 
با آگاهی هر فرد س��خن می گوید.« )همان، ص 131(. در 
لحظهؤ تفس��یر، اثر هنری برای مفسر پیامی دارد. شگفتی 
در برخورد با اثر همواره سرچشمهؤ مکالمه، و در نهایت 
دانایی اس��ت. درک اثر هنری از طریق یک »مکالمه« یعنی 

گفتگو با گشودگی کامل انجام می‌پذیرد.

31

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 حکم 
زیبا شناسانه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           31 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


پژوه��ش در عرصهؤ هن��ر متمایز از 
عرص��هؤ پدیده‌ه��ای طبیع��ی اس��ت. 
علم تجرب��ی با اس��تفاده از »روش« 
ک��ه همانا مواجههؤ معطوف به کنترل 
اس��ت، با پدیده ها مواجه می شود و 
سعی در »شناختن« آنها دارد. هرمنوتیک دیالکتیکی تأمل 
دربارهؤ چگونگ��ی مواجههؤ ثمربخش با هنر را دنبال کرده 
اس��ت و اجتن��اب از رویکرد س��وژه مح��ور و به جای آن 
اتخاذ منطق مکالمه را ب��رای پژوهش هنر ممکن می داند. 
در منطق مکالمه، پژوهشگر در برابر اثر، مقام مخاطب را 
دارد و با اثر وارد پرسش و پاسخ می‌شود. از این طریق 
ب��ا امکان امتزاج افقها در فراین��د مواجهه با اثر هنری، که 
خصل��ت »نمایش / ب��ازی« را دارد، فهم��ی از اثر حاصل 

می شود.

 )1(. مس��ئلهؤ پژوهش می تواند نقش 
اب��زار معین��ی در تولی��د اث��ر، تأثیر 
ش��رایط معینی بر تولید اث��ر، تأثیر 
اثر بر ش��رایطی که در آن اثر تولید 
ش��ده، درک آنچ��ه دراث��ر آم��ده تا 
امکان چگونگی اش��تراکات ممکن در آث��ار هنری، وجود 
عنص��ری مؤثر یا قاع��دهؤ عامی در تولید اثر ی��ا تأثیر اثر 
هنری، منشأشناس��ی ابهام یا نقصان یا نارس��ایی در اثر 
هنری، دس��تیابی به قاع��دهؤ عام در مورد نس��بت  هنر با 
زندگی آدمی، ی��ا قاعده‌مندی در فراین��د تولید اثر، یافتن 
مؤلفه‌ه��ای پنهان از مؤلف و مخاطب اثر، ضرورت برای 
کار هنری در شرایط معین تاریخی اجتماعی، یافتن تأثیر 
عوامل پنهان و پیدا در ش��کل ومحتوای اثر، رابطهؤ سبک  
ب��ا  اثرگذاری، رابطهؤ محتوای معی��ن با میزان اثرگذاری، 
رابطه بین یک گفتمان مسلط با یک اثرهنری، عوامل مؤثر 
بر افول هنر، نقش نظ��ام اقتصادی بر تولید یا تأثیر هنر، 
نش��ان دادن همبستگی بین مؤلفه‌ها یا تداوم آنها یا تحلیل 

یا ... در تولید تأثیر اثر هنری باشد.

32

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

پی‌نوشتنتیجه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           32 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


احمدی، بابک. )1374(، حقیقت و زیبایی: درسهای فلسفهؤ هنر، تهران، نشر مرکز.
پالمر، ریچارد. )1377(، علم هرمنوتیک، تهران، هرمس.

رهبری، مهدی. )1385(، هرمنوتیک و سیاست، تهران، کویر.
کوکلمانس، یوزف. )1382(، هیدگر و هنر، ترجمهؤ محمد جواد صافیان، تهران، پرسش.

هایدگر، مارتین. )1381(، شعر، زبان، و اندیشه رهایی، ترجمهؤ عباس منوچهری، تهران، مولی.   

Abrams, M.H. (1987), “Orientation in Critical Theory”, in Lambropoulos, Vassilis and Miller, David, 
Twentieth-Century Literary Theory: An Introductory Anthology, ed. The State University of New York, 
New York.
Bontekoe, Ronald. (1996), Dimentions of the Hermeneutics Circle, New Jersey, Humanities.
Dilthey, Wilhelm. (1961), Pattern & Meaning in History, New York, Harper & Brothers. 
Gadamer, H.G. (1960), Wharheit und Methode: Grundzuge einer philosophischen Hermeneutik, Tubingen: 
J.C. Mohr.
____________. (1971), Philosophical Hermeneutics, trans. D. Linge, Berkeley: University of California.
____________. (1998), Truth and  Method, G. Barden, J. Cumming, London.
Grondin, Jean. (1995), Sources of Hermeneutics, State University of New York. New York.
Heidegger. (1975),  Poetry , Language and Thought . Harper 
& Row. New .York.
Marsh, David. & Gerry Stoker. (2002), Theory and Methods in Political Science, New York, Palgrave 
Macmillan.
Young Julian. (2001), Heidegger’s Philosophy of Art, Cambridge, Cambridge University Press.

33

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           33 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


34

پدیدارشناسی 
هگل و هایدگر
م��درن هن��ر  و 

جمادی س���ی���اوش 
پژوهشگر  فلسفهؤ غرب

تاریخ دریافت مقاله: 86/5/25
تاریخ پذیرش نهایی: 86/7/30

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           34 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


35

نظریهؤ هنری و زیبایی‌شناختی فیلسوفان كل‌نگر و بنیاداندیشی چون هگل و هایدگر در اندیشهؤ 
فلسفی آنها ریشه دارد. این دو فیلسوف علی‌رغم تفاوتهای بنیادینی كه در طرح مباحث فلسفی 
خود دارند، در باور داشتِ مرگ هنر بزرگ در عصر مدرن همداستان‌اند. این نوشتار حاصل 
كوشش��ی اس��ت به آهنگ رهیافت به هم‌پیوستگی بینشهای فلس��فی این فیلسوفان با رویكرد 
آنان به هنر و كار هنری. بررس��ی این هم‌پیوس��تگی بی‌آنكه ادعایی بر طرحی پیش افكنده در میان بوده باش��د، به برخی 
مقایس��ه‌ها و نقدها كش��یده ش��د. مقایس��ه نظام هگلی و جوهراندیش��ی دكارتی به لحاظ خاس��تگاه و آغازگاه تفكر، ‌و نقد 

رادیكال تئودور آدرنو از مطلق‌اندیشی هگل و بنیادگرایی هایدگر از این جمله‌اند.
در بخش آخر مقاله نظریه‌پردازی این فیلسوفان به ویژه در باب مرگ هنر عملاً با تأملی در هنر یكی از هنرمندان شاخص 
ای��ن زمان��ه یعن��ی فرانتس كاف��كا در بوته آزمون نهاده می‌ش��ود. در نظر هگل ك��ه در هر حال هنر را به لحاظ محس��وس 
گرداندن مفاهیم و معانی مادون فلس��فه می‌داند مجسمه‌س��ازی یونانی ش��اخص هنر بزرگ اس��ت، چرا كه برخلاف هنر 
نمادین عصر اس��اطیر و هنر رمانتیك مس��یحی معقول و محسوس را كاملاً یكی میك‌ند، اما بزرگی هنر بزرگ نزد هایدگر 
درامری دیگر است: پاسداشت حقیقت در شیء‌وارگی كار هنری. مقاله با طرح معضلی به پایان می‌رسد كه باب گشایش 
آن مفتوح می‌ماند. آنچه حقیقتش می‌نامیم، حتی از منظر تفكر خود هایدگر در هر زمانه‌ای جلوه‌ای متفاوت دارد. حقیقت 
عصر تكنولوژی كه هایدگر آن را گش��تل )Ge-stell( می‌نامد، فروبس��تگی خود حقیقت است. اگر استعاره‌های كافكا نوری 

بر این فروبستگی بتاباند، در این مراتب بزرگی و كوچكی چه جایی دارد؟ 

واژگان کلیدی:
یقیین حسی، بازنمود، گشتل، خاستگاه، برابر ایستا، دیالكتیك، شیء‌وارگی، ادراك حسّی، تكثیر تكنیكی، ذخیرهؤ 

قایم و دایم، هاله، سوبژكتیویته، اینهمانی، نااینهمانی، غیریّت.  

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           35 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


سیس��تم فلس��فی ه��گل ای��ن دعوی 
را درخـ��ود نـهـفـت��ه دارد کـ��ه اولاً 
پی��ش فرضی ج��ز آغ��ازی نامتعینّ 
و بی‌واس��طه ن��دارد ک��ه فلس��فه ب��ا 
وس��اطت خود می توان��د بر آن غلبه 
کند. این پیش فرض نه آن گونه بنیاد 
و سرچش��مه ای است که کارل یاسپرس� آن را امر مطلقاً 
نامش��روط می گیرد، ن��ه اصول متعارفهؤ علمی اس��ت، نه 

ش��رایط ماتقدّم کانتی است 
و ن��ه آن امر ش��ک‌ناپذیر و 
را  آن  دکارت�  ک��ه  بدیه��ی 
س��رنخ و آغازگاه جس��تار 
قرار می دهد،   فلس��فی خود 

بلکه چیزی است که هنوز انتزاع نشده، به مفهوم در نیامده 
و خودش نش��ده اس��ت. اگرچه منتقدانی که  کی‌یرکگور� 
نمونهؤ ش��اخص آنهاست، این بی‌ پیش ‌فرضی را که داعیهؤ 
تمام تفکر مدرنیته است، محل تردید و ایراد قرار داده‌اند، 
ام��ا در ه��ر ح��ال،   )Kierkegaard, 1980, pp. 11-13(
فلس��فهؤ هگل صورت نهای��ی بی پیش‌فرضی فلس��فه های 
مدرن اس��ت، و ثانیاً کلیت سیس��تم هگل هم��ه چیز را در 
درون خ��ودش ح��ل و فصل می کن��د. این سیس��تمِ خود  
قانون‌گذار�، ملتزم به حیطهؤ درونی خویش اس��ت و حتی 
ش��اید بتوان گفت که در اینجا حیطه واژهؤ مناسبی نیست، 
زی��را مفهوم حیطه، مرز و حد و حدودی را تداعی می‌کند 
که حیطه را از بیرونش جدا می کند. سیستم هگل، بیرونی 
ن��دارد. در قی��اس ب��ا آن می ت��وان کانت را مث��ال زد. در 
کتاب نقد خرد محض از چیزهایی چون ش��یء فی‌نفس��هؤ� 
و ایده ه��ا س��خن می‌رود که ب��ه حیطهؤ توان��ش ذاتی عقلِ 
محض راهی ندارند و در بیرون آن، در خود آرمیده اند و 
حال آنکه یکی از موجبات طرح دیالکتیکی هگل، پاس��خ به 
کانت و حل مش��کلات فلسفهؤ او از جمله فاصلهؤ پرناشدنی 
عین و ذهن و همچنین آنتی‌نومیها یا احکامی اس��ت که به 
یکس��ان قابل اثبات و ابطال هستند. در سیستم هگلی هیچ 
چیزِ غی��ر قابل فهم��ی در بیرون یا در ب��الا وجود ندارد. 
»در پشت پرده ... هیچ چیز 
نمی تواند دیده شود، مگر ما 
 خود به پش��ت پ��رده رویم« 

 .)Hegel, 1970, p. 137(
حت��ی آنچ��ه هن��وز مفه��وم 

 ممیزه‌های 
 سیستم 

فلسفی هگل

36

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

1. Karl Jaspers 
2. Descartes

3. Kierkegaard
4. self-legislating

5. ding an sich

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           36 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


ش��ناخته می شود. فردیت جدا افتاده و خود آیینی که نزد 
کی‌یرکگور پس‌نش��ینی در ژرف��ای اصالت بود، نزد هگل 
بودنی تیره، ناپرورده و بیگانه با خود است. خود تنها از 

بازتاب خود در دیگری به خودآگاهی می رسد. 
راه  در  آغ��ازگاه  و  عزیم��ت  نقط��هؤ 
پدیدارشناس��ی روح ه��گل یک نقطهؤ 
ارشمیدسی و یک سنگ بنای متقن‌تر 
و اس��توارتر از آنچ��ه ب��ر روی آن 
ساخته می شود،‌ نیست و بعداً گفته 
خواهد ش��د که این آغازگاه در واقع آغازگاه نیست. قطب 
مقابل هگل در این باره دکارت اس��ت. به تحقیق نمی‌توان 
پدیدارشناسانی چون هوسرل، ماکس شلر� و هایدگر را 
از حیث اعتبار خاستگاه تفکرشان به عنوان قطبهای مقابل 
هگل معرفی کرد. قضیهؤ »من فکر می کنم، پس هستم«  که 
به قضیهؤ کوگیتو معروف است، نزد دکارت نه فقط سنگ 
بنایی تزلزل ناپذیر است، که در تاریخ اندیشهؤ غرب بنایی 
که دکارت بر این س��نگ بنا بر پ��ا می کند )چیزهایی چون 
اثبات وجود نفس، خدا و عالم خارج( نقشی چندان تعیین 
کننده در اهمیت و اعتبار دامن گستر دکارت نداشته است. 
اهمیت این  بنا درحد تأثیری گذرا بر جوهر انگارانی چون 

لایب‌نیتس10، اسپینوزا11 و مالبرانش12 بوده است. 
اهمیت روز افزون دکارت در 
مقام فیلسوفی چالش برانگیز 
ت��ا زمان��هؤ  از زم��ان کان��ت 
دریدا،  هایدگ��ر،  هوس��رل، 
فوک��و، لاکان، ژیژک و همهؤ 

نش��ده، امکان آن را دارد ک��ه در تقابل با چیزی غیر خود 
مفهوم ش��ود. هر نامفهومی با وس��اطت اندیشهؤ انتزاعی 
ک��ه وجه افتراق و ممیزهؤ انس��ان با حیوان اس��ت، مفهوم 
خواهد ش��د. هیچ حقیق��ت متعال ابدی، ازل��ی و ماورائی 
وجود ندارد که توس��ل به آن به هر نحوی لازم افتد. هیچ 
مرجعیت یک‌س��ویه ای که از بیرون قرض گرفته ش��ود یا 
اس��تعلا به س��وی آن لازم افتد، در میان نیس��ت. هر چه 
هس��ت، در سیس��تم اس��ت و بی��رون از آن هیچ نیس��ت. 
تناقضی که مرتفع ناش��دنی باشد، در میان نیست. بر این 
تناقض در سیستم هگلی تأکید کرده اند. دیالکتیک هگل را 
در فرایند س��ه پایه ای برنهاد�، پادنهاد� و هم‌نهاد� س��اده 
و خلاص��ه کرده ان��د. هگلیان چپ بی��ش از دیگران به این 
اندیش��ه دامن زده اند. س��ر و ته کردن هگل، نزد مارکس 
ضرورت��ی برای نجات فلس��فهؤ آلم��ان از محصوریت در 
ذهن بود. تز و آنتی‌تز در مارکسیسم مبنای صورت‌بندی 
نزاع و جنگ طبقاتی قرار می گیرد، اما هگل نه دوری خود 
از فعلی��ت و واقعی��ت را می پذیرد و نه ت��ز و آنتی‌تز را به 
منزلهؤ هماوردان و هم‌س��تیزان می نگرد. اصل آن اس��ت 
که این دو همبس��تهؤ یکدیگرند. هس��تی و اندیش��ه که نزد 
کی یرکگ��ور آش��تی ناپذیر، مانعة‌الجمع و هم‌س��تیز ابدی 
هس��تند، نزد ه��گل جدایی‌ناپذیر و برای ش��ناخته ش��دن 

نیازمن��د یکدیگرن��د. عین و 
ذهن، معقول و بالفعل و‌ من 
و نامن نیز همچنین هستند. 
چرا ک��ه هر چیز به مدد غیر 
از خود و در آینهؤ چیز دیگر 

37

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

6. these
7. antithese
8. synthese

9. Max Scheler
10. Leibniz
11. Spinoza

12. Malebranche

اهمیت نقطهؤ 
 عزیمت در 
تعیین غایت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           37 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


متفکران معروف به پس��ت مدرن به آن نیس��ت که چگونه 
وج��ود خداوند ی��ا دوام نف��س را اثبات کرده اس��ت. این 
یک دریافت ش��خصی نیس��ت، بلکه مباحثی که فیلسوفان 
نامب��رده در نقد و تحلیل س��وژهؤ دکارت��ی برانگیخته اند، 
گواه اهمیت قضیهؤ کوگیتویی است که دکارت آن را سنگ 
بنا و آغازگاهی بی‌چون و چرا می دانست. پدیدار آغازین 
پدیدارشناس��ی هوسرل و شاگردانش از قضا با آغازگاه 
پدیدارشناس��ی روح بی��ش از آنک��ه مقابل باش��د، نزدیک 
و همانن��د می نمای��د، زیرا در پدیدارشناس��ی هوس��رل و 
ش��اگردانش فکر حقیقت اصلی نه در آغ��از، که در پایان 
اس��ت. تفاوت این دو ح��وزه البته به ج��ای خود محفوظ 
اس��ت، لیکن پدیدارشناس��ی، خ��واه هگلی باش��د و خواه 
هوس��رلی، حرکت و فرایندی است که حقیقت و کمال آن 

در پایان فرادست می آید نه در آغاز. 
الکساندر کوژو13 از جمله شارحانی 
اس��ت که ه��گل و هایدگ��ر را همراه 
می کن��د. در اندیش��هؤ ک��وژو معنای 
زم��ان نه به منزلهؤ عم��ر موجودات، 
بلکه در مقام حرکت هستی به سوی 
نیستی، همان معنای مشترکی است 
که در ژرفای اندیشهؤ هگل و هایدگر به یکسان نهفته است 

Kojeve, 2001, pp. 382-(
مطلق  بی‌پیش‌فرضی   .)385
کی‌یرکگور  ک��ه  همان‌ط��ور 
علیه هگل گفته است، وجود 
ندارد. پدیدارشناسی در هر 

حال از عدم آغاز نمی شود. به نظر می‌رسد که فلسفهؤ هگل 
گرچه به هیچ وجه آس��ان فهم نیس��ت، لیکن در پیچ و خم 
تفسیرها بسی پیچیده‌تر از آنی که هست، شده است. هر 
فیلس��وفی فلس��فه‌اش را از جایی می‌آغازد. آغازگاه هگل 
»یقین حسی«14 اس��ت. تئوری زیبایی‌شناختی یا حسانی 
هگل زاییدهؤ فلس��فه‌ای اس��ت که آغازگاه آن یقین حس��ی 
بی‌واس��طه و در عین ح��ال پس��ت‌ترین و ناپرورده‌ترین 
مرتبهؤ شناخت است،‌ و کار هنری چون با مادهؤ محسوس 
و جزئی سر و کار دارد، پس به چشم هگل در هر دورانی 
حت��ی در عصر کلاس��یک ب��ه مرتبه‌ای مادون فلس��فه که 

اساساً با مفاهیم و انتزاع سر و کار دارد، متعلق است. 
»علمی که بدواً یا بلاواس��طه برابر ایس��تای ماس��ت نمی‌تواند 
چی��زی غیر از آنی باش��د که خود علم بی‌واس��طه، علم بر امر 
بی‌واس��طه یا علم برهستنده اس��ت. بر همین منوال ما خود را 

نیز باید بی‌واسطه و برگیرندهؤ نگه داریم. 
درونمایهؤ انضمامی یقین حس��ی بی‌درنگ و بلاواسطه خود را 
همچون غنی‌ترین ش��ناخت می‌نمای��د که هیچ مرزی برای آن 
نمی‌توان یافت، چه هنگامی که به مکان و زمانی که این یقین 
در آن ورزیده می‌ش��ود، دسترس��ی پیدا می‌کنی��م و چه وقتی 
ک��ه بهره‌ای از این پراپری15 را بر می‌داریم و از طریق تقس��یم 
آن ب��ه درونش نفوذ پیدا می‌کنیم. افزون بر این، یقین حس��ی 
همچ��ون حقیقی‌تری��ن چی��ز 
می‌نماید، زیرا هنوز چیزی از 
برابرایستای خود را کنار ننهاده 
است، بلکه این برابرایستا را با 
پراپری کاملش ف��را پیش‌خود 

38

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

بنیاد و زمینهؤ 
زیبایی‌شناسی 

هگل 

13. Aleksandre Koj`eve
14. Die Sinnliche Gewissheit

15. die Fϋlle

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           38 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


دارد. ام��ا در واقع، این یقین خ��ود را همچون انتزاعی‌ترین و 
تهیدس��ت‌ترین حقیقت ‌وا‌می‌نمای��د. او از آنچه می‌داند، تنها 
چیزی که می‌تواند اظهار کند تنهایی آن هس��ت؛ و حقیقت آن 
تنها در بردارندهؤ هستی چیز است و آگاهی در این یقین به نوبهؤ 
خود صرفاً همچون من محض اس��ت. به بیانی دیگر، در این 
یقی��ن، من، صرفاً همچون این محض و برابرایس��تا نیز صرفاً 

.)Ibid, p. 82( »اینِ محض است
ای��ن »اینهای محض« در س��یر جدالی روح به پس��ت‌ترین 
مرتبه تعلق دارند. »پدیدارشناس��ی روح« صرفاً به لحاظ 
روشی از این مرتبه آغاز راه می‌کند. در ضمن مقصود از 
پست‌مرتبگی مادون بودن در سیر کمال معرفت انسانی، 
دورتر ب��ودن از روح مطلق نفی‌ناپذی��ر و نزدیک‌تر بودن 
به طبیعت از خود بی‌خبر اس��ت. به تعبیر دیگر، سیس��تم 

هگلی ناگزیر است همه چیز را رو به کمال بداند. 
ای��ن سیس��تم از آنج��ا ک��ه روح مطل��ق را غای��ت تغییر و 
نهای��ت فراین��د رفعه��ای مس��تمر می‌دان��د، لاج��رم باید 
خ��ود را جامع ش��ناخت فلس��فی، خت��م فلس��فه و تلویحاً 
غرب��ی  مدرنیت��هؤ  جهان��ی  و  تاریخ��ی  برت��ری  مداف��ع 
زمینه‌ه��ا«  هم��هؤ  زمین��هؤ  »در  هابرم��اس16  ق��ول  ب��ه   ی��ا 
)Habermas, 1999, pp. 218-219( بداند. این سیس��تم، 
ناچار است در جایی از حرکت باز ایستد که هر آنچه پیش 

از آن هس��تی یافته و سپس 
ناپدید گشته، در حکم خادم 
این موقف واپس��ین باش��د. 
آیا این موقف که هگل آن را 
در پیکر ناپلئون مجسم دید، 

به گونه‌ای نقشِ همان مرجعیتی را ایفا نمی‌کند که آدرنو، 
پدیدارشناس��ی هوس��رل و ش��اگردانش را ب��ه وام‌گیری 
توجی��ه ناش��دهؤ آن از بیرونِ سیس��تم مته��م می‌کند؟ در 
واقع آدرنو در سراسر کارنامهؤ فکری خود، در دیالکتیک 
روش��نگری، در دیالکتیک منفی، و در بخشهایی از اخلاق 
صغی��ر )مثلاً قطعهؤ 45( نش��ان می‌دهد که ب��ر این موقف 
ناگزی��ر در فلس��فهؤ ه��گل )موقف��ی ک��ه هگل را ب��ه توجیه 
گونه‌ای تئودیسه برای سبعیتهای تاریخی سوق می‌دهد( 
)ه��گل، 1336، ص 94( عمیقاً وقوف دارد. دیالکتیک هگل 
به اقتضای س��یر تکاملی‌اش، آن چیزی را حقیقی می‌داند 
ک��ه کلی باش��د، و فقط در اندیش��هؤ خدا یا تاریخ اندیش��هؤ 
انسانی وجود داشته باشد )همان، ص49(. وقتی هگل از 
روح مطل��ق به عنوان غایت پدیدارشناس��ی روح که همان 
توصیف سیر کمال آگاهی اس��ت، سخن می‌گوید، الزاماً 
نباید به سلس��له مراتبی طولی اندیشید که روح مطلق تنها 
در انتهای آن ظهور می‌کند. خودآگاهی در پدیدارشناسی 
روح، اساس��اً و الزاماً بازتابی17 است: من تنها خود را در 
پرتو دیگری می‌شناس��م. ش��ناخت بی‌واسطهؤ خود، عینِ 
بیگانگی اس��ت. دیگری با تفاوتش و بانش��ان دادن آنچه 
من نیس��تم، مرا متوج��ه خودم می‌کند. این همان ش��یوهؤ 
سلبی اس��ت که به تناقض دیالکتیکی معروف شده است. 
بنابرای��ن، م��ن و نام��ن ه��ر 
خودآگاهی‌ان��د.  ل��وازم  دو 
ه��گل در هم��ان اوایل مقدمهؤ 
تأکی��د  روح  پدیدارشناس��ی 
می‌کند ک��ه در ای��ن بالندگی 

39

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

16. Jurgen Habermas
17. reflexive

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           39 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


پیش‌رون��ده حقیق��ت، نباید صرف��اً بر تفاوته��ا نظر کرد. 
»غنچ��ه با از هم ش��کفتن گل ناپدید می‌ش��ود« و می‌توان 
گف��ت که این یک، آن یک را باط��ل می‌کند، به همین منوال 
میوه روش��ن می‌کن��د که گل هس��تی کاذب گیاه اس��ت و 
می��وه اکنون همچ��ون حقیقت گی��اه به جای گل نشس��ته 
اس��ت. این اش��کال تنه��ا خ��ود را متمایز نمی‌کنن��د، بلکه 
به س��بب ناس��ازگاری با هم خود را ط��رد می‌کنند، لیکن 
همزم��ان سرش��ت سیالش��ان آنه��ا را عناص��ر وحدت��ی 
س��ازمان‌یافته می‌س��ازد که نه تنها هم‌ستیز نیستند، بلکه 
ه��ر یک همان ق��در ضروری اس��ت که دیگ��ری، و همین 
 ضرورت برای نخستین بار حیات گل گیاه را نقش می‌زند 
)Hegel, 1970, p. 12(. ای��ن ض��رورت ب��ه دیگر س��خن 
یعنی از پس��ت‌ترین تا عالی‌ترین مراتب تش��کیل ایدهؤ کلی 
گیاه همه به یکس��ان در خدمت ایدهؤ کلی هس��تند. گیاه در 
غنچه نیز حضور دارد و به همین منوال روح مطلق چیزی 
نیست که همچون رویداد هستی در تفکر بازپسین هایدگر 
ف��ارغ از قانونمندی و بنا به ارادهؤ مبه��م تقدیر تاریخی را 
ع��وض کند. ای��ن روح مطلق، این عالی‌تری��ن مرتبهؤ کمال 
خودآگاه��ی همان ق��در نیازمند ادراک حس��ی ج��زء بینّ 
حیوانی اس��ت ک��ه ای��ن ادراک برای آن ضروری اس��ت. 
آدرن��و از آن رو در خ��ور تأمل و نقد و خوانش اس��ت که 
از موضع تئوری انتق��ادی در برابر کلیت هگلی و رویداد 
هایدگری می‌ایس��تد و هر دو را کاذب اعلام می‌کند. اینکه 
کدام‌ی��ک از این تئوریها قاب��ل دفاع و موجه‌ترند، در اینجا 
محل بحث نیست. آنچه در اینجا منظر نظر است، رویکرد 
هنری هگل و هایدگر و نگاهی اجمالی به جهان داس��تانی 

کافکا در همین زمینه اس��ت. مس��لماً تئوری زیباشناختی 
هر فیلسوفی بر فلسفهؤ او مبتنی است. نزد هگل کار هنری 
صورتی از بی‌واس��طگی ناپرورده اس��ت که با وس��اطت 
فلسفه باید به صورت مفهومی درآید. هنر متعلق به جلوهؤ 

حسی ایده است. 
هنر به حقیقتِ جهان حس��ی ره نمی‌یابد. این کاری اس��ت 
ک��ه بر عه��دهؤ منطق اس��ت. فراگذار از امور حس��ی همان 
اندیش��یدن یعن��ی ممّیزهؤ انس��ان اس��ت. »در واق��ع برای 
جانوران چنین گذاری رخ نمی‌دهد. آنها در حد حساسیت 
و ش��هود درجا می‌زنند. هم از این‌رو، حیوان دین ندارد« 
از  هن��ر  تاریخ��ی  س��یرتحول   .)Hegel, 1965, p. 75(
ن��گاه هگل از س��ه مرحلهؤ نمادی��ن، کلاس��یک و رمانتیک 

می‌گذرد.
در هنر نمادین و تا حدی مش��رکانه که به عصر اس��اطیر 
تعل��ق دارد، نم��اد، هرگ��ز ب��ه مفه��وم انتزاع��ی خ��ود، 
پیون��د ضروری پی��دا نمی‌کند. ش��اخص هنر کلاس��یک، 
مجسمه‌س��ازی یونانی اس��ت. ه��گل بر آن اس��ت که در 
مرحلهؤ کلاس��یک پیکره‌های انس��ان معنی و جسمانیت را 
یک��ی می‌کنند. »تنها خارجیت انس��ان می‌تواند معنویت را 
به ش��یوه‌ای حس��ی متجلی کن��د« )Ibid, p. 419(. هنر در 
مجسمه‌س��ازی یونانی به کمال می‌رسد و پایان می‌یابد. 
هن��ر رمانتیک بر بنیاد عقیده به تجس��د مس��یح و حس��ی 
کردن خداس��ت. وقت��ی حقیقت تنه��ا در اش��کال انتزاعی 
بیان می‌ش��ود، پس هنر غالب عصر جدید یعنی رمان که 
پایبند اشخاص منفرد و محتوای دلبخواه است، نمی‌تواند 
حقیقت را بازگوید. تفس��یر‌پذیری نامحدود به عقیدهؤ هگل 

40

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           40 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


ب��ر این عج��ز رمان صحه می‌گ��ذارد. ما هن��ر کافکا را به 
عنوان نمون��هؤ معروفی از این تفس��یرپذیری بع��داً تحلیل 
می‌کنی��م. لیکن قبلاً ن��گاه هایدگر به کار هن��ری و هنر را 

مرور می‌کنیم.
باش��د زیبایی‌شناس��ی  بهتر  ش��اید 
هایدگ��ر را از تواف��ق او ب��ا تئ��وری 
مرگ و پایان هنر آغاز کنیم. هایدگر 
با پیروی کاملاً آشکار و آری‌گویانه 
از هگل بر مرگ هنر در عصر مدرن 
صحه می‌گ��ذارد. مقصود از عصر مدرن عصری اس��ت 
ک��ه آغاز آن ب��ا پایان قرون وس��طی، و وقوع رنس��انس 
همزمان است. اعلام این همداستانی در مجلد اول نیچه و 
موخرهؤ خاس��تگاه کار هنری نشان از تجدید نظر هایدگر 
در مضامین قبلاً مطرح ش��ده او در خاس��تگاه کار هنری 
دارد ک��ه غالب��اً مفس��ران آن را همچون مانیفس��ت هنری 
هایدگ��ر پذیرفته‌اند. در خاس��تگاه کار هنری تندیس��های 
اگینا18ی��ی در م��وزهؤ مونی��خ، آنتیگون��ه س��وفوکل، معبد 
پایستوم19،کلیس��ای جام��ع بامبرگ، تابل��وی »یک جفت 
کف��ش روس��تایی« از وان‌گ��وگ، ش��عر »چش��مهؤ رومی« 
از کن��راد فردیناند مایر20 ش��اعر سویس��ی قرن نوزدهم، 
چکامه‌های هولدرلین و کوارتتهای بتهوون آثار متنوعی 

از هنرهای تجسمی،‌ شعر و 
موسیقی هستند که هایدگر 
به عن��وان کارهای هنری بر 
می‌گزیند، ب��ه برخی از آنها 
به اشاره‌ای بس��نده می‌کند 

و برخ��ی دیگر از جمله تابلوی وان‌گوگ ومعبد پایس��توم 
را موض��وع تفس��یر هنری خود ق��رار می‌دهد. پیداس��ت 
که تابلوی وان‌گوگ، اش��عار هولدرلی��ن و فردیناند مایر، 
و کوارتته��ای بته��وون ب��ه هن��ر م��درن یا دس��ت کم به 
آفریده‌ه��ای هنری عص��ر مدرن تعل��ق دارن��د، و انتظار 
می‌رود که حس��ب تئوری »م��رگ هنر« از حیطهؤ چیزی به 
نام هنر بزرگ خارج باش��ند. نه فقط ای��ن آثار، بلکه همهؤ 
آفریده‌های هنری عصر جدید باید از منظر هگل و هایدگر 
از ذات هنر دور افتاده و دربند حسانیات )زیبایی‌شناسی( 
که نزد هایدگر مس��بب اصلی س��قوط هنر بزرگ اس��ت، 
گرفت��ار آمده باش��ند. اگر بنا باش��د که فهرس��تی از آثار 
هن��ری در ذیل مقولهؤ کلی هنر فروتر، یا هنر استحس��انی 
فراه��م آوری��م، بای��د به کار دش��وار و پ��ر زحمتی چون 
نوشتن نوعی دانشنامهؤ آثار هنری مدرن تن در دهیم. در 
این صورت کلیهؤ آثار موت��زارت، هایدن، بتهوون، مالر، 
واگنر و آثار همهؤ آهنگس��ازان بزرگ و کوچک و همچنین 
کلیهؤ پرده‌ها، تابلوهای نقاش��ی، تندیس��ها و مجسمه‌های 
تراویده از نبوغ کس��انی چون رافائل، داوینچی، س��زان، 
وان‌گوگ، پیکاسو و ... و نیز همهؤ نوشته‌های ادبی تا آنجا 
که هنرش��ان محسوب می‌داریم، از درام و شعر گرفته تا 
رمان و داستان کوتاه و به همین منوال کلیهؤ فیلمها تا آنجا 
که س��ینما را هنر می‌دانیم و 
خلاصه هر آنچ��ه اثر هنری 
عـصـ��ر مـ��درن مـحس��وب 
می‌شود، همه یکجا در همان 
تلمب��ار  ب��اری‌ای  واگنه��ای 

41

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

هایدگر و 
مرگ هنر

18. Ägina
19. Paestum

20. Conrad Ferdinand Meyer

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           41 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


ش��وند که در اینجا باید ادبیات و هن��ر مبتذل را به خراب 
آباد حمل کنند و به دیگر س��خن، برای نخستین بار برای 
ش��مارش کتب و حلقه‌ه��ای فیل��م و تابلوهای نقاش��ی با 
نگاهی خش��ک و تر س��وزِ واحدی همچ��ون واگن و وانت 
به کار برده ش��ود. حمل ادبیات با قط��ار باری که مارکز 
در صد س��ال تنهایی نیز به آن اش��ارتی دارد، در عصر 
م��درن و پ��س از اخت��راع لوکوموتی��و و صنع��ت چاپ و 
امکان تکثیر تکنیکی و انبوه آثار هنری دیگر یک استعاره 
نیس��ت. ی��ا وام‌گیری اصط�الح »هاله« از والت��ر بنیامین. 
ش��اید بتوان گفت که فروپاشی »هالهؤ« حرمت برانگیز کار 
هنری امروزه در همه جا مشاهده می شود: در بازار نشر 
کت��اب کالاها بر چرخهای دس��تی و در باربندها و واگنها 
توس��ط کارگرانی که تولستوی عرق‌ریزی آنها را موجب 
ش��رمندگی نویس��نده می‌دانس��ت، )تولس��توی، 1364، 
ص12(. به این سو و آن سو حمل می‌شوند. شیوهؤ پرتاب 
کتاب توسط انبارداران همان نوع مهارتی را نیاز دارد که 
کارگران ساختمانی و بارفروشان میوه برای پرتاب آجر 
و هندوانه لازم دارند. هنر و به ویژه س��ینما از پابس��تگی 
به بازار عرضه و تقاضا به آسانی رها نمی‌تواند شد. این 
درست که هر چه باشد، کالای فرهنگی تفاوتهایی ماهوی 
ب��ا کالاهای دیگر دارد، اما این تفاوتها مانع آن نیس��ت که 
گردانندگان بازار هنر پیش��اپیش ذوق و سلیقهؤ مشتریان 

را برای دوام و بقای سود و سرمایه 
خود هموار نکنن��د. حمل هنر و تفکر 
بر واگنهای ب��اری که بی‌تردید، آثار 
هگل و هایدگر را نیز شامل می شود، 

دیگر یک اس��تعاره نیس��ت، بلکه یک رخداد جاری است: 
فروپاش��ی عینی هاله، به بیانی دیگر تکثیرپذیری تکنیکی 
مخاطب��ان و به تعبیر هایدگر محافظان21 کار هنری را نیز 
پیشاپیش تعیین می کند و به تعبیر تئودور آدرنو22 رابطهؤ 
کار و مخاطب را به دادوستد مصرف گرایانه نازل می‌کند. 
تصادفاً این دو فیلسوف که به دو حوزهؤ فلسفی نه چندان 
همگ��ون تعلق دارند، در نگاه نخس��ت می نماید که در باب 
قدرت سلطهؤ تکنولوژی و منشأ بودن آن در نسبت سوژهؤ 
مدرن با طبیعت درون و برون نگرش مشابهی دارند. اگر 
چه استعارهؤ واگن باربری بیش تر توسط داستان‌نویسان 
ب��ه کار رفت��ه اس��ت، ام��ا این فلاس��فه نی��ز به ش��یوه‌ای 
دیگ��ر به مدلول آن واق��ف بوده و به این بیان اس��تعاری 
اش��اره کرده ان��د. به ن��زد آدرنو یکدست‌س��ازی صنعت 
فرهنگ در نظام س��رمایه‌داری پس��ین و در جامعهؤ لیبرال 
– دموکراتیک از همان خاستگاه فاشیستی ریشه می گیرد 

که به س��وزاندن اجساد انسانی در کوره های آدم سوزی 
هیتلر منتهی ش��د. از دیدگاه هایدگ��ر تکنولوژی نه صرفاً 
ب��ه عنوان معل��ول تمدن مدرن، که به س��بب سرچش��مهؤ 
باس��تانی ای که تکنولوژی مدرن، خود معلول آن اس��ت، 
ذاتاً‌ ظهور چیزی به نام Ge-stell است. پیشوند Ge در این 
واژه اف��ادهؤ معنای فراه��م‌آوری و تجمیع می کند و معلوم 
اس��ت که این پیش��وند در اینجا اس��م مفعول نمی س��ازد، 
چ��ه در این صورت بایس��تی به جای 
آن لفظ��ی چ��ون das Gestellte به کار 

می رفت. 
ای��ن توضی��ح ابتدایی ک��ه از بابت آن 

42

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

21. bewahrers
22. Theodor Adorno

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           42 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


بای��د پ��وزش خواس��ت، تمهیدی ب��رای توضی��ح نکته ای 
 das دیگر اس��ت که چندان ابتدایی نیس��ت. ح��رف تعریف
قبل از اس��م مفعولی که با حرف بزرگ ابتدا می ش��ود، به 
نوعی آن اس��م را جم��ع می کن��د das Gestellte را می توان 
ب��ه »نهاده ها« ترجمه کرد، اما Ge نه بر جمع بودن، که بر 
تجمیع و گ��ردآوری دلالت دارد. تف��اوت das Gestellte و 
Ge-stell متناظر اس��ت با تفاوت چی��زی چون »درختها« و 

»درختستان«. Ge-stell که در لغت متداول به معنای قالب، 
چارچوب و قفسه است، لفظاً می تواند »نهادستان« یا شاید 
»فراهم نهشت« ترجمه شود و قطعاً هایدگر به همگنی این 
واژه ب��ا Vorstellung )تص��ور، فراپیش نهش��ت، بازنمود( 
ک��ه آن را ش��یوهؤ ذاتی تفک��ر متافیزیکی م��درن می داند، 
 نظر دارد. Ge-stell ذات غیر تکنولوژیک تکنولوژی اس��ت  
ک��رد  فرام��وش  نبای��د   .)Heidegger, 1990, p. 914(
ک��ه علاوه ب��ر هایدگر ارنس��ت یونگر23 در کت��اب کارگر: 
ماهی��ت  ب��ه  را  گش��تل  واژهؤ  گش��تالت،  و  خواجگ��ی 
ف��راوری،  ب��رای  تکنوکراس��ی  »جنبش انگی��زی جمع��ی 
می ده��د  اس��ناد  بی‌مقص��د«  مدیری��ت  و  نق��ل  و   حم��ل 
توس��ط  واژه  ای��ن  گزین��ش   .)Junger, 1932, p. 100(
هایدگر برای بیان نحوهؤ خاص انکش��اف تکنیک گزینشی 
سنجیده اس��ت و از چیره دس��تی او در استخدام واژه ها 
نش��ان دارد. گرچ��ه او خ��ود از پذیرش ای��ن تبحر ظاهراً 

ستایش‌انگیز امتناع دارد، زیرا منش 
او در رفت��ار ب��ا کلم��ات گوی��ای این 
ادعاس��ت که این واژه ها هس��تند که 
خ��ود را گزیده و برجس��ته می کنند. 

انتخ��اب خودرأیانهؤ24 واژه، از دی��د هایدگر، امری متعلق 
ب��ه ادبی��ات م��درن اس��ت. Ge- stell همهؤ معان��ی ای را که 
وصف‌الحال ذات تکنیک است، در خود نهان دارد: وضع  
کردن، نهادن، سامان دادن، فراهم آوردن و گردآوردن، 
چارچوب‌بندی و قاب‌بندی. گش��تل با همهؤ این کارها امر 
واقع��ی و طبیعت را فارغ از توان انس��ان به صورت منبع 
ذخیره قائم و دائمی مکش��وف می س��ازد و بدین سان راه 
انحای دیگر انکش��اف از جمله انکش��اف خ��ود حقیقت را 
مس��دود می کند. »گش��تل مانع تجلی و اس��تیلای حقیقت 
می ش��ود و در نتیج��ه، تقدیری اس��ت که تح��ت انضباط 
در می آی��د، خود بزرگ‌تری��ن خطر می گ��ردد« )هایدگر، 
1373، ص22(. بدین س��ان گشتل، آدمی را از سلوک در 
مسیر انکش��اف اصیل تر و فراخوانی حقیقت آغازین باز 

می‌دارد. 
از س��وی دیگ��ر، هایدگر ب��ه نق��ل از هولدرلین ای��ن امید 
را می ده��د ک��ه »هر ج��ا خطر هس��ت، نی��روی منجی نیز 
می‌بال��د« )هم��ان(. در نظ��ر هایدگر نجات احال��ه به اصل 
و ذات و افت��ادن در راه ظهور حقیقت اس��ت و آزادی نیز 

گوش سپاری به فراخوان تقدیر است.
هایدگ��ر  ن��زد  هن��ر  و  تکنول��وژی 
یونانی تخنه  هم سرچشمه‌اند. واژهؤ 
)tekhnē( مأخ��وذ از tiktein )با املای 

لاتینی( است که به معنای بارآوری، 
فراوری و تولید اس��ت. گرچ��ه واژهؤ 
هنر در فارس��ی هم به معنای صنعت 
و هم معن��ای فراوردهؤ زیباس��ت، اما 

43

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

23. Ernst Jünger
24. Willkϋrlich / arbitrary

 خاستگاه هنر 
به نزد هایدگر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           43 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


 art اگر معنای اصیل فرادید باش��د، این واژه و حتی واژهؤ
را مش��کل بتوان برگ��ردان مطابقی برای تخنه انگاش��ت. 
»هون��ر« مرکب از »هو« و »نر« در زب��ان پهلوی به معنای 
مردانگ��ی نیکو و به طور کل��ی جنگاوری، قدرت، فضیلت 
و مهارت اس��ت و مفهوم تولید از آن مس��تفاد نمی شود. 
ریش��هؤ لاتین��ی art ب��ه معن��ای س�الح و جنگ افزار اس��ت 
ک��ه هن��وز آث��ار آن در واژهؤ artillery ب��ه معن��ای توپخانه 
و آتش��بار باق��ی مانده اس��ت. kunst در آلمان��ی اصلاً به 
معن��ای دانش و توانش اس��ت و با können )توانس��تن( و 
Kenntnis )شناخت، علم( ارتباط دارد، و تا حدی می تواند 

مع��ادل تخنه باش��د. هرچند در اینجا با ای��ن معادل کاملاً 
مطابق نیس��ت، زیرا تخنه نزد یونانیان متضاد اپیس��تمه 
)episteme( ی��ا دان��ش نظ��ری محس��وب می ش��د. لیک��ن 
هایدگر این معان��ی لغتنامه‌ای را رد می‌کند. او تخنه را نه 
متضاد اپیس��تمه بلکه متضاد فوزیس )Phusis( یا طبیعت 
می دان��د. فوزیس ظهور موج��ودات از جانب خودش��ان 
اس��ت. تخنه، دانش25 یا علمی است که رفتار ما با طبیعت 
را راه می ب��رد و ب��ا Machenschaft )ماشینیس��م( آلمانی 
 قرابت معنایی دارد. تخنه، ساختن و هنر، ساختن نیست  
)  Heidegger, 1961, p. 96 f(. هنرمن��د26 ب��دواً می‌دان��د 
ک��ه چگونه ب��ه موج��ودات مج��ال آش��کار ش��دن بدهد. 

 تخن��ه علم س��اختن نیس��ت 
 .)Heidegger, 1972, p. 47 f   (
تکنول��وژی نیز بدواً ش��یوهؤ 
انج��ام  و  چیزه��ا  س��اختن 
کارها نیس��ت، بلکه ش��یوهؤ 

انکشاف و آشکارسازی است که سابق و مقدم برساختن 
است. هایدگر در مجلد دوم نیچه می نویسد: »اینکه چیزی 
چون موتور دیزل وجود دارد، بنیادی تعیین‌کننده و غایی 
دارد. ای��ن بنیاد به این امر راجع اس��ت که آنگونه مقولات 
طبیعت که بعدها تکنولوژی ماش��ینی از آنها بهره‌برداری 
می‌کند، زمانی توس��ط فلاس��فه به طور خاص محل تفکر 
 .)Heidegger, 1961, p.79(  »و تعم��ق واق��ع ش��ده ان��د
بدین س��ان می‌توان گفت که گش��تل بدواً نوعی انکش��اف 
اس��ت، به نحوی که طبیعت نه متجلی حقیقت، بلکه متجلی 
ذخیرهؤ قائم و دائمی است که می تواند منقاد یک چارچوب 

گردد. 
ام��ا همان‌ط��ور ک��ه گفته ش��د، گش��تل سرچش��مهؤ هنر 
نی��ز هس��ت. در اینجا هایدگ��ر در خاس��تگاه کار هنری 
گش��تل را گویای طریقی می داند که ش��کاف میان زمین 
و جه��ان را ش��کل می دهد و ب��ه قالبی در م��ی آورد که 
 Gestalt ی��ا هیئ��ت ی��ک کار هنری مث�الً یک معبد اس��ت 

)Heidegger, 1972, p. 52(. پیداس��ت ک��ه این تصویر 
عجیب که برحسبِ آن، زمین نمایندهؤ مصالح مادی کار 
هنری از جمله رنگ، س��نگ و ص��ورت و جهان نمایندهؤ 

خلاقیت هنری اس��ت، نیاز به توضیح بیش��تری دارد. 
هایدگر خاس��تگاه، س��رآغاز و سرچش��مه27 کار هنری 
کار  می بین��د؟  چ��ه  در  را 
هنری از یک سو به صخره 
مـی مـان��د. ابـ��زار نیس��ت. 
بـی‌مقـصـود  و  بـی‌غـ��رض 
اس��ت. این وج��ه کار هنری 

44

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

25. Wissen
26. technites
27. Ursprung

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           44 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


هم��ان م��واد ش��یء‌گانه و طبیعی آن اس��ت. کار هنری 
از س��وی دیگر به یک ابزار مثلاً جارو می ماند. توس��ط 
انس��ان ساخته ش��ده، طبیعی و ش��یء واره نیست. اما 
س��ویهؤ س��ومی نی��ز در کار اس��ت. خلاقی��ت هنرمند به 
لح��اظ بی غرض��ی ش��باهتی ب��ه خلاقیت طبیع��ت دارد 
)Ibid, p. 10 ff(. ب��ر حس��ب مضم��ون کتاب هس��تی و 
زم��ان، باید بگویی��م هنرمند اس��ت که مصال��ح مادی و 
نش��اندن ص��ورت هن��ری ب��ر آنه��ا را انتخ��اب می‌کند. 
بی‌درن��گ بای��د افزود که در هس��تی و زمان س��خنی از 
فراین��د آفرینش کار هنری در میان نیامده اس��ت. لیکن 
در این کتاب هایدگر نش��ان می دهد که نخس��تین تماس 
انس��ان با اشیاء تماسی ابزار ورزانه است و این انسان 
اس��ت که ابزار ی��ا چیزهای تودس��تی را ب��ر می گزیند، 
خواه برای کاربرد س��ودمند، خواه ب��رای تبدیل آنها به 
Heidegger, 2001, pp. 69-88 & 102-( کاری هن��ری

112(. در خاس��تگاه کار هنری بر عکس، هنرمند کار را 
انتخاب نمی‌کند. او کار را نمی س��ازد. برعکس این کار 
اس��ت که هنرمن��د را هنرمند می کند. نه ب��ه این معنا که 
تا کس��ی کاری هنری خلق نکند، هنرمند نمی‌شود بلکه، 
ب��ه ای��ن معنا ک��ه هنرمند از س��ویهؤ خود ب��ر آفرینندگی 
خود مس��لط نیس��ت. بر عک��س او تحت س��لطهؤ جریان 
آفرین��ش اس��ت. اصل هنر اس��ت ن��ه هنرمن��د و نه کار 
هن��ری . این مضم��ون را هایدگر ب��ا دوری هرمنوتیکی 
توضی��ح می‌دهد. نس��بت هنرمن��د و کار آن نیس��ت که 
یکی خاس��تگاه و دیگری صادر شده از خاستگاه باشد. 
به دیگر س��خن، هنرمند خاس��تگاه کار و کار، خاستگاه 

هنرمن��د اس��ت و این ب��ی آن وجود ندارد. ب��ا این همه، 
این هر دو به واس��طهؤ امر ثالثی وجود دارند. هم از این 
رو آن امر ثالث در اصل اول اس��ت. این امر ثالث همان 
هنر اس��ت. آیا این دور هرمنوتیک��ی که در چرخش آن 
هنرمن��د و کار هنری ه��ر دو چون مأم��وران بی‌اختیار 
هنر هس��تند، عجیب و ش��گفت‌انگیز نیست؟ آیا مصادیق 
انضمام��ی و عمل��ی هنر آفرینی ب��ا آن همخوانی دارند؟ 
مس��لماً خیر. سینما اگر هنر محسوب گردد، به اقتضای 
وابس��تگی آن به صنع��ت و همچنین گروه��ی بودن آن 
دقیق��اً و به ناچار بر گزینش ش��خصی، بر برنامه‌ریزی 
دقی��ق و زمانمن��دی مراح��ل تولی��د متک��ی اس��ت. ه��ر 
دکوپ��اژی نافی تفس��یر هایدگر اس��ت. ب��ه همین منوال 
انبوه��ی از آثار نقاش��ی، موس��یقی، ش��عر و رمان اگر 
هن��ر محس��وب گردد، به روش��نی از قصد و دس��ت کم 
منشأیت سوژه هنرمند، فراورده شده اند. حتی در هنر 
س��وررئال که بر خودکاری پافش��اری می شود، مؤلف 
سرچش��مه و خالق اثر اس��ت. پس چگونه هنر می‌تواند 
خاس��تگاه کار و هنرمند باشد؟ هایدگر خود بسیاری از 
کارهای هنری عصر مدرن را می‌س��تود و به شاعرانی 
چ��ون ریلک��ه، هولدرلین، پل س�الن، موریک��ه و تراکل 
دلبس��تگی داش��ت و از مکتبه��ای ادبی زم��ان خود مثلاً 
از دادائیس��م و سوررئالیس��م و همچنی��ن ب��ه طور کلی 
از ادبی��ات گریزان بود. این بدان معناس��ت که وی همهؤ 
کارهای هنری عصر مدرن را روانهؤ واگن باربری آثار 
مبتذل نمی کرد. لیکن وی همداس��تان ب��ا هگل اغلب این 
آث��ار را متعلق ب��ه هنر بزرگ نمی‌دانس��ت. مراد وی از 

45

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           45 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


هنر همان هنر بزرگ، یعنی هنری است که محل رویداد 
ظهور حقیقت هستندگان اس��ت. اینکه هنرمند منشأ کار 
هن��ری نیس��ت، چیزی مرم��وز از آن‌گونه ک��ه افلاطون 
به ش��اعران نس��بت می داد نیست. مس��ئله آن نیست که 
هنرمن��د مله��م از الهامی بیرون��ی مثلاً اله��ام خدایان یا 
ش��یاطین از خود بی‌خود می شود. قضیه به ساده ترین 
زبان آن اس��ت که در کار هنری حقیقت موجودات یعنی 
موجودات آن سان که هس��تند، مکشوف می گردد و از 
همی��ن رو، هایدگر مخاطبی��ن کار هنری را نگه‌دارنده و 
محاف��ظ می خواند تا واژهؤ bewahren )نگه‌داش��تن( را با 

wahr )حقیق��ی( و Wahrheit )حقیق��ت( مرب��وط کن��د. 

حسّ��انی  ادراک  ی��ا  حس��ی  تأث��ر  و  تأثی��ر  بنابرای��ن، 
)زیبایی‌ش��ناختی( امری ثانوی اس��ت نه گوهر بنیادین 
 )aisthesis( مأخوذ از استیس Ästhetik کار هنری. واژه
یونان��ی اس��ت ک��ه ب��ر ادراک حس��ی دلال��ت می کن��د. 
اس��تتیک ک��ه مع��ادل زیباشناس��ی ی��ا زیبایی‌ش��ناختی 
برای آن بس��نده و اساساً درست نیست، نگرشی را بنا 
می نه��د که ب��ر مخاطب کار هن��ری و تأثر حس��ی او از 
زیبای��ی اثر متمرکز اس��ت. نزد هایدگر نگرش حسّ��انی 
)زیبایی‌ش��ناختی( دقیقاً همان چیزی است که مرگ هنر 
ب��زرگ را در آن باید جس��ت. زیبایی شناس��ی وقتی به 

میدان می آید که پیشاپیش 
کار هنری به ابژه ای برای 
احساسات و تأثرّات ذهنی 
مخاطب تبدیل ش��ده است. 
بای��د توج��ه داش��ت که در 

اینج��ا هایدگ��ر به ج��ای واژهؤ Object  ی��ا Objekt یا ابژه 
که ریش��هؤ لاتینی دارد و در اصل به معنای برون افکنده 
اس��ت، واژهؤ آلمان��ی Gegenstand را ب��ه کار می برد که 
دقیق��اً و لفظ��اً ب��ه معنای »برابر ایس��تا« س��ت و معمولاً 
ب��ه اب��ژه ترجمه می ش��ود. کار هنری برحس��ب دیدگاه 
حسّ��انی )زیبایی‌ش��ناختی( وقت��ی ارزش هن��ری پی��دا 
می کند که در برابر حس و درک مخاطب قرار گیرد. کار 
هن��ری وقتی که به ابژه قلب ش��ده باش��د، برای موزه و 
نمایش��گاه مناسب می گردد. در این صورت، کار هنری 
دیگ��ر عرصهؤ روی��داد ظه��ور حقیقت نیس��ت، بلکه آلت 
احساس��ات ذهنی و ش��خصی اس��ت. نگرش حسّانی از 
متافیزیک انس��ان‌مدار مدرنیته بالیدن می گیرد. حالات، 
شیوهؤ احس��اس و ادراک آدمی در حضور چیزی عامل 
تعیین‌کننده و تعریف‌کننده هر آنچه انسان با آن مواجه 
می ش��ود، می‌گردد. در این صورت موجودات، چه در 
کار هن��ری و چ��ه در هر وض��ع و مقام دیگ��ری، نه آن 
چنان  که هس��تند، بلکه آنچنان ک��ه به صورت تصور و 
بازنم��ود در می آیند، ظاهر می ش��وند. Vorstellung که 
آن را معم��ولاً ب��ه تصور ی��ا بازنمود ترجم��ه می کنیم، 
در اصل به معنای »برابر نهش��ت« اس��ت ی��ا آنچه برابر 
آگاه��ی ظاهر می ش��ود. هایدگر اس��اس و ش��یوهؤ تفکر 
تفکر  را  م��درن  متافیزیک��ی 
که  می دان��د  بازنمودین��ی28 
ب��ه ب��اور او اص�الً تفکر به 
نیس��ت  کلمه  اصیل   معن��ای 
.)Heidgger, 1997, pp. 15 ff(

46

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

28. »بازنمود« معادل دقیق representation  است. باید گفت که هایدگر معادل آلمانی این واژه یعنی 
vorstellung را با دلالتی وسیع‌تر به کار می‌برد. بدین معنا که کل تفکر مفهومی را ذیل این واژه قرار 

می‌دهد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           46 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


در عی��ن ش��باهت کل��ی هایدگ��ر و 
آدرن��و در باب نیروی احاطه‌کننده 
و س��لطه گر تکنولوژی بر انس��ان 
مدرن، این دو فیلسوف چه برحسب 
فلس��فی و چ��ه  پیش��ینهؤ  س��نت و 
برحسب تحلیل این سلطه، اختلافی 
بنیادین و اساس��اً هم ستیز دارند. کارهنری نزد آدرنو به 
هی��چ وجه عرصهؤ ظهور مطلق یا حقیقت نیس��ت. هرگونه 
بنیاداندیشی نزد آدرنو چیزی جز تلاشی تمامیت خواهانه 
برای اینهمان‌سازی نااینهمانی‌ها نیست. در عین حال کار 
هن��ری نزد او مبتنی بر دورنمایهؤ مس��تقل خویش اس��ت. 
آدرنو در پژوهشی دربارهؤ بتهوون نظریهؤ زیبایی‌شناختی 
خ��ود را که اساس��ش بر نف��ی خارجیت زیبایی‌ش��ناختی 
نس��بت به کار هنری اس��ت، بدین س��ان خلاصه می کند: 
 »م��ا موس��یقی را نمی‌فهمی��م. موس��یقی م��ا را می‌فهمد« 
)Adorno, 1993, p. 15(. کار هن��ری برحس��ب مواضع، 
تلقّیها و زوایای دید کس��انی که در موزه‌ها، نمایش��گاه‌ها 
و س��النهای کنس��رت می پلکند، خ��ود را عرضه نمی کند. 
حسّ��انیات یا زیبایی‌شناس��ی بیرون از کار نیس��ت، بلکه 
درونِ آن اس��ت. کار هنری همان طور که هگل و هایدگر 
می گویند، بدواً با حضور مخاطب کار هنری نمی شود. به 
اصطلاح، کار هنری همچون چاهی اس��ت که از خود آب 
م��ی‌آورد، لیکن این آب نزد آدرنو نقش بیرونی چیزی به 
نام مطلق یا حقیقت را باز نمی‌تاباند؛ چیزهایی که از نگاه 
آدرنو اساس��اً کاذب ان��د. کار هنری اگر یک بنیاد داش��ته 
باش��د، مضمون و محت��وای صدق آن اس��ت. کار هنری 

47

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

دیالکتیک منفی 
 آدرنو علیه 

هایدگر و هگل

از خ��ود و از درون خ��ود این ص��دق محتوایی را عرضه 
می کند. نقش��ی که مخاطب ایفا می‌کند، نقش کس��ی است 
که غول را از درونِ بطری بیرون می کشد. صدای سوژه 
صرف��اً نوع��ی مدخلی��ت در به س��خن درآوردن ش��یئیت 
کار هنری اس��ت. س��وژه در اینجا از خ��ود در می گذرد. 
غایت‌من��دی تئوری زیبایی‌شناس��ی آدرنو به دیدگاههای 
فلس��فی او در دو اث��ر معروف��ش، دیالکتی��ک روش��نگری 
و دیالکتی��ک منفی ب��ر می گردد: نجات س��وبژکتیویته یا 

ذهنیت از عوامل محدودکننده. 
نگاه کل��ی به این غای��ت وقتی بی‌توجه ب��ه تفصیل مطالب 
توس��ط آدرنو باشد، به سادگی او را با پدیدارشناسان به 
ویژه مارتین هایدگر همداس��تان می نماید. پدیدارشناسی 
نیز هدفی جز بازگشت به خود چیزها و مجال دادن به آنها 
تا خود خود را نشان دهند، ندارد. پدیدارشناسی همه سر، 
تلاشی است پی‌گیر و نستوه برای ممانعت از دخالت سوژه 
در اینهمان‌س��ازی چیزها و جهان با خود. پدیدارشناسی 
نیز بر آن است تا با خلاصی سوژه از بند، ابژه را نیز آزاد 
کن��د، لیکن آدرنو بر آن اس��ت که پدیدارشناس��ی  به ویژه 
پدیدارشناس��ی هستی‌شناس��انهؤ هایدگر برای رهیافت به 
این غایت راهی را در پیش می گیرند که نهایتاً چیزی چون 
امور مطلق و دس��ترس‌ناپذیری از قبیل آیدوس��ها یا ذوات 
هوس��رلی و رویداد هس��تی هایدگری را به جای مدخلیت 
سوژه می نشانند. می توان نقد آدرنو بر هوسرل، هایدگر 
و حتی هگل را بدین سان خلاصه و ساده کرد: روشنگری 
بناست از مرجعیت اس��طوره‌ای پیشین رها شود، اما این 
رهای��ی به بهای سرس��پردگی به مرجعیت تازه ای اس��ت: 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           47 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


48

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

سوژه‌ای اقتدارطلب که با قربانی کردن نااینهمانیها سلطهؤ 
خ��ود بر طبیعت برون و درون را از طریق اینهمان‌س��ازی 
کاذب س��وژه و ابژه برقرار می کند. پدیدار‌شناس��ی برای 
رهای��ی از ای��ن مرجعیت س��رانجام به مرجعی��ت جدیدی 
مجال جولان می دهد. کار هنری نزد هگل و هایدگرعرصهؤ 
مدخلی��ت این مرجعیت اس��ت، لیکن این مدخلی��ت به باور 
آدرن��و فریب��ی بی��ش نیس��ت. چیزی ب��ه ن��ام کل، مطلق، 
سرچش��مه و رویداد هس��تی نه در بیرون و ن��ه در درون 
وجود ندارد. این اس��ت که سرچش��مگی کار هنری و تقدم 
آن ب��ر مخاط��ب از دیدگاه آدرنو صرف��اً از نگاهی کلی نگر 
به تفکر هنری هایدگر و هگل نزدیک اس��ت. نزد آدرنو هر 
کار هن��ری‌ای یگانه اس��ت و عرضه‌کنن��دهؤ محتوای صدق 
خود. بنابراین شیء‌وارگی کار هنری که مضمون مشترک 
آدرنو و هایدگر اس��ت، به هیچ‌وجه آن‌گونه که هارتمان29 
می اندیش��ید، ش��یئی مصن��وع نیس��ت ک��ه ارزش زیبایی 
 ش��ناختی بر روی آن انداخته یا Superimposed ش��ده باشد  

.)quoted in: A Heidgger Dictionary, 2000, p. 19(
 در اینج��ا مخصوص��اً و عم��داً ب��ه 
هارتم��ان اش��اره کردی��م تا ب��ه این 
نکته برس��یم که تصادفاً هایدگر نیز 
موضع��ی خ�الف هارتم��ان و همهؤ 
زیبایی‌شناسانی دارد که شیئیت کار 

هنری )ش��یئیت اعم از سنگ، رنگ و 
صوت( را ب��ه منزلهؤ چیزی می نگرند 
که قبلاً چون ش��یئی فی‌نفسه به  دور 
از دست و فکر انسان در جایی عاطل 

و باطل افتاده بوده و متعاقباً و بعداً‌ هنرمند آن را به دست 
گرفته و نقش ذهن و خیالش را در آن تعبیه کرده اس��ت. 
نه فقط ش��یء برای مصرف س��ودمند است بلکه همچنین 
ش��ی‌ء زیبا برحس��ب فلس��فهؤ هایدگر در تم��ام مراحل آن 
هرگز بدواً ش��یئیی که صرفاً ش��یء باشد، نیست. تمامی 
هس��تی و زمان مبتنی بر این س��نگ بناس��ت که انسان یا 
دازای��ن موجودی که چون مظروفی در درون جهان قرار 

گرفته باشد، نیست.
دازای��ن خ��ود در - جهان - بودن اس��ت. ثنویت��ی که میان 
س��وژه و ابژه مفروض اس��ت، صرفاً امری ثانوی اس��ت 
ک��ه نظریه‌پ��ردازان آن را جعل کرده اند. ب��ه همین منوال 
هایدگ��ر در خطاب��هؤ فش��رده و نس��بتاً کوتاه خ��ود به نام 
خاس��تگاه کار هن��ری می کوش��د همان چی��زی را رد کند 
ک��ه آدرنو ب��ه او نس��بت می ده��د: خارجیت معن��ای کار 
هن��ری و فرض پیش��ین جدابودگ��ی و بیرون‌بودگی آن. 
ای��ن داس��تانی اس��ت که س��رنخ آن را در مکت��ب فرانتس 
برنتانو30 و شاگردش هوسرل باید جست. آنها بودند که 
در دوران ج��ولان نوکانتیها در آلمان با طرح نظریه ای به 
نام حیث التفاتی یا قصدیت‌31 بنیاد جدایی و ثنویت سوژه 
و ابژه را متزلزل س��اختند. در حد این مختصر همین قدر 
می‌توان گفت که حس��ب نظریهؤ قصدیت در هیچ شرایطی 
یک کنش ذهنی یا روانی نمی تواند چون جزیره ای بس��ته 
و بری��ده از متن باش��د. هر آگاهی‌ای 
ی��ک آگاه��ی از .... و هر عش��قی یک 
عش��ق ب��ه ..... و هر لذت��ی یک لذت 
از ..... اس��ت. تغییر دو گانهؤ سوژه 

نزاع بر سر 
مدخلیت

 سوژه

29. Hartmann
30. Franz Brentano

31. Intentionalität / Intentionality

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           48 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


و ابژه به نوئس��یس )اندیش��ه( و نوئما )اندیشیده( صرف 
عوض کردن لفظ نیس��ت، بلکه تلاش��ی است برای رهایی 
از سوژه به مفهوم کانتی کلمه که با احکام ترکیبی ماتقدم 
نقش مبدأ و فاعلی شاکله ساز32 برای واردات عالم خارج 
ایف��ا می کن��د. پدیدارشناس��ی هوس��رل برای ح��ذف این 
س��وژهؤ دخالت گ��ر بنا را بر ابژه‌ای می‌گ��ذارد که همچون 
من اندیش��ندهؤ دکارتی بدون دخال��ت هر چیز جز خودش 
به بداهت و ش��هود در آگاهی حاضر می‌ش��ود. هوسرل 
نام این ابژه را پدیدار می‌گذارد. برای هوس��رل فرض بر 
آن اس��ت که با ای��ن روش چیزی به ن��ام ثنویت ذهنیت و 
عینیت منتفی می‌ش��ود. بدواً ماکس ش��لر و سپس هایدگر 
می‌کوشند تا پدیدارشناس��ی را از معضلاتی که هوسرل 
ب��ه آنها دامن زده بود، نجات دهند. هایدگر در هس��تی و 
زمان با تحلیلهای هستی‌شناسانه هم هوسرل و هم ماکس 
ش��لر را در معرض این انتقاد قرار می دهد که آنها نه تنها 
از نوع هستی آگاهی، س��وژه و ذهنیت غفلت ورزیده اند، 
بلکه در همان ذهنیتی پای در گل مانده‌اند که آهنگ رهایی 

از آن را داشته‌اند. 
حاصل آنکه خلاصی از قیمومیت س��وژه هدفی اس��ت که 
هایدگر در کار فلس��فی خود و به تبع آن در نظریهؤ هنری 
خود دنبال می کند، پس این امر که خاستگاه کار هنری نه 

در مخاطب و نه در هنرمند، 
بلک��ه در هنر اس��ت، نتیجهؤ 
قه��ری کلی��ت تفکر فلس��فی 
هایدگر است. هگل، هایدگر 
مضامی��ن  البت��ه  آدرن��و  و 

فکری خود را با دقت و قدرت نبوغ‌آمیزی توجیه کرده‌اند 
و ح��ق آن اس��ت که پ��س از خوان��ش متون آنه��ا )چیزی 
که مس��لماً خ��ارج از حوصل��هؤ این مقاله اس��ت( مضمون 

فکری‌شان را در بوتهؤ نقد و داوری بگذاریم. 
اما نظریهؤ زیبایی‌شناسی آدرنو برخلاف فلسفهؤ انتقادی او 
که جای جای از حکمهای فتواگونه آکنده اس��ت، مبتنی بر 
توضیحات مبس��وطی اس��ت که در آنها از محتوای صدق 
کار هن��ری و رهایی آن از زور توزی س��وژهؤ تقویم‌کننده 
دفاع می‌کند. نظریهؤ زیبایی‌شناس��ی آدرنو کار هنری را از 
هر امر مطل��ق و فراگیری که از بیرون بر هر کار هنری‌ای 
حم��ل گردد، آزاد می‌س��ازد. ه��ر چند هایدگر نی��ز نظریهؤ 
بیرون‌بودگ��ی و منش��أیت بیرونی جانمای��هؤ کار هنری را 
به خود منتس��ب نمی‌داند. صدور حکم نهایی در این دعوا 
از عهدهؤ این نگارنده خارج اس��ت، لیکن صرف نظر از این 
مباح��ث، هنر م��درن اعم از اینکه کوچک و ذهنی باش��د یا 
بزرگ و عرضه کنندهؤ امری غیر شخصی، می تواند بازگفت 
وضعیت زمانه ای باشد که در آن انسان در خود فرو رفته 
و اس��ارت ذهنی او خ��ود از ثمرات گفتم��ان قدرتی آهنین 
اس��ت. همان  طورکه هولدرلین و ریلکه از زمانهؤ عس��رت 
س��خن می گوین��د، ادبی��ات کافکا نیز سراس��ر از اس��ارت 
فلج‌کنندهؤ انسانها در برابر نیروهای پدرسالارانه‌ای سخن 
می‌گوی��د که ب��ه ق��ول والتر 
بنیامین از عصر پیشاتاریخی 
اس��ــاطــیــری  دوران  از  و 
)بـنیامی��ن،  بـرخـاس��ـتـه‌اند 
1366، ص131(. بزرگ��ی و 

32. schematisch / schematic

49

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           49 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


کوچک��ی این هن��ر در ناگزیری آن تأثیری ن��دارد. اگر چه 
تفاوت گذاری میان هنر مدرن و هنر بزرگ توس��ط هگل و 
هایدگر بنابر تفس��یر آنها در باب ذات هنر است، لیکن این 
تفاوت‌گذاری چه بسا در دس��ت برخی از مریدان و دنباله 
روان این فلاس��فه به آس��انی به خوار داش��ت و وازنش33 
ارزش‌گذارانهؤ کل هنر مدرن تبدیل ش��ده اس��ت. اصطلاح 
»مرگ هنر« خود گویای آن اس��ت که هنر بزرگ با روانه 
کردن کل آثار م��درن در واگنهای باری احیا نمی گردد. 
مرگ هنر می تواند به معنای فروبس��تگی هنر بر هرگونه 
حقیقتی از جمله حقیقتی باش��د که ه��گل و هایدگر آن را 
ب��اور دارند، و درس��ت از همین رو، دیگ��ر ادعای چنین 
حقیقتی از هنر مدرن پذیرفتنی نیس��ت و نیز چنین اس��ت 
ادع��ای درک آثار بج��ا مانده از هنر بزرگ گذش��ته. هر 
چه باش��د، مسلم است که ما در عصر حافظ یا سوفوکل 
زندگی نمی کنیم. مارک تواین در تعریف آثار کلاس��یک 
 گفت��ه اس��ت: »آنچه م��ردم می‌س��تایند ام��ا نمی‌خوانند« 
)Kemp, 1998, p. 146(. اگ��ر این درس��ت باش��د، پس 
هن��ر بزرگ که به زعم ه��گل و هایدگ��ر متعلق به دوران 
پیش��امدرن است، در عصر ما یا موضوع تتبعات خشک 
و پیران��ه اس��ت یا تنه��ا از طریق گونه ای معاصر ش��دن 
جاذب��ه ای زنده پی��دا می کن��د. از نگاهی س��لبی می توان 

از عبارات��ی چ��ون »م��رگ 
هـنـ��ر«، »مــ��رگ خــ��دا«، 
»غی��اب حقیق��ت« و از همه 
انس��ان«  »م��رگ  مـهم‌تـ��ر 
نتیج��ه گرفت ک��ه حتی اگر 

حقایق جاودانه ای وجود داش��ته باش��ند، هنر مدرن جز 
دق‌الباب بر در بسته و گشوده‌ناشدنی آن، یا جز انتظار 
بی‌س��رانجام و به س��رنامدنی برای آن کاری نمی تواند 
ک��رد. تنه��ا کار دیگری که هنر م��درن می تواند در برابر 

حقیقت انجام دهد، افش��ای دروغ اس��ت. 
کافکا می گوید: »هنر ما کور گشتگی 
و حیرانی  فراروی حقیقت اس��ت. 
صورت��ک  ک��ه  ن��وری  آن  تنه��ا 
ش��کلک ب��از و مضحک م��ا را پس 
 می راند حقیقی اس��ت و دیگر هیچ« 
)Kafka, 1992, p. 238(. کافکا شاید تفسیر برانگیزترین 
هنرمند زمانهؤ ما باش��د. سوزان س��انتاگ در مقالهؤ »علیه 
تفسیر« تفس��یرهای کافکا را دس��ت کم به سه لشکر فرو 
می‌کاه��د: تفس��یر اجتماع��ی که مضم��ون آث��ار کافکا را 
ب��ه ق��درت بوروکراس��ی آهنی��ن و تمامت خ��واه جامعهؤ 
س��رمایه‌داری پیشرفته تعبیر می کند، تفسیر روان کاوانه 
که رابطهؤ کافکا با پدرش را مضمون نهفتهؤ آثار او می داند 
و تفس��یر دین��ی ک��ه قص��ر و دادگاه را به منزل��هؤ محکمهؤ 
اس��رارآمیز الهی تلق��ی می‌کن��د )Sontag, 1964(. ماکس 
برود34،  ویلی هاس35 و مارتین بوبر36 از جمله مفس��رانی 
هس��تند که به تمثیلهای دین��ی در جهان کافکا باور دارند. 
تفس��یر ماک��س برود بس��ی 
ســاده انــدیــش��انه اس��ـت. 
تق�الی  ک��ه  می پن��دارد  او 
ش��خصیتهای آفری��دهؤ کافکا 
راه‌هایی بعضاً امیدوارانه به 

33. Widerlegung / refutation
34. Max Brod
35. Willi Haas

36. Martin Buber

کافکا همچون 
شاهدی بر هنر 

مدرن

50

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           50 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


س��وی خداس��ت. چهرهؤ مضحک مقامات دادگاه و قصر، 
بی درنگ ما را از برود ناامید می کند. 

مارتی��ن بوبر، گرش��وم ش��ولم37 و اریش گروتس��ینگر38 
آثار کافکا را برحس��ب برخی از فرقه های عرفانی یهودی 
و مس��یحی به ت�الش نومیدانهؤ انس��ان برای رس��یدن به 
س��احت اعلایی تعبیر می کنند که در سکوت، مستوری و 
بی‌اعتنایی نسبت به انسان آرمیده است )جمادی، 1382، 
صص372-303(. لیکن این تفاس��یر کافکا را همان کسی 
نشان می دهد که در زمانهؤ مرگ هنر احمقانه به دنبال هنر 
بزرگ اس��ت. کافکا در یادداش��تها و نامه های خود بارها 
از بی اعتقادی خود به متعارفان زمانهؤ خود اش��اره کرده 
و آنها را ش��یاّد و فریبکار خوانده است. خصلت مشترک 
همهؤ این تفس��یرهای دینی آن است که خود را از خوانش 
نش��انه‌های درون‌متنی خلاص کرده اند و با احکامی کلی 
دربارهؤ کل آثار کافکا همه چیز را فیصله داده اند. چیزهایی 
در آثار کافکا می توان دید که روش��ن و بی‌نیاز از تفسیر 
اس��ت. در ش��ماری از بهترین آثار کافکا قهرمان داستان 
که گویا قبلاً در خانواده )مس��خ و آمریکا(، در پانس��یون 
)محاکمه(، خانه )پزش��ک دهک��ده و داوری(، موطن )قصر( 
و در یک سوراخ )نقب( بی دغدغه همچون همه می زیسته 
اس��ت، ناگهان در اثر حادثه ای چون دگردیسی به حشره 

اغـفـال‌ش��ـدگـی  )مـس��خ(، 
بازرسان  )آمریکا(، حضور 
)محاکم��ه(، ناقوس ش��بانه 
ص��دای  دهک��ده(  )پزش��ک 
سوت مانند )نقب( و دریافت 

نامه ای از روس��یه )داوری( و دعوت به مس��احی39 )قصر( 
برآش��فته می ش��ود. می توان گفت: این حادثه ممکن بود 
پی��ش نیاید و آثار کاف��کا نیز معدوم می ب��ود، لیکن وقتی 
حادث��ه رخ می ده��د، س��امان همه چیز به ه��م می‌ریزد و 
دیگر وضعیت اول برگشتنی نیست. در واقع استعاره ای 
رخ داده اس��ت. متافور دقیقاً یعن��ی دور بردن، فرا بردن 
و انتق��ال به جایی دیگر. گرگور سامس��ا خ��ود را همانند 
حش��ره نمی‌یابد. تش��بیهی در کار نیس��ت. او خود را در 
بسترش حش��ره می یابد. عین جمله مسخ و آمریکا چنین 
 fand er sich in seinem Bett zu einem … « :اس��ت
»او خ��ود را   »ungeheueren Ungeziefer verwandelt
در بس��تر به حش��ره‌ای غول پیک��ر دگر ش��ده یافت«. در 
پزش��ک دهکده که ناقوس ش��بانه پزش��ک را به یک چشم 
بر هم زدن به جایی دیگر می برد، اس��تعاره رخ می دهد. 
قص��ر و محاکم��ه دو رم��ان اصلی کاف��کا، قهرمان را در 
وضعیت��ی تازه پرت��اب می کند. از این پس قهرمان اس��ت 
ک��ه ب��ه دنب��ال مقام��ات دادگاه و قصر م��ی دود. قهرمان 
فع��ال و مقام��ات منفعل اند. ای��ن فعالی��ت در رمان قصر 
ب��ه کشمکش��ی ش��جاعانه تبدیل می ش��ود. ب��ه هیچ وجه 
نمی توان از س��لطهؤ قدرتی س��تمگر بر قهرمان س��تمدیده 
سخن گفت. تک منظری بودن داستانهای کافکا مشهودتر 
از هر دلیلی هرگونه س��احت 
مابعد‌الطبیع��ی و متعال��ی را 
به جهان کافکا راه نمی دهد. 
هم��ه چیز هم��واره در حیطهؤ 
داستان  قهرمان  پرس��پکتیو 

37. Gershom Scholem
38. Erich Grozinger

39. Landvermessung / land-surveying

51

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           51 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


اس��ت. گوی��ی صفت ش��ان در محاکم��ه از درون خ��ود 
یوزف کا س��ر ب��ر می‌کش��ند. والت��ر بنیامی��ن در یکی از 
روش��ن‌بینانه‌ترین تفس��یرهای کاف��کا ای��ن ق��درت را به 
نیروهای کهن پیش��اتاریخی که در عصر پیشرفته هرگز 
پس نرفته‌اند، نسبت می‌دهد. بنابراین، اعتقاد به پیشرفت 
به معنای این اعتقاد نیس��ت که تاکنون پیش��رفتی نیز رخ 
داده اس��ت )کافکا(. بنیامین به این نکته اش��اره می کند که 
مقام��ات قصر و دادگاه ت��ا چه حد مضح��ک و کثیف اند. 
آنها هیچ ش��باهتی نه به فرشتگان س��احت قدس دارند نه 
به سلاطین جبار و ستمگر )بنیامین، 1366، صص 135-
131(. اص�الً آنها به قهرمان داس��تان کاری ندارند و گاه 
حت��ی به نحوی مضحک از قهرم��ان می گریزند و خود را 

پنهان می‌کنند. 
آنها همواره واسطه‌ها، پیکها و نامه‌رسانها هستند و رئیس 
آنها دسترس ناپذیر است . قهرمان بر در بسته می‌کوبد. 
او از همین دس��تگاه پوسیده و فاس��د، برگهؤ هویت، حکم 
برائ��ت و ح��ق توطن می‌طلب��د. اینها به هیچ وجه تفس��یر 
نیس��تند. اینها نش��انه های روش��ن و بی ابهام��ی در آثار 
کافکا هس��تند که تفسیری ناگزیر را بر ما تحمیل می کنند: 
ابهام و پوش��یدگی آثار کافکا از آن روس��ت که موضوع 
ای��ن آثار خود پوش��یدگی، خود ابهام و خود قفل‌ش��دگی 

ب��ه  اس��ت.  فروبس��تگی  و 
قول موریس بلانش��و40 امر 
نامعقول41 همی��ن که با فهم 
و پرس��ش مواجه شود، از 
هم می‌پاشد. بلانشو به این 

جملهؤ عجیب کافکا اس��تناد می کند »کلاغها برآن اند که یک 
کلاغ برای نابودی همهؤ آسمانها کافی است. شکی نیست 
که چنین اس��ت، اما این ادعا چیزی را علیه آسمانها اثبات 
نمی ‌کند، زیرا آس��مان به زبان ساده یعنی: ناممکن بودن 
کلاغها« و آن را چنین تفس��یر می کن��د: »کلاغها در اینجا 
انس��انها هس��تند و اندیش��ه های هرز و وانمودی��ن آنها؛ 
اندیش��هؤ منطقی و انس��انی‌ای که وانمودین اس��ت، مدعی 
اس��ت که تنها یک اندیش��ه ب��رای ناب��ودی نامعقول کافی 
اس��ت. در این ش��کی نیست، اما این بر آس��مان نامعقول 
هی��چ تأثی��ری ندارد، چ��ه نامعق��ول یعنی ناممک��ن بودن 
اندیش��هؤ منطق��ی« )Blanchot, 2003, p. 182( نامعق��ول 
همان امر محال و فروبس��ته، هم��ان جمع نقیضینی چون 
وج��ود راس��تین و وانمودین، هویت و غیریت، هس��تی و 
اندیش��ه )به تعبیر کی یرکگور( و ادبی��ات و ازدواج )برای 
کاف��کا( و خلاص��ه همه پارادوکس��هایی اس��ت ک��ه پیامد 
رویدادی همچ��ون خوردن میوهؤ ممنوع��ه )میوهؤ معرفت 
و همچنی��ن می��وهؤ زندگ��ی( بر س��ر قهرمان کاف��کا نازل 
می‌ش��ود. هایدگر می‌گوید: »خود بودن یا خود نبودن« و 
با آیین هستی‌شناختی راه انتخاب را به مثابهؤ امکانی ذاتی 
گش��وده فرض می کن��د. چون نیک بنگریم، عم��دهؤ جاذبهؤ 
هس��تی و زم��ان ن��ه در عط��ش خوانندگان بی ش��مار این 
کتاب به پرس��ش هستی، که 
در نویدی است که نویسنده 
به امکان گشودن بن‌بستهای 
فروبس��ته در جان انسانهای 
عصر م��درن می دهد. کافکا 

40. Maurice Blanchot
41. absurd

52

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           52 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


این‌گون��ه نویدها را ب��اور نمی کند. به ق��ول والتر بنیامین 
»کافکا هرگز فریب وسوسه های رستگاری را نمی خورد« 
)بنیامی��ن، 1366، ص135( آن نی��روی نجات بخش��ی که 
هایدگ��ر در ش��عر هولدرلین می بیند، آن تئودیس��هؤ هگلی 
ک��ه بلایا و مصائب بش��ری را در خدمت کمال یافتن روح 
قربانی می‌کند، آن معاصرت با مس��یح که کی یرکگور آن 
را در اعماق س��وژهؤ مطلقاً‌ فردی��ت یافته می جوید، و همهؤ 
آف��اق رهایی‌ای که در عرفان کاباله، در حس��یدی‌گری،42 
در مکتب تئوزوفی رودولف اش��تاینر43 و در صهیونیسم 
وعده داده می شوند، در جهان کافکا چیزی جز عصاهای 
زیر بغل نیس��تند. حادثه‌ای که قهرمان کافکا را از خود به 
در می کند، خود را در وضعیت نه این و نه آن یافتن است. 
خ��ود ب��ودن و خود نبودن بدین س��ان ب��رای کافکا امری 
دیگر می ش��ود: س��رگردانی ابدی میان وجود راستین و 
وج��ود وانمودین و آش��تی‌ناپذیری ای��ن دو. بنیامین این 
پارادوک��س را بدین س��ان ترجمه می‌کند: پیش��اپیش در 
تماش��اخانه بودن )همان، ص��ص 147-146(. او به نکتهؤ 
باریکی اشاره می کند: در صحنهؤ واپسین رمان محاکمه، 
ی��وزف کا از یک��ی از جلادان خود می پرس��د: »ش��ما در 
کدام تماش��اخانه بازی می‌کنید؟« پارادوکس نهایی کافکا 
را ش��اید به از این نتوان چکیده ک��رد: فریب بزرگ همان 

واژهؤ  اس��ت.  فریب‌ناپذیری 
‌Angst که ن��زد هایدگر حال 
بنیادین فراروی عدم است، 
تصادف��اً از واژه‌های مکرر 
فرانت��س کافکا ب��ه ویژه در 

نامه‌هایی اس��ت که به محرم‌ترین انسان زندگی‌اش میلنا 
نوشته است. حتی می‌توان گفت که این تشویش، تشویشی 
وجودی اس��ت در برابر هر لحظه امکان فروپاشیدن. این 
فروپاش��ی هم��ان وضعی��ت از اینج��ا ماندگ��ی و از آنجا 
راندگی اس��ت که پیامد حادثهؤ برآش��وبندهؤ آغاز داستانها 
آغ��از می ش��ود. به نظر نمی‌رس��د که هنر م��درن بهتر از 
این بتواند وضعیت روحی زمانه را مجسم کند. زمانه‌ای 
ک��ه آرام��ش در گ��رو خودفریبی و یکی ش��دن ب��ا وجود 
وانمودین است. »در این جهان جز فریب چه می‌بینی؟ اگر 
روزی فریب نیز نابود ش��ود، هرگز به سویی منگر ورنه 
به ستونی از نمک دگرگون خواهی شد« )کافکا( )جمادی، 
1379، ص 177(. پزش��ک دهکده در خان��هؤ خود غافلانه 
زندگ��ی می کن��د. ناقوس ش��بانه او را از ای��ن غفلت بیدار 
می کن��د، اما این بی��داری همان فریب بزرگ اس��ت. جملهؤ 
پایانی این ش��اهکار کوتاه به قدر کافی گویاست: »فریب ! 
فریب! یک بار به هنگام زنگ شبانه به طنینی موهوم پاسخ 

دادم. دیگر کار هرگز بسامان نمی شود«. 

42. Hasidism
43. Rudolf Steiner

53

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           53 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


اگ��ر مقص��ود از هن��ر بزرگ��ی ک��ه 
ه��گل و هایدگ��ر مجل��س ترحیمش 
هن��ری  آن  می کنن��د،  برگ��زار  را 
باش��د ک��ه مطل��ق ی��ا موج��ودات را 
آن‌س��ان که هس��تند، در کار هنری 
تعبیه می کن��د، پس کافکا وقتی در هن��رش ناممکن بودن 
ظه��ور حقیقت را نش��ان می ده��د، به نحوی س��لبی با آن 
فلاس��فهؤ ب��زرگ همداس��تان ش��ده و در هن��رش تصویر 
محس��وس و جزی��ی را تعمیم داده اس��ت. با ای��ن تفاوت 
که وی دیگر چش��م امید به بازگشتی آخر زمانی ندوخته 
اس��ت. »موس��ی به کنعان نرس��ید نه از آن رو که عمرش 
 کوتاه ب��ود، بلکه چون این عمر یک زندگی انس��انی بود«  
)Kafka, 1964, p. 293-294(. موس��ایی ک��ه کاف��کا به او 
اش��اره دارد، آن انس��انی اس��ت که همه چیز ب��ه خود او 
واگذار شده است. قصر اعم از اینکه ساحت کبریا باشد یا 
قفس بوروکراسی و تکنیک مدرن یا هر چیز دیگر، هرگز 
فریادرس مس��احی که به س��وی آن می رود، نمی گردد. 
در اینجا تنها »قفس��ی به جست و جوی پرنده‌ای می‌رود«. 
هس��تی، مطل��ق، خ��دا و روح از ح��د آنچ��ه ب��ه او متعلق 
اس��ت، فراتر نمی رود. کافکا در جملهؤ قصاری معماگونه 
می گوید: »واژه ‌Sein در آلمانی به دو معناس��ت: هستی و 
مال او« )همان، ص163(. این به خود وانهادگی جانمایه ای 
است که کافکا در کار هنری می نشاند. این جانمایه به آن 
معن��ا که هایدگر درب��ارهؤ هنر مدرن می اندیش��د، ذهنی و 
سوبژکتیو نیست، بل انکش��اف وضعیت انسان مدرن از 

طریق بازتاب دوسویه معقول و محسوس است.

)1(. اشارهؤ مارکز به این امر در متن 
ش��اهکار معروفش یک شوخی گذرا 
و حاش��یه‌ای به نظر نمی‌رسد و اگر 
چنین به نظر رسد به لحن کلی روایت 
برمی‌گ��ردد، ن��ه به درج��هؤ جدیت و 
اهمیت قضایا. راوی صد س��ال تنهایی در سراسر کتاب 
به گونه‌ای اس��ت که مبالغه و دروغهای ش��اخدار، مبالغه 
در خ��وردن )ص22(، مبالغ��ه در خوان��دن )ص��ص324 
و317( مبالغ��ه در ش��هوت‌رانی )ص327( و مبالغ��ه در 
ام��ور دیگر از جمله پرواز مدی��وس با ملحفه‌ها )ص207( 
و... را ب��ه ش��یوهؤ داس��تانهای کافکا با نقل سرس��ری و 
عادی جلوه‌دادن باورپذیر می‌کند؛ چیزی که در اس��اطیر 
که��ن و رؤیاهایی که در همی��ن زمانه در خواب می‌بینیم، 
دیده می‌ش��ود. در نتیجه این سبک دربارهؤ واگن کالا نیز 
تس��ری پیدا می‌کند. مارکز در اواخر کتاب )ص338( این 
گفت��ه را در ده��ان آئور لیانو می‌گ��ذارد: »روزی که قرار 
ش��ود بش��ری در کوپهؤ درجهؤ یک س��فر کند و ادبیات در 
واگن کالا، دخل دنیا آمده است«، اما این جمله را مقایسه 
کنی��د ب��ا آنچه با ورود قط��ار به ماکوندو گفته می‌ش��ود: 
»قط��ار زرد رن��گ بی‌گناه��ی که ب��ه دنبال خ��ود آن همه 
ش��ک و یقی��ن، آن همه خوبی و ب��دی، آن همه تغییرات و 
 آن هم��ه فاجع��ه و دلتنگی به ماکون��دو آورد« )ص195(. 

)مارکز، 2535(.

پی‌نوشتنتیجه

54

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           54 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


بنیامین، والتر. )1366(، نشانه ای به  رهایی: مقاله هایی از والتر بنیامین، ترجمهؤ بابک احمدی،تهران، نشر تندر.
تولستوی ، لئون. )1364(، هنر چیست؟ ترجمهؤ کاوه دهگان. تهران، انتشارات امیر کبیر.

جمادی، سیاوش. )1379(، یادبود ایوب در جهان کافکا. تهران، نشر قطره.
__________. )1382(، سیری در جهان کافکا. تهران، ققنوس. 

مارکز، گابریل گارسیا. )2535(، صد سال تنهایی، ترجمه بهمن فرزانه، امیرکبیر، چاپ سوم.
هایدگر، مارتین. )بهار 1373(، »پرسش از تکنولوژی«، مترجم شاپور اعتماد، فصلنامه ارغنون، سال اول، شماره 1.

هگل. )1336(، عقل در تاریخ. ترجمهؤ حمید عنایت، تهران، مؤسسهؤ انتشارات علمی دانشگاه صنعتی شریف.

Adorno, Theodor. (1993), Beethoven. ed. 2000, Rolf Tiedemann, Frankfurt.
Blanchot, Maurice. (2003), The Infinite Conversation. Trans. Susan Hanson. Universtity of Minnesota 
Press, Minneapolis& London.
Habermas. Jurgen, (1999), Wahrheit und Rechtfertigung.Frankfurt, Suhrkamp.
Hegel, G.W.F.(1970),Phanomenologie desGeistes. Suhrkamp. Verlag Frankfurt am Main.
___________.(1965), Asthetik vol.I,ed.F Bassenge, Berlin, Weimar:Aufbau.
___________. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften. ed. Friedhelm Nicolin. Otto Poggeler. 
Hamburg: Meiner.
Heidegger, Martin. (1990), “Die Frage nach der Tecknik. In Vortrage und Aufsatze, 6th edtition. 
Pfullingen,”Neske.
______________. (1961), Nietzsche.,Vol. II (Pfullingen: Neske).
______________ . (1972). “Der Ursprung des Kunstwerkes” in Holzwege. (5th ed.Frankfurt’ klos tern-
nann).
______________. (1982). Der Ursprung des Kunstwerkes: Reclam, Frankfurt am Main, Germany. 
______________. (2001), Sein udn Zeit, Max Niemeyer Verlag Tübingen. Achtzehnet Auflage.
______________. (1997), Was Heisst Denken? Max Niemeyer Verlag Tubingen. Funfte Auflage.
Inwood, Michael. (2000), A Heidegger Dictionary, Blackwell.
Junger, Ernst. (1932), Der Arbeiter: Herrschaft und Gestalt: Hanseatische Verlaganstalt, Hamburg.
Kafka, Franz. (1992). Beim Bau der chinesischen Mauer.Fischer Taschenbuch Verlag. Frankfurt am 
Main.
__________. (1964), The Diaries of Franz Kafka, ed. Max Brod, Penguin Books. 
Kemp, Peter.(1998), Literary Quptations, Oxford Uni. Press.
Kierkegaard, Soren. (1980), The Concetp of Anxiety, ed.&trans. Reidar Thomte. Princeton 
University Press. New yersey.
Kojeve, Alexander. (August 2001), Hegel , Frankfurt, auoted in: Safranski Rudiger: Ein Meister aus 
Deutschland. Fischer Taschenbuch Verlag’ Frankfurt am Main, (1988).
Sontag, Susan. (1964), “Against Interpretation” in Evergreen Review,December, U.S.A.

55

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           55 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           56 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


نقد تکوینی سرچشمه‌ها و فرایند زایش و تکوین یک اثر را مورد مطالعه قرار می‌دهد. به همین 
دلیل بی‌مناسبت نیست که آ‌‌ن‌را »جنین‌شناسی اثر« نیز نامیده‌اند. تاکنون نقدها همگی توجه اصلی 
یا  نتیجه  یافته کرده بودند، و براساس اسطورهؤ »هدف« و  پایان  نهایی و  خود را معطوف متن 
فرایند خلق، کمتر مورد توجه  تا  »پایان« استوار شده بودند. اسطوره‌ای که موجب شده است 
قرار گیرد. نقد تکوینی واکنشی به تاریخ نقد و به این بی‌توجهی است، زیرا این نقد، اساس خود 
را بر بررسی فرایند خلق و چگونگی شکل‌گیری اثر بنا کرده است. در این خصوص، نقد تکوینی 
از اسطورهؤ »هدف«، »نوشته« و »نگاشته« به اسطورهؤ »فرایند«، »نوشتار« و »نگارش« سوق یافته 

است.   
بنابراین مطالعهؤ تکوینی یک اثر، مطالعهؤ آن اثر در حالت تولد است. به‌همین دلیل منتقد تکوینی 
می‌کوشد تا انواع متنهایی که به‌نوعی به متن‌نهایی و آفرینش آن مربوط می‌شود )دست‌نوشته‌ها، 
این  مطالعهؤ  با  کند.  گردآوری  مطالعه،  برای  را   )... و  طرحها  اتودها،  اسکیسها،‌  چرکنویسها، 
اثر و  به موضوع مهم چگونگی تحقق یک  تکوینی  نقد  تنها  نه  آن  فرایند خلق  یعنی  اثر  از  بخش 

57

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           57 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


58

مؤلفان  یا  مؤلف  تخیل  نقش  و  »پیش‌متنها«  و  »پیرامتنها«  نقش  به  بلکه  »پیشا‌متن«،  شکل‌گیری 
می‌پردازد. همچنین این نقد مواد و عناصری را مهیا می‌کند که علاوه‌ بر استفاده در نظام آموزش 

هنری، برای آموزش نقدهای دیگر نیز می‌توانند از آن بهره ببرند.
ویژه  به  نزد محققان  الهام ساده شکل می‌گیرد،  یک  با  و شعر  هنر  که  نگرش  این  به طورکلی، 
محققان نقد تکوینی مورد پذیرش نیست و این افراد اخیر می‌دانند که یک اثر محصول یک فرایند 
است و در اغلب موارد بارها و بارها مورد اصلاح، کاهش یا افزایش قرار می‌گیرد. به همین دلیل، 
نقد تکوینی اثر را به‌عنوان یک فرایند می‌نگرد و آن‌را نه تنها به مثابهؤ یک گفته بلکه در روابطی 

گفته‌پردازانه، مورد مطالعه قرار می‌دهد. 
در واقع، نقد تکوینی از نقدهای نوینی است که در قرن بیستم به ویژه در نیمهؤ دوم قرن بیستم 
و فضای فکری و هنری آن روزگار شکل گرفت. به‌طور دقیق‌تر، نقد تکوینی در سالهای هفتاد 
قرن بیستم جایگاه خود را در گسترهؤ نقد، نخست در فرانسه و سپس در سایر مناطق به‌دست 
آورد. این سالها، سالهای ساختارگرایی و گذار از ساختارگرایی محسوب می‌شود. نقد تکوینی 
نیز به نوبهؤ خود در مقابل برخی از اصول ساختارگرایی قرار می‌گیرد. ژان ایو-تادیه� از منتقدان 
معاصر در کتاب نقد ادبی در قرن بیستم� به بررسی ده نقد مهمی که در قرن بیستم شکل گرفته‌اند، 
می‌پردازد. او نقد تکوینی را به‌عنوان نقد دهم مورد بررسی و مطالعه قرار می‌دهد. نویسندگان 
کتاب درآمدی بر روشهای نقدها در تحلیل ادبی� نیز که به مهم‌ترین روشهای نقد ادبی پرداخته‌اند، 
نقد تکوینی را فراموش نکرده‌اند و حتی آن‌را به‌عنوان نخستین نقد اثر خود مورد بررسی قرار 
داده‌اند. همان‌طوری که بسیاری از محققان به‌درستی اذعان کرده‌اند، در این نقد توجه به نسخ 
خطی و چگونگی شکل‌گیری اثر به شکل سنتی در اثرکاوی تاریخی� که در گذشته بسیار مرسوم 
بود، وجود داشته است. اما تفاوت اساسی و عمیق نقد تکوینی با نقدهای گذشته چنان است که 
باید برخلاف برخی از محققان آنها را از یکدیگر کاملاً متمایز کرد. مهم‌ترین تفاوت در نگرشی 
اینکه  دلیل  به  این دست‌نوشته‌ها  اغلب  گذشته  در  اگر  زیرا،  دارد،  دو وجود  این  میان  که  است 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

1. Jean-Yve Tadié 
2. La critique littéraire au XXe siècle.

3. Introduction aux méthodes Critiques pour l’analyse littéraire
4. philologie

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           58 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


بخشی از هویت فرهنگی یک جامعه محسوب می‌شدند و به‌همین دلیل فرهنگ دوستان به تهیه و 
نگه‌داری آنها اهتمام می‌کردند، در نگرش جدید و در نقد تکوینی بیشتر این اسناد به‌عنوان عناصر 
علمی مورد توجه قرار می‌گیرند. )Voir, 1992( عناصری که به وسیلهؤ آنها می‌توان به برخی از 
پرسشهای محققان پاسخ گفت. پرسشهایی در این نوشتار طرح خواهد شد و ما می‌کوشیم به 

آنها پاسخ دهیم.
اشاره‌ای  نقدها  دیگر  از  آن‌  تمایز  و  نقد  این  روش‌شناختی  و  تاریخی  جایگاه  به  است  مناسب 
نقد ساختارگرایانه  تاریخی و موضوعی درمقابل  لحاظ  به  تکوینی  نقد  واقع  مختصر شود. در 
ظاهر شد، زیرا ظهور این نقد با افول ساختارگرایی در دهه‌های هفتاد مصادف بود و از جنبهؤ 

نظری نیز پاره‌ای از اصول ساختارگرایی را نفی می‌کرد. 
بی‌سابقه‌ای  اهمیت  دارای  پیشامتنی  عناصر  فقط  نه  نگرش حتی موجب می‌شود  این  و  نقد  این 
در پژوهش شوند، بلکه موجب می‌گردند تا پاره‌ای از گونه‌ها در ادبیات و هنر که تا قبل، جزو 
گونه‌های دسته دوم و حاشیه‌ای تلقی می‌شدند، همانند یاداشتها، یاداشتهای روزانه، خودزندگی‌ 

نوشتها و پرتره‌ها نیز اهمیت بیشتری یابند. 
شناخت وضعیت مؤلف در نقد یک شاخص مهم محسوب می‌شود. هر نقدی باید جایگاه مؤلف 
را در مطالعات خود روشن و تبیین کند، وضعیت مؤلف به‌عنوان عامل مسلط و حتی مالک اثر در 
قرن بیستم به ویژه نیمهؤ ‌دوم آن به‌شدت متزلزل گردید تا آنجا که فوکو و بارت مرگ مؤلف را 
اعلام ‌کردند. از سوی دیگر مضمون‌پردازانی همچون پروست و باشلار و به ویژه حلقهؤ ژنو به 
مؤلف زیست‌شناسانه کاری ندارند و درمقابل توجه خاصی به مؤلف خلاق معطوف داشته‌اند. 
نقد تکوینی نیز باید نظر خود را در مورد مؤلف و این دوگانگی »مؤلف اجتماعی« و »مؤلف خلاق« 

ارائه کند. 
در خصوص موضوع شناسی نقد تکوینی می‌توان به دو مسئله اشاره کرد: نخست در مورد دامنهؤ 
موضوع باید گفت که دایرهؤ فعالیت نقد تکوینی بسیار گسترده است. چنان‌که هر گونه خلاقیتی 
گوناگون  شاخه‌های  متنهای  هم  و  ادبی  متنهای  هم  که  است  طبیعی  بنابراین  برمی‌گیرد.  در  را 
هنری را شامل می‌شود. منتقدان تکوینی در دههؤ اخیر تحقیقات زیادی را با این نقد درمورد هنر 
انجام داده‌اند. حتی قلمرو نقد تکوینی از هنر و ادب فراتر رفته و امروزه به مطالعات ارزشمندی 
در حوزهؤ علوم و فلسفه و دیگر دانشها نیز کشیده شده است. مسئلهؤ دوم که از اهمیت ویژه‌ای 

59

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           59 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


نیز برخوردار است، به خود اثر باز می‌گردد. چنان‌که در نقد تکوینی برخلاف دیگر نقدها متن 
نهایی مورد توجه‌ نیست، بلکه متن در حال شدن مورد نظر و بررسی است. بنابراین، نقد تکوینی 
»شدن« را مطالعه می‌کند نه »شده« را. منتقد تکوینی می‌کوشد مدارک و شواهد مربوط به یک متن 
از الف تا یای آن را گردآوری و با چینش یا بازسازی آنها به فرایند و به چگونگی عملیاتِ شدن و 
گردیدن اثر دست یابد. بنابراین موضوع نقد تکوینی فرایند خلق اثر است و نه خود اثر. در نتیجه 
مطالعهؤ نقد تکوینی به مراتب دشوارتر است، زیرا برعکس نقدهای دیگر، باید یک فرایند پویا و در 
حال دگرگونی مطالعه شود. به همین دلیل روشی که مورد استفاده قرار می‌گیرد نیز باید قابلیت 

مطالعه و تعقیب چنین پیکرهؤ در حال حرکت و گریزانی را داشته باشد. 
همچنین نقد تکوینی از روش مشخصی برخوردار است که موجب می‌شود تا به‌عنوان یک نقد 
روشمند مورد توجه قرار گیرد. گرچه شیوه‌های این نقد در شاخه‌های گوناگون ادبی و هنری 
دارای تفاوتهایی خواهد بود، اما اشتراک اساسی میان این شیوه‌ها موجب می‌شود تا بتوان همهؤ 
آنها را در یک روش بزرگ قرار داد. می‌توان اضافه کرد که این نقد از جدیدترین کشفیات علمی 
همانند لیزر و کربن 14 و روشهای جدیدتر برای مطالعهؤ خود استفاده می‌کند. این کشفیات جدید 
که برخی از آنها در باستان‌شناسی و جرم‌شناسی استفاده می‌شود، اجازه می‌دهد تا منتقد تکوینی 
اطلاعاتی را نسبت به آثار هنری به‌دست آورد که پیش‌تر امکان‌پذیر نبود. حداقل یکی از علتهایی 
که نقد تکوینی در قرن بیستم و آن‌ هم در اواخر قرن بیستم شکل گرفت و به‌سرعت توسعه یافت، 
این است که تکنیکهای ابداعی و پیشرفته در قرن بیستم امکان مطالعه و آزمایشهایی را می‌داد 
که این نقد به‌وسیله آنها تغذیه می‌شد. حضور این کشفیات جدید علمی در نقد تکوینی به این نقد، 

جنبهؤ علمی می‌بخشید.
همچنین باید اضافه کرد که نقد تکوینی بررسی خلاقیت هنری در دوره‌ای است که مؤلف چندان 
نقشی ندارد و حتی آن ‌را دوران مرگ مؤلف نیز نامیده‌اند. در واقع موضوع مهم چگونگی خلق 
اثر هنری و فرایند خلاقیت هنری به عنوان یکی از موضوعات مهم در عرصهؤ هنر نظر را جلب 
می‌کرد، اما چون مؤلف دیگر نقش اساسی را ایفاء نمی‌کرد، بنابراین نقد تکوینی یکی از روشهای 
بسیار مناسب بود، زیرا در عین حال هم بر مؤلف تأکید نداشت و بیشتر بر متن تکیه می‌کرد و 
هم به خلاقیت اثرهنری توجه داشت. این ویژگی مهم که هم بر اثر تأکید داشت و هم به بررسی 
و تحلیل خلاقیت اثری می‌پرداخت، نقد تکوینی را مورد توجه پژوهشگران این دوره قرار می‌داد. 

60

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           60 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


بنابراین، امروزه نقد تکوینی نه تنها به عنوان یکی از نقدهای دقیق مورد توجه منتقدان قرارگرفته است 
و بسیاری از پژوهشها براساس شیوه‌های این نقدها نوشته شده‌اند یا نوشته می‌شوند، بلکه تدریس نقد 
تکوینی در زمره دروس دانشگاهی جای خود را باز کرده است. همچنین علاوه بر همایشها و کارگاههای 
گوناگونی که به این نقد اختصاص یافته است، مراکز تحقیقاتی و کتابخانه‌های ملی و تخصصی، علاقهؤ 
زیادی به تحقیقات نقد تکوینی از خود نشان می‌دهند، چنان‌که مؤسسات تحقیقاتی و مجلات پژوهشی 

مخصوصی برای این نوع از نقد راه اندازی کرده‌اند.
متاسفانه در ایران هنوز این نقد ناشناخته است و به جز کارگاهی که سال گذشته در فرهنگستان هنر 
برگزار گردید و سخنرانیهای انفرادی از سوی برخی مؤلفان مقالات این پژوهشنامه، فعالیت جدی دیگری 
دراین خصوص صورت نگرفته است. امید است با این ویژه‌نامه، نقد تکوینی وارد منابع و محافل نقد شود 

و نقد ادبی و هنری در جامعهؤ علمی ایران بیش از پیش غنی گردد. 

پژوهشنامه

Voir, Jean-Louis Lebrave. (1992), “La critique génétique: une discipline nouvelle ou un 
avater moderne de la philologie?” In Genesis. N 1. Avril.

61

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           61 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


62

روش نقد تکوینی 
درادبیات

دکت��ر الله ش��کر اس��داللهی
دانش��یار دانش��گاه تبری��ز

nassadollahi@yahoo.fr

تاریخ دریافت مقاله:   86/7/15
تاریخ پذیرش نهایی:  86/9/20

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           62 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


63

وجود  عرصهؤ  به  پا  هنگامی  امروزی  معنای  به  تکوینی  نقد 
گذاشت که برخی منتقدان و علاقه‌مندان نسخه‌های خطی و 
»مرکز  تأسیس  با  فرانسوی،  نویسندگان  دست‌نوشتهؤ  آثار 
حفظ آثار و دست‌نوشته‌های نویسندگان معاصر« در شهر 
»کان« فرانسه و با ایجاد مجله‌ای تخصصی و ارزشمند در این زمینه با عنوان »پیدایش«، 
آثار آغاز کردند.  عملاً مطالعات خود را در زمینهؤ پیشامتنها و چگونگی زایش متن در 
علی‌رغم سایر نقدها که کار خود را از ثبات، یعنی همان متن نهایی آغاز می‌کردند، نقد 
تکوینی جهت عکس آنها را پیمود و روش مطالعات خود را ازتحرک به سوی ثبات پیش 
برای  یافته  یادداشتها، طرحهای توسعه  برد. پیشامتنها، که دست‌نوشته‌ها، مراسلات، 
نگارش اثر، خاطرات و... را شامل می‌شوند در واقع حقایق و حرکتهای خاموش اثر منتشر 
شده‌اند و بررسی و مطالعات آنها نا گفته‌ها، گفته‌های ناتمام، دنیای ممکن، خلاقیتهای 
را  اثر  نویسندهؤ  وسوسه‌های  و  دغدغه‌ها  شده،  پیش‌بینی  روشهای  و  طرحها  احتمالی، 
که در متن چاپی به چشم نمی‌خورند، آشکار کرده و راه را برای نقدهای دیگر هموار 
می‌کند. در چنین شرایطی، منتقد تکوینی می‌کوشد مرزهای بین متون را مشخص کرده 

و چگونگی عملکرد مکانیسمهای هر یک از آنها را در خلاقیت اثر آشکار کند.

واژگان کلیدی:
نقد تکوینی، پیشامتن، زایش متن، دست‌نوشته، قلم‌خوردگی.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           63 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


از آنج��ا ک��ه هن��وز ابعاد گس��ترده 
کاربرد نقد تکوینی در ادبیات و سایر 
هنرها به طور دقیق مش��خص نشده 
اس��ت، س��خن گفت��ن در خصوص 
ای��ن نقد و بح��ث و گفت‌وگو در باب 
روش��هایی که به واسطهؤ آنها بتوانیم این نقد را در ادبیات 
اعِمال کنیم، چندان واقع‌بینانه به نظر نمی‌رس��د. مش��کل 
اساسی نقد تکوینی و تفاوت آن با سایر نقدها در این است 

ک��ه تمام نقدها بعد از تولد و 
پیدای��ش مت��ن ب��ه مطالعه و 
می‌پردازن��د،  آن  بررس��ی 
در حال��ی ک��ه نق��د تکوین��ی 
حوزه‌ه��ای مطالعات��ی خود 

را در پیش��امتنها و جریانات قبل از انتشار اثر جست‌وجو 
می‌کند�. به عبارت دیگر، تولد متن، مرگ نقد تکوینی است 
در حالی که این پیدایش برای سایر نقدها آغازی پر ماجرا 
محسوب می‌شود )اس��داللهی، 1377، ص 11(. بنابراین 
اس��اس کار نقد تکوینی مبتنی بر مدارک، اسناد و اموری 
است که هنوز ابعاد آنها در هاله‌ای از ابهام فرو مانده‌اند و 
نمی‌توانند برای منتقد تکوینی پایه و اساسی مطمئن برای 
کار پژوهشی باشند. در حالی که سایر نقدها کار خود را 
از یک منبع مس��تحکم و پایدار، یعن��ی متن تکوین یافته و 
چاپ ش��ده، آغاز کرده وب��ه پایان می‌برند. در روش کار 
چنی��ن نقدهایی، ابع��اد تحقیقات انجام ش��ده تقریباً برای 
منتقدان روشن و صریح است اما ابتدا و انتهای کار منتقد 
تکوینی همواره نامش��خص و ناتم��ام  باقی می‌ماند. پس 
می‌ت��وان چنین گف��ت که نقد تکوینی هم ب��ه لحاظ اصول، 
روش، ماهی��ت، حوزه و ه��دف، با س��ایر نقدها متفاوت 
اس��ت و هم، با نفوذ به عرصه‌های ناش��ناخته و نانوشتهؤ 
مت��ن، راه را برای دیگر روش��های نقد هموار می‌کند. قبل 
از پیدای��ش نق��د تکوینی، مس��ائل مربوط به پیش��امتن و 
نس��خه‌های خطی به‌طور مس��تقیم مورد مطالعه منتقدان 
واقع نمی‌شد بلکه اغلب به صورت منابع و مدارک جنبی، 
آن ه��م در مواقع��ی که برخ��ی از نقدها نیاز به بررس��ی 
آنها پی��دا می‌کردن��د، مورد 
بازبین��ی ق��رار می‌گرفتن��د. 
ام��ا ب��ا پیدایش نق��د تکوینی 
به‌عنوان ش��اخه‌ای مس��تقل 
در نقد و بررسی آثار، توجه 

64

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

1 . برای مطالعهؤ بیشتر نک: اسداللهی، 1377

مقدمه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           64 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


منتقدان به دست نوشته‌ها روز به روز فزونی یافت. 
با توجه به س��یر جریانات »نقد جدید«� در غرب، می‌توان 
گفت که نقد تکوینی اواخر دههؤ شصت شکل گرفت. اما از 
دهه‌ه��ای قبل از ظهور جریان نق��د تکوینی، توجه به متن 
و چگونگ��ی تکوین آن در آثار، مباح��ث پراکنده‌ای را در 
خص��وص پیدایش نقدی مبتنی بر خلاقیت متن در محافل 
ادب��ی ایجاد ک��رده بود و نویس��ندگان و منتق��دان زیادی 
توجه خویش را به مکانیس��مهای مربوط به خلاقیت متن 

معطوف کرده بودند.
از دیر ب��از در روند نقد ادبی دو جریان مهم مد نظر واقع 
می‌ش��د: توجه به تاریخیت اثر و ادبی��ات به معنی واقعی 
کلم��ه. عده‌ای معتقد بودند که ادبیات را باید با اتکّا به یک 
جریان تاریخی مورد بررسی قرار داد و عده‌ای دیگر نیز 
معتق��د بودند، ادبیات و نوش��تار سرش��ار از نکات مهمی 
است که می‌تواند به تنهایی موضوع نقد ادبی واقع شود.  
در این میان جریان س��ومی نیز ب��ه نام نقد تکوینی مطرح 
شد که می‌کوش��ید با مد نظر قرار دادن تاریخیت تنها یک 
اثر )چگونگی تکوین متن(، ضمن دور نگه‌داش��تن خود از 
نزاع ریشه‌دار بین تاریخ و ادبیات، اهمیت بسزایی به سیر 
تکوی��ن متن دهد که ای��ن امر خود همزم��ان در برگیرندهؤ 
مطالع��ات مرب��وط به تاریخی��ت و ادبیت اثر ب��ود. توجه 

ب��ه تکوین متن ن��ه تنها در 
فرانس��ه بلکه در سرتاسر 
اروپ��ا جریان��ی ب��ه وجود 
آورد ک��ه مقدم��ات یک نقد 
مس��تقل را فراهم آورد که 

بع��داً با نام نق��د تکوینی یا »جنین شناس��ی« اثر از آن یاد 
کردند.

ب��ه منظور آش��نایی بیش��تر ب��ا نقد 
تکوینی لازم است مراحل و چگونگی 
پیدای��ش این نقد را یکبار دیگر مرور 
»رمانتیس��م  بت��وان  ش��اید  کنی��م. 
آلمان��ی« را از زمینه‌ه��ای اولیهؤ نقد 
تکوین��ی دانس��ت. در ای��ن جریان، 
نویس��نده شخصی اس��ت با اس��تعداد و فراستی خاص. 
او حام��ل مأموریتی اس��ت که باید ب��رای خلق اثر خود از 
آن تبعی��ت کند. چنین نبوغی نویس��نده را از هم عصران 
و از جری��ان غالب بر عص��ر وی متمایز می‌کند. در اینجا 
نویس��نده با کیفیت خلاقیت اثر خویش، ارزیابی ش��ده و 
به تلاش فردی وی بها داده می‌ش��ود. پس از نویسندگان 
رمانتیک آلمانی، می‌توانیم به تلاش��های ادِگار آلن‌پو� در 
قرن نوزدهم اش��اره کنیم. پو در اثری تحت عنوان فلسفهؤ 
تصنی��ف� اولی��ن گامه��ا را در حوزهؤ نق��د تکوینی با بحث 
دربارهؤ چگونگی خلق آثار خود برداشته است. در فرانسه 
نیز انتشارات اَشِت� در زمینهؤ نقد ادبی و ادبیات، مجموعهؤ 
نفیسی تحت عنوان نویس��ندگان بزرگ فرانسوی منتشر 
کرده ب��ود که در آن ب��ا بحث از آثار برخی نویس��ندگان 
ب��ه  فرانس��وی،  مش��هور 
چگونگ��ی خل��ق آث��ار آنها و 
یا ب��ه عبارت دیگ��ر به روش 
پرداخت��ه  آث��ار  آن  تکوی��ن 
را  حرکتهای��ی  چنی��ن  ب��ود. 

65

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

2. nouvelle critique
3. Edgar Allan Poe

4. Philosophie de la composition
5. Hachette

پیشینه 
نقد تکوینی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           65 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


می‌توان نخستین گامهایی دانست که به سوی نقد تکوینی 
برداش��ته ش��ده‌اند. در راس��تای ای��ن جری��ان، برخی از 
منتقدان فرانس��وی علاقهؤ زیادی به امر پیشامتن در آثار 
نشان دادند که از میان آنها کار لانسون� بیشتر از دیگران 
چشمگیر است. هرچند مطالعات لانسون بیشتر متکّی به 
تاریخ اس��ت، اما س��خن از تاریخیت چند اثر مشهور، او 
را بیش از پیش به حیطهؤ نقد تکوینی نزدیک کرده اس��ت. 
برای مثال وی در مطالعات خود دربارهؤ چگونگی پیدایش 
آث��اری چون نامه‌های فلس��فی ولتر و تأم�الت لامارتین، 
اطلاعات لازم و روش��نگر تاریخی ارائه کرده اس��ت. اما 
مش��هورترین کار لانسون در زمینهؤ نقد ادبی که با اصول 
نق��د تکوین��ی همخوان��ی دارد در مورد اثری اس��ت تحت 
عن��وان نامه‌هایی از پل و ویرژینی. او در این اثر بیش��تر 
به جزئیات خلاقیت و تکوین اش��اره کرده اس��ت. این اثر 
بخش نهایی کتاب جامعی اس��ت به نام مطالعه طبیعت که 
توسط س��ن – پی‌یر دو برنار� در قرن هیجدهم به رشتهؤ 
تحریر در آمده اس��ت. لانس��ون در مطالعهؤ این اثر علاوه 
بر جست‌وجو در پیشامتن آن به توصیف جنبه‌های مادی 
نوشته‌ها مانند مرکب، کاغذ و غیره نیز اشاره کرده است. 
این درس��ت همان کاری اس��ت که بعدها نقد تکوینی جزو 
برنامه‌های تحقیقاتی خود قرار داد و برای مشخص کردن 

ناش��ناخته‌های نوش��تار به 
بررس��ی و مطالعهؤ تاریخی 

مواد نوشتار پرداخت.
در انگلستان نیز توجه به امر 
نوش��تار و پیدای��ش متن از 

مسائل مهم محسوب می‌شد. کارهای انجام یافته توسط 
گوس��تاو رودلر� در دانشگاه آکسفورد و تقسیم‌بندی نقد 
از دی��دگاه او به نقد بیرونی و درونی، نظریه‌های آغازین 
نقد تکوینی را پایه‌ری��زی کرد. رودلر با نقد بیرونی خود 
تم��ام مکاتبات مؤلف، یادداش��تهای او، دفترچهؤ خاطرات 
وی و … را مورد بررس��ی قرار می‌داد و از این طریق به 
نحوهؤ شکل‌گیری اثر پی‌ می‌برد. این همان چیزی است که 
بعده��ا نق��د تکوینی بدان پرداخت و آن را اصل و اس��اس 
کار خ��ود قرار داد. پ��س از او، پی‌یر اودیا� اولین منتقدی 
است که رابطهؤ بین نویسنده و اثر وی را به صورت جدی 
مورد مطالعه قرار می‌دهد. او در رسالهؤ خود تحت عنوان 
شامپیون بر این امر تأکید می‌کند که برای مطالعهؤ یک اثر، 
بای��د پیش��امتنها را مورد توجه ق��رار داد و زندگی فکری 
نویسنده‌ را در دوره‌ای مشخص بازسازی و تجدید کرد. 
وی همچنین با وارد ک��ردن نقش عنصر زمان در مراحل 
تکوین نوشتار و همچنین با تأکید بر اصل »اندیشهؤ مولد« 
در خلاقیت اثر، نظریه‌های جدیدی در امر نقد و بررس��ی 
تکوین آثار ارائ��ه کرد. از میان نظریه‌های انتقادی اودیا، 
عبارت »اندیشهؤ مولد« از اهمیت بسزایی برخوردار است. 
از نظر او، این اندیش��ه را باید در پیش��امتن جس��ت‌وجو 
کرد. اما این اندیشهؤ مولد چه چیزی می‌تواند باشد؟ اودیا 
معتقد اس��ت هر نویسنده‌ای 
در آغ��از خل��ق اث��ر خویش 
تح��ت تأثیر نوع��ی محرّک، 
تصویر، تص��ور، هیجان و 
یا تفکر است که نوشتار وی 

66

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

6. G. Lanson
7. Saint-Pierre de Bernard

8. G. Rudler
9. P. Audiat

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           66 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


را به صورت آگاهانه یا نا آگاهانه هدایت می‌کند و تکوین 
متن را تحت‌الشعاع قرار می‌دهد. 

بع��د از نظریه‌ه��ای تکوین��ی پی‌ی��ر اودیا، از س��ال1950 
تا1970، یعنی تا ظهور رس��می جری��ان نقد تکوینی، آثار 
متعددی در فرانس��ه به چاپ رس��ید که می‌توانند بخشی 
از کارهای نقد تکوینی محس��وب ش��وند. ش��اید به همین 
دلیل است که فرانسه به‌عنوان آغازگر و مبتکر روش نقد 
تکوینی محسوب می‌شود. برخی از پژوهشگران کارهای 
روبرری��کات10 )تکوس��ین دخت��رک الی��زا،1960( ، ماری 
– ژن دوری11 )فلوبر و برنامه‌های منتشر نشده،‌1950(، 
کلودین گوتو – م��رش12 )پیدایش مادام بوواری 1966(، 
ژورنه و روبر13 )دست نوشته تأملات 1956( ، و اثر ژان 
پومی��ه14 که تحریر تازه‌ای از مادام بوواری )1949( ارائه 
داده اس��ت، جزو اولین پژوهشها در زمینهؤ نقد تکوینی به 
شمار می‌آورند. علاوه بر آثار مذکور که به نحو ملموسی 
در پیدایش مطالعات تکوینی نقش داش��تند، اثر دیگری که 
مس��تقیماً در راستای اصول نقد تکوینی قرار دارد، کاری 
است که ژاک ش��رر15 از اثر مالارمه ارائه داده است. این 
اثر دست‌نوش��ته‌ای در دویس��ت و دو صفحه است که در 
ابع��اد گوناگونی به رش��تهؤ تحریر در آمده و بر ضرورت 
تفسیر برای فهمیدن چرک‌نویسها و دست‌نوشته‌ها تأکید 

دارد.
روند بازبینی و بازنویس��ی 
و  دست‌نوش��ته‌ها  آث��ار 
نویسندگان  چرک‌نویسهای 
فرانس��وی برای دس��تیابی 

ب��ه حقایق تکوی��ن اثر، ه��م در دوران پیدایش نقد تکوینی 
م��ورد توجه بود و ه��م بعد از آن توس��ط برخی منتقدان 
ی��ا بازماندگان صاحبان آثار به‌کار گرفته ش��د. به‌عنوان 
مثال آخری��ن رمان متفکر مش��هور فرانس��وی آلبرکامو 
تحت عنوان مرد اول به همین ش��یوه و توس��ط دختر وی 
از روی دست‌نوش��ته‌ها و چرک‌نویس��های او بازس��ازی 

شده و به چاپ رسیده است.
با توج��ه به چنین پیش‌زمین��ه‌ای به این نتیجه می‌رس��یم 
که نقد تکوینی باید بس��یار پیشتر از سال1970 به شکلی 
منس��جم و قوام یافته، مطرح می‌ش��د زیرا توجه به متن و 
خلاقیتهای مربوط به پیشامتنها، تنها معیار صحت یا عدم 
صحت ناگفته‌های اثر محسوب می‌شد. اما علت تأخیردر 
ش��کل‌گیری کامل و ظهور چنین حرکتی در محافل ادبی، 
پیدای��ش جریان��ی همزمان در زمینهؤ نقد ب��ود که به حدی 
م��ورد توج��ه محافل ادب��ی واقع ش��د که س��ایر نقدهای 
ه��م دورهؤ خود را تحت‌الش��عاع قرار داد. ای��ن حرکت نو 
همان س��اختارگرایی بود که موجب ش��د تفکر مربوط به 
نس��خه‌های خطی و دست‌نوش��ته‌ها تقریباً برای مدتی به 
فراموشی سپرده شود. از میان متفکران نقد ساختارگرا، 
نام یک��ی از نظریه‌پ��ردازان این حرکت یعن��ی کلود لوی- 
اس��تروس بیش��تر از دیگ��ران بر س��ر زبانهاس��ت. او با 
آثاری چون مردم شناس��ی 
س��اختاری )در دو جل��د، که 
جلد دوم آن به س��ال 1973 
چاپ ش��د(، با نزدیک کردن 
حیط��هؤ  ب��ه  مردم‌شناس��ی 

67

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

10. R. Ricatte
11. M.-J. Durry

12. C. Gothot-Mersch
13. Journet et Robert

14. J. Pommier
15. J. Scherer

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           67 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


68

زبان‌شناس��ی )ک��ه ش��دیداً متأث��ر از اف��کار فردین��ان دو 
سوسور بود( توانست اصول س��اختارگرایی را بنا نهد. 
بدین ترتیب، زبان‌شناسی به عنوان یک اصل بسیار مهم 
در ش��ناخت علوم انس��انی مطرح ش��د و براساس آن این 
باور پدی��د آمد که برخی از واقعیتهای مربوط به انس��ان 
را می‌توان از طریق زبان‌شناسی روشن کرد. کلود لوی-
اس��تروس و دوس��تان س��اختارگرای او از جمل��ه رولان 
بارت و میش��ل فوکو )به ویژه ب��ا کتاب واژگان و چیزها( 
مطالع��ات مرب��وط به نقد اث��ر را تنها درحیط��هؤ متن تبلیغ 
می‌کردند و توجه به نشانه‌ها و دالهای موجود در متن را 
عنصر اساسی نقد می‌دانستند. آنها متن را مجموعه‌ای از 
نظامهای نشانه‌ای و دالهایی می‌دانستند که باید در همان 

چارچوب مورد تحلیل قرار بگیرند.
با اش��اعهؤ چنین تفکری، رابطه بین نویس��نده و متن عملاً 
از هم پاش��ید ومؤلف ی��ا خالق متن، که تلاش او اس��اس 
کار نق��د تکوین��ی محس��وب می‌ش��د، ب��ه باد فراموش��ی 
س��پرده ش��د. طرح نظری��هؤ »مرگ مؤلف« توس��ط رولان 
ب��ارت، اع�الن جنگی بود با همه کس��انی که به خلاقیت و 
نب��وغ فردی و همچنین به س��یر تکوین مت��ن و به عبارت 
دیگر به »واس��ازی« و بازس��ازی آن معتقد بودند. شاید 
نادی��ده گرفت��ن خالق مت��ن از نظر ب��ارت، ب��ه منظور بها 
دادن ب��ه خواننده انجام می‌گرفت وبه نوعی تولد خواننده 
را اع�الم می‌کرد و ش��اید با این کار قصد داش��تند اثر را 
از حیط��هؤ مس��ائل فردی خارج س��اخته و آن‌را در اختیار 
همگان ق��رار دهند، در حالی‌که به نظر می‌رس��د با اعمال 
چنی��ن نظریه‌ای، خوانندگان و مخاطبان اثر )که تلویحاً به 

نقش آنها بها داده می‌ش��د( با متنی روبه‌رو می‌ش��دند که 
محصول متنهای زیری��ن و پایه‌ای بود و در واقع حاصل 
دنیای��ی از ارتباط��ات درون��ی و بیرونی مؤل��ف با جهان 
خ��ارج و جه��ان ممکن خویش بود و ع��دم توجه به چنین 
اصل و اساس��ی، محروم ش��دن از گنجینه‌های ناب نقد و 
سرچشمه‌های خلاقیت و کلیدها و رمز و رموز نوشتار و 

در نهایت متن، محسوب می‌شد.          
برت��ری جری��ان س��اختارگرایی به س��ایر روش��های نقد 
و گس��ترش دامن��هؤ آن در عل��وم دیگ��ر، توجه بس��یاری 
از منتق��دان ادب��ی و هن��ری را ب��ه خ��ود جل��ب ک��رد. نقد 
روان کاوی نیز، حتی قبل از ساختارگرایی، توجه به متن 
را اش��اعه می‌داد و هدفش یافتن نکات��ی بود که جنبه‌های 
ناخودآگاه نویس��نده یا حتی خواننده را منعکس می‌کنند. 
بنابراین، مطالعهؤ دست‌نوشته‌ها و به‌کارگیری نسخه‌های 
خط��ی، دیگر به‌عنوان موضوع مطالعات ادبی مطرح نبود 
و بیش��تر به منزلهؤ یک تحقیق علمی در نظر گرفته می‌شد. 
به‌عبارت دیگر، آنچه محور نقد محس��وب می‌ش��د، همان 

متن چاپ شدهؤ اثر بود بدون در نظر گرفتن مؤلف آن. 
تفکر حاکم بر اصول نقد ساختارگرا، با شیوهؤ نقد تکوینی 
و یا حداقل با تکوین متن در تضاد بود. زیرا همچنان که 
در بالا نیز به آن اش��اره کردیم، ما برای شناخت متن و 
آگاهی از چگونگ��ی تکوین آن، نیازمند ش��ناخت عوامل 
و عناص��ر متعددی هس��تیم که از بیرون ب��ه درون متن 
راه یافت��ه و ب��ر آن تأثیر می‌گذارند؛ مانند یادداش��تهای 
مؤل��ف،‌ پیش‌طرحه��ا، طرحه��ای اولی��ه، یادداش��تهای 

مربوط به ملاقاتها، نامه‌ها، خاطرات و غیره. 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           68 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


69

البت��ه با انتق��اد برخی نظریه‌ه��ای نقد س��اختارگرایی، 
نمی‌خواهی��م ظه��ور نق��د تکوین��ی را ب��ا اهمیت نش��ان 
ارزن��ده  دس��تاوردهای  س��ایر  آن  مقاب��ل  در  و  داده 
س��اختارگرایی را تضعی��ف نمایی��م؛ بلک��ه ب��ا ارزیابی 
عملک��رد هر دو آنها در عرص��هؤ ادبیات، در نظر داریم 
نقش هر یک از آنها را در کش��ف حقایق پنهانی موجود 
بین متن و مؤلف از یک س��و و متن ومخاطب از س��وی 

دیگر را روشن کنیم.
جری��ان س��اختارگرا با اندک��ی تغییر و تح��ول و با مد 
نظر قرار دادن روند مس��ائل زبان��ی به‌عنوان موضوع 
اصلی خویش، ب��ه جریان دیگری به نام صورت‌گرایی 
ی��ا فرمالیس��م16منجر ش��د. صورت‌گرای��ان علی‌رغ��م 
س��اختارگرایان، ضم��ن پرداخت��ن ب��ه تحلیلهای متون 
ادب��ی و خلاقیته��ای منبعث از نوش��تار، توجه خود را 
به مطالعهؤ واژگان، عب��ارات، اصطلاحات، جملات ... 
معط��وف کردند و از س��ایر ش��اخه‌های علوم انس��انی 
فاصل��ه گرفتن��د. از آنج��ا ک��ه پالایش و تحلی��ل متن از 
حی��ث ن��کات دس��توری و نوش��تاری اع��م فعالیته��ای 
صورت‌گرای��ان را تش��کیل م��ی‌داد و مطالع��هؤ جزء به 
جزء عناصر زبانی در حیطهؤ متن اساس کار این مکتب 
محس��وب می‌ش��د، به‌ همین دلیل توجه به امر خلاقیت 

نوشتار و چگونگی پیدایش 
نظ��ر  آن،  خ�الل  از  معن��ا 
منتقدان و صاحب‌نظران را 
بی��ش از پیش به پیش��امتن 

جلب می‌کرد. 

دراصل، مفهوم پیشامتن، به معنای 
واقعی کلمه، چیزی جز حلقهؤ ارتباطی 
بین عینیتها و ذهنیتها نیست زیرا در 
اینجا دو دنیای متفاوت در هم ادغام 
می‌شوند: دنیای بیرونی که می‌تواند 
متعلق به دیگ��ران بوده و تحت ‌تأثیر 
مستقیم یا غیر مستقیم آنها به رشتهؤ تحریر درآمده باشد، 
و دنی��ای درون��ی ک��ه حاصل چالش��های ذهن��ی و روحی 
نویسنده، خلاق و در نهایت مؤلف است. مسلماً، نمی‌توانیم 
مرز دقیقی را بین این دو دنیای متفاوت مشخص کنیم زیرا 
پیش��امتن از تلفیق این دو ایجاد می‌ش��ود و تداخل عناصر 
تشکیل‌دهندهؤ این دو دنیا در همدیگر، آثار فیزیکی خود را 
در پیشامتن به شکل قلم‌خوردگی، اغلاط، دوباره‌نویسی، 

بازنویسی و ... به جا می‌گذارد. 
یکی از رسالتهای نقد تکوینی آشکار کردن مرز بین ذهنیت 
و عینیت است. مسلماً پیشامتن تنها سندی است که این هر 
دو را یکجا در خ��ود دارد اگر چه گاهی چنان در هم تلفیق 
شده‌اند که نمی‌توان محدودهؤ آنها را مشخص کرد اما منتقد 
تکوینی در اقدامی جسورانه حیطهؤ عینیت و ذهنیت را با در 
نظر گرفتن برخی معیارهای نوش��تاری و مدارک موجود 
در پیش��امتن از هم تفکیک می‌کن��د. در مجموع، عینیت از 
دی��دگاه منتق��د تکوین��ی، به 
ی��ا  نویس��نده  تأثیرپذی��ری 
اط�الق  دیگ��ران  از  مؤل��ف 
تأثیرپذیری  )ای��ن  می‌ش��ود 
اغلب در قالب مسائل بینامتنی 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

16. formalisme

نقد تکوینی: 
برخورد عینیت 

و ذهنیت  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           69 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


70

و »بینااندیشه‌ای« است چرا که عرصهؤ تکوین متن یا تلاش 
انجام یافته در پیشامتن، جایی است که افکار و اندیشه‌های 
متف��اوت، س�الیق و نظرگاه‌های مختل��ف و همچنین آرا و 
اسناد و منابع گوناگون در هم می‌آمیزند و حالتی همزمانی 
ب��ه خود می‌گیرند تا موجب تولد متن ش��وند. پس اینگونه 
تأثیرپذیری، با تأثیرپذیری صرف و تقلیدی متفاوت است 
چ��را که در اینجا تأثیرپذی��ری در خدمت خلاقیت و تکوین 
اس��ت(. ذهنیت نیز به هر آنچه ک��ه از تفکر و تلاش مؤلف 
حاصل ش��ده، گفته می‌ش��ود. همانطور ک��ه اغلب منتقدان 
تکوینی به این مس��ئله اذعان دارند، مسلماً تعیین مرزهای 
مش��خص بین ای��ن دو امکان‌پذیر نیس��ت. زی��را در اینجا 
عینیت در خدمت ذهنیت واقع می‌شود و ذهنیت نیز پویایی 
و خلاقی��ت خ��ود را به یُمن تأثیرات عینیت کس��ب می‌کند. 
بنابراین تلاش منتق��د تکوینی در مواجهه با این دو جریان 
نس��بتاً متضاد ب��ا یک پارادوکس همراه اس��ت. چرا که هر 
عینیتی تبدیل به ذهنیت ش��ده اس��ت تا عمل خلاقیت محقق 
ش��ود و بالعکس هر ذهنیتی به نوب��ه خود از عینیتها تأثیر 

پذیرفته و به منزلهؤ محصول آنها تلقی می‌شود.  
علی‌رغ��م در هم آمیختگ��ی عوامل بیرون��ی و درونی در 
پیشامتن، گاهی وجود برخی اسناد و مدارک این اجازه را 
به منتقد تکوینی می‌دهد که حوزه‌های تأثیرپذیری مؤلف 
از بیرون و تأثیرگذاری آن در روند نوشتار را تا حدودی 
مش��خص کند. در اینجا ب��ه عنوان مث��ال می‌توانیم از دو 
عامل تقریباً بیرونی نام ببریم که می‌توانند درخلاقیت اثر 
نقش اساس��ی داشته باش��ند )De Biasi, 2007(: دفترچهؤ 
یادداش��ت یا دفترچهؤ خاطرات نویس��نده و مراس�الت یا 

نامه‌های ارس��الی و دریافت��ی وی. نباید فراموش کرد که 
ه��ر نویس��نده‌ای، از آنجا که فردی علاقه‌مند به نوش��تار 
و ثب��ت خاط��رات اس��ت، هم��واره درطول زندگ��ی خود 
گنجینه‌ای دارد از یادداش��تها و خاط��رات مهم و همچنین 
نامه‌های ارزش��مند که در ش��کل‌گیری خلاقیتهای ادبی و 
هنری وی بی‌تأثیر نیس��تند. برای مثال نامه‌های شخصی 
گوستاو فلوبر را به دوستان و همفکران وی و همچنین به 
ادبا و منتقدان آن عصر، بیش از چند هزار نس��خه تخمین 
می‌زنند که گاهی همین نامه‌ها اساس کار نویسندگی وی 
را تش��کیل داده‌اند ب��ه نحوی که بدون اط�الع از محتوای 
آنها، مطالعه پیشامتنهای آثار وی مقدور نخواهد بود، به 
ویژه نامه های متعددی که او  به خانم لوئیز کوله، دوست 
رازدارش  نوشته است  )Genette, 1987, p. 375(. علاوه 
بر این، یادداش��تهای روزان��ه و خاطرات و ملاحظات وی 
نیز از حج��م قابل توجهی برخوردارند که می‌توانند برای 
کار ه��ر منتق��د تکوینی جال��ب و خواندنی باش��ند. اما از 
طرفی وجود این نوع منابع برای روشن ساختن مرزهای 
عینی��ت و ذهنی��ت و ناگفته‌ها یا گفته‌ه��ای ناتمام، لازم و 
ضروری اس��ت و از طرف دیگر جمع‌آوری و دسته‌بندی 
چنین منابع عظیمی توس��ط منتقدان تکوینی امری بسیار 
دش��وار اس��ت زیرا این منابع در دس��ترس منتقدان قرار 
نداش��ته و خارج از حوزهؤ کاری آنها واقع ش��ده‌اند. حتی 
نامه‌ها هم در اغلب موارد در اختیار مخاطبان و دوستان 
و یا وارثان مؤلف هستند و این افراد حاضر نیستند چنین 
اس��نادی )نامه‌ها( را به راحتی در اختیار منتقدان تکوینی 
بگذارن��د. حتی گاهی یادداش��تها و نامه‌های یک مؤلف از 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           70 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


بین رفته‌اند و هیچ اثری از آنها در دست نیست. 
بنابراین چنین به نظر می‌رسد که کشف و جمع‌آوری این 
نوع اس��ناد و م��دارک تقریباً امری ناممکن اس��ت به‌ویژه 
اینکه هر چه قدمت موضوع پژوهش منتقد تکوینی بیشتر 
باش��د، امکان دسترس��ی به این اس��ناد نیز بس��یار کمتر 
می‌ش��ود.  اما همی��ن که منتقد تکوینی موفق به کش��ف و 
جمع‌آوری قسمتی از این اسناد و مدارک شود، باید ابتدا 
آنها را از حیث موضوعی و از جنبهؤ محتوایی دسته‌بندی 
ک��رده و س��یر زم��ان نگارش آنها را مش��خص کن��د تا از 
این طری��ق بتواند حلقه‌ه��ای ارتباطی بین آنه��ا و مراحل 
مختل��ف پیش��امتن را بیابد17. لازم به ذکر اس��ت این نوع 
اسناد و مدارک اغلب حاوی عینیتهایی است که در زندگی 
نویسنده اتفاق افتاده است. نویسنده ملاحظات، سفرها، 
دیداره��ا، خاط��رات، مناظر، صحنه‌های جال��ب، گفته‌ها، 
ملاقاتها، برخوردها و خلاصه تمام گذشته خود را دراین 
اسناد کاملاً شخصی ثبت و ضبط کرده است و اغلب آنها 
نیز موضوعاتی هس��تند که نویس��نده را تحت ‌تأثیر قرار 
داده‌ان��د و ب��ه همین دلیل او در پیش��امتن خویش همواره 
در صدد اس��تفاده از آنهاس��ت. مس��لماً این ارتباط  یعنی 
تأثیرپذیری و تأثیرگذاری بین یادداش��تها و مراسلات از 
یک س��و و پیش��امتن از سوی دیگر، به اش��کال گوناگون 

جلوه‌گر می‌شود. به عبارت 
دیگر می‌توان گفت عینیتهای 
یاد ش��ده یا به‌طور مستقیم 
در پیشامتن ظاهر می‌شوند 
و یا با تخیل نویسنده همراه 

ش��ده و صورته��ای دیگری به خود می‌گیرن��د. به عنوان 
مث��ال، اگر نویس��نده در گذش��ته، تحت ‌تأثی��ر تابلویی از 
یک نقاش واقع ش��ده باشد، احتمال اینکه وی در پیشامتن 
خود به طور مس��تقیم به وصف آن بپردازد زیاد اس��ت. 
اما گاهی همین تابلو زیر قلم او جان می‌گیرد و به حرکت 
در می‌آی��د. در اینجا نویس��نده دیگر ب��ه وصف عینی آن 
تابل��و نمی‌پردازد بلکه آن را، با تخی��ل خویش و با توجه 
به روند داس��تان، روایت‌ کرده و صحنه‌ها و جزئیات آن 
را به نحوی به حرکت وا می‌دارد. مثلاً نویس��ندهؤ مشهور 
فرانسوی به‌نام »الن روب-گری یه« در اثری تحت عنوان 
چش��م چران فن روایت‌س��ازی تابلوها را ب��ه کار برده و 
خواننده را با تابلوهای متحرک روایی مواجه کرده است. 
در ای��ن روش، عینی��ت، ی��ا هم��ان عامل بیرون��ی، ضمن 
پذیرش صورتی جدید )مث�الً تابلویی که همانند فیلمی به 
روایت داس��تانی زنده و پویا تبدیل می‌ش��ود( درون‌مایه 
اصل��ی پیش��امتن ش��ده و در خدم��ت ذهنی��ت و خلاقیت 

نویسنده قرار می‌گیرد. 
البته همچنانکه ملاحظه می‌شود، مکانیسمهای موجود در 
ارتباط بین این نوع اس��ناد و مدارک کاملاً شخصی بوده 
و پیشامتن بس��یار پیچیده اس��ت. مثال فوق تأثیرپذیری 
نویسنده را از یک تابلو توجیه می‌کند که به‌خودی خود یک 
مثال ملموس و آشکار است 
ولی او، همانطور که در بالا 
نیز ذکر کردیم، ممکن است 
از س��وی عوام��ل متع��ددی 
مطالع��ات،  ش��ود.  متأث��ر 

71

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

17.  در این باره، مطالب بیشتری در قسمت پایانی مقاله بیان شده است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           71 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


72

کتب، بیانات، جریانات تاریخی، اجتماعی و سیاس��ی... 
ک��ه اغلب ب��ه اش��کال و صورته��ای پنهانی در پیش��امتن 
بروز می‌کنند، از عواملی هس��تند ک��ه منتقد تکوینی برای 
کش��ف و تجزیه و تحلیل آنها و برقراری ارتباط بین آنها 
و پیش��امتن ت�الش فراوانی می‌کند. اینگون��ه تأثیرپذیری 
می‌توان��د به صورته��ای مختلف��ی در خلاقیت نویس��نده 
بروز کند. ش��اید آشکارترین حضور این نوع عینیتها نقل 
مس��تقیم آنهاست که نویسنده به مناس��بتهای متفاوت به 
ذکر آنها می‌پردازد. نقل قولها و ذکر مطالبی از نویس��نده 
یا نویسندگان دیگر در پیشامتن از جمله عینیتهایی هستند 
که با مکانیس��مهای گوناگون به خلاقیت متن یا پیشامتن 
کمک فراوانی می‌کنند. اغلب موارد بینامتنی به این ش��کل 
در پیش��امتن ظهور می‌یابند و در این صورت، تشخیص 
مرزهای مش��خص بین ذهنیتها و عینیتها ازس��وی منتقد 
تکوینی امری آس��ان اس��ت. ام��ا هنگامی که ای��ن عینیتها 
در لایه‌ه��ای زیرین متن یا پیش��امتن ج��ای می‌گیرند و یا 
با ذهنیتها عجین ش��ده و یا در آن حل می‌ش��وند، مسلماً 
نه تنه��ا بینامتنها بلکه هر آنچه که در ش��کل‌گیری ذهنیت 
نویس��نده تأثیرگذار باش��د، از دید منتقدان پنهان خواهد 

ماند. 
بنابرای��ن تلاش اصلی نقد تکوینی آش��کار ک��ردن روابط 
پیچی��دهؤ درون‌متن��ی و بینامتنی اس��ت. به عب��ارت دیگر 
نقد تکوینی هر اندازه به روابط متون، لایه‌های مش��ترک 
تأثیرپذی��ری و تأثیرگذاری و پیونده��ای عینیت و ذهنیت 
پی ببرد، به همان اندازه در کش��ف مکانیسمهای خلاقیت 
نویسنده در پیشامتن قادر خواهد بود. پس منتقد تکوینی 

کسی است که لایه‌های اثر را نه از حیث »منبع و سرچشمهؤ« 
ب��رون متنی، بلکه از حی��ث »بینامتنی« م��ورد توجه قرار 
می‌دهد، بینامتنیتی که به‌عنوان تلفیقی از عینیت و ذهنیت 
محسوب می‌ش��ود. نباید فراموش کرد که نحوهؤ استفاده 
نویس��نده از عینیتها یا همان مس��ائل مربوط به بینامتنها 
در اش��کال و صورتهای مختل��ف درعرصه‌های متفاوت 
خلاقیتهای ادبی، هنری و حتی علمی بس��یار پیچیده بوده 
و با س�الیق متعددی انجام می‌گیرد. مس��لماً چنانچه اثر 
مورد مطالعهؤ منتقد تکوینی یک رمان باشد، جست‌وجوی 
مرزهای مش��خص بین عینیتها و ذهنیتها متفاوت از اثری 
خواهد بود که در قالب نمایشنامه، فیلمنامه و حتی یک اثر 
انتقادی به رش��تهؤ تحریر در آمده باشد. در مطالعات نقد 
تکوین��ی، هر یک از انواع ادبی روش خاصی را می‌طلبد و 
حتی پیونده��ای انجام یافته در عرصهؤ پیش��امتن هر یک 
از آنه��ا نیز با دیگ��ری متفاوت اس��ت. بنابراین در اصل، 
ما ب��ا دو تلاش عمل��ی متف��اوت روبه‌رو هس��تیم: از یک 
س��و تلاش مؤلف یا نویس��نده در راس��تای تلفیق ذهنیت 
و عینی��ت ب��رای خلق اثر و ازس��وی دیگر س��عی و تلاش 
منتقد تکوینی برای تفکیک این دو به منظور آشکار کردن 
رون��د خلاقیت و کمک به خواننده یا مخاطب برای درک و 
فهم آنچه در متن چاپی موجود نیس��ت، اما در پیش��امتن 
می‌توان نش��انه‌ها وآث��ار آن را یافت و آن را بازس��ازی 
ک��رد. می‌توان گفت که هم نویس��نده و ه��م منتقد تکوینی 
در ی��ک حیط��هؤ‌ عمل��ی با هم مواجه می‌ش��وند. نویس��نده 
پیش��اپیش در تکوی��ن متن خوی��ش در حیط��هؤ عمل قرار 
دارد و منتقد تکوینی نیز کار خود را با یک مس��ئله بالفعل 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           72 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


آغ��از می‌کند. هر اث��ر ادبی )رمان، نمایش��نامه، فیلمنامه 
و ...(، هن��ری، علم��ی، انتق��ادی و ... نتیج��هؤ ی��ک تلاش 
مس��تمر است و خلاق، نویس��نده یا مؤلف نیز برای خلق 
اثر خود، بالاجبار دس��ت به جمع‌آوری اطلاعات، اس��ناد 
و مناب��ع می‌زن��د و س��پس کار خ��ود را ش��روع می‌کند و 
چون پیش��اپیش در حیطهؤ کار عملی واقع ش��ده، از خود، 
آث��ار و ردپای��ی به جا می‌گ��ذارد و نقد تکوین��ی نیز دقیقاً 
 ب��ه همین ردپاه��ا و آثار به‌جا مانده علاقه نش��ان می‌دهد 
)Lebrave, 1992, p. 36(. بنابرای��ن در تکوی��ن ی��ک اثر، 
پرونده‌ای به صورت س��ابقه و پیش��ینهؤ عملی )پیشامتن( 
ب��ه جا می‌ماند که نیازمند مطالعه اس��ت. گاهی، برخی از 
نویس��ندگان، در دوران خلق اثر خود، پرونده‌ای مکتوب 
ترتیب می‌دهند که بعد از انتشار آن، منتقد تکوینی می‌تواند 
متن نهایی و روند آن را با سابقهؤ مکتوب موجود، مقایسه 
کن��د. تطابق و عدم تطاب��ق متن نهایی ب��ا پرونده مکتوب 
می‌تواند موضوع جالبی برای مطالعات نقد تکوینی باشد. 
البته نباید فراموش کرد که دستیابی به این پرونده بسیار 
دشوار است چرا که نویسندگان حاضر نیستند به راحتی 
اس��رار و کلی��د خلاقیت خ��ود را دراختیار منتق��دان قرار 
دهند. ع�الوه بر این پروندهؤ مکت��وب از عوامل و عناصر 
عینی مختلفی ش��کل یافته و مس��لماً تعدادی از آنها نیز با 
رمز و رموزی که مختص نویس��نده است، علامت‌گذاری 
ش��ده‌اند و برای منتقدان ناشناخته هستند. در اینجا منتقد 
تکوین��ی باید در صدد کش��ف روابط موج��ود بین آنها و 
همچنی��ن نحوهؤ به‌کارگیری آنه��ا در خلاقیت و تکوین اثر 
باش��د. در سایهؤ‌ همین تشخیص صحیح و رمزگشاییهای 

درس��ت و بجا است که س��ایر نقدها نیز خواهند توانست 
به واقعیتهای موجود در متن دس��ت‌ یافته و در تحلیلهای 

خود درست عمل کنند.
با اینکه در دسترس داشتن پروندهؤ مکتوب می‌تواند کمک 
ش��ایانی به منتقد تکوینی کند اما مس��لماً پیش��امتن مورد 
مطالعه با برنامه‌های از پیش تعیین شدهؤ نویسنده بسیار 
متف��اوت خواه��د بود. زی��را عرصهؤ تکوین مت��ن یا همان 
خلاقیت که پیشامتن، نمود آن است، جایی است که افکار 
و اندیش��ه‌های متفاوت، س�الیق و نظرگاه‌های مختلف و 
همچنین آرا و اس��ناد و مناب��ع گوناگون در هم می‌آمیزند 
و به ش��یوه‌ای حالت همزمانی به خود می‌گیرند تا موجب 
تولد متن ش��وند. این زایش متن تا حدودی با زایش افکار 
و اندیش��هؤ نویسنده همراه اس��ت و فی‌البداهه رخ می‌دهد 
چ��را که خلاقیت فی‌نفس��ه ام��ری حاضر اس��ت و اگر هم 
تحت ‌تأثیر برنامه‌های گذشته مؤلف ظهور کند، باز نهایتاً 
در اث��ر عوامل و عناصری پدی��د می‌آید که از زمان انجام 
آن پیروی می‌کنند. بنابراین خلاقیت را می‌توان محصول 
مشترک گذشته، حال و آینده دانست که جملگی در دنیای 
درونی خلاق یا همان نویسنده شکل گرفته و در پیشامتن 

جاری می‌شود.
صرفنظ��ر از وج��ود یا ع��دم وجود 
آنچ��ه  نویس��نده،  برنام��ه مکت��وب 
ب��رای ما اهمی��ت دارد این اس��ت که 
نقد تکوین��ی باید چگون��ه آثار ادبی 
را م��ورد مطالع��ه قرار ده��د؟ منتقد 
تکوین��ی ب��رای بازخوانی و بازس��ازی پیش��امتن به چه 

73

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 نقد تکوینی
 و اثر ادبی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           73 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


روش��هایی متوسل می‌ش��ود؟ آیا صرفاً وجود برنامه‌ای 
مکت��وب از س��وی نویس��نده می‌توان��د مش��کلات منتق��د 
تکوین��ی را هموارس��ازد؟ برای دس��تیابی به پاس��خ این 
س��ؤالات، لازم اس��ت بگوییم که منتقد تکوین��ی ابتدا باید 
به س�الیق و شیوه‌های نویس��نده در خلق اثر آشنا شود 
وس��پس مراح��ل خلاقیت اثر و روش��های ن��گارش آن را 
م��د نظر قرار ده��د. به‌عنوان مثال او باید بداند نویس��نده 
چگون��ه در مرحل��هؤ پیش‌نگارش اثر خ��ود را تدارک دیده 
اس��ت و چگونه توانسته است اسناد و مدارک جمع‌آوری 
ش��ده را در خل��ق اثر خود به‌کار بگیرد. مس��لماً او بعد از 
آشنایی با این موارد که به‌عنوان اصول اولیهؤ نقد تکوینی 
محسوب می‌ش��وند، خواهد توانست پروندهؤ تکوین خود 

را بر حسب آنها تدوین کند. 
در مجموع برای هر اثر و هر خلاقیتی می‌توان سه مرحله 
متف��اوت را در نظر گرفت: قب��ل از زایش، زایش و پس از 
زایش. منتقد تکوینی باید در کار خود با لحاظ کردن امور 
مربوط به این مراحل، روشهای متناسب با هر یک از آنها 
را ب��ه‌کار گیرد و از این طریق رون��د خلاقیت اثر را برای 
مخاطب بیان کند. در ادامه به مطالعه س��یر تکامل هر یک 

از این سه مرحله می‌پردازیم. 
1. قبل از زایش متن

همانط��ور که پیش��تر نیز متذکر ش��دیم، نق��د تکوینی کار 
خ��ود را از قبل از زایش اثر ش��روع می‌کند و با جمع‌آوری 
اطلاعات، اس��ناد و مدارک لازم سعی می‌کند تأثیر عینیتها 
و منابع بیرونی را در ش��کل‌گیری اثر مورد مطالعه نشان 
دهد. لازم است یادآوری کنیم که این مرحله از نقد تکوینی 

بس��یار وس��یع و در عین حال حساس اس��ت. زیرا، منتقد 
تکوینی خود را در مقابل توده‌ای از یادداشتها، بریده‌های 
روزنامه‌ها و مجلات، علائم رمزگذاری شده، اعداد و ارقام 
رمز‌دار، نوش��ته‌های پراکنده، تصویر صفحات نامرتب و 
مسائل جزئی و کلی دیگری خواهد یافت که هر یک از آنها 
می‌تواند کلید معماهای نهفته در متن چاپی باشد. اما ممکن 
اس��ت تمامی ای��ن عواملی که ذکر ش��د در خدمت خلاقیت 
اث��ر قرار نگیرد و در خلاقیت اثر نقش��ی نداش��ته باش��ند. 
به‌عبارت دیگر، وجود هر نوع یادداشت، منابع و مدارک... 
نمی‌تواند حتماً روند خلاقیت اثر را تقویت کند چرا که گاهی 
نویسنده صرفاً از روی علاقه و یا از روی کنجکاوی دست 
ب��ه جمع‌آوری اینگون��ه عناصر پراکنده می‌زن��د. بنابراین 
ب��ا توجه ب��ه مطالب فوق، مرحلهؤ پی��ش از زایش اثر را نیز 

می‌توانیم به دو مرحلهؤ جزیی تقسیم کنیم:
 1- ‌نویس��نده بدون قصد تألیف و خلق یک اثر، پیشاپیش 
اس��ناد و مدارک فراوانی به ص��ورت پراکنده جمع‌آوری 
می‌کن��د و در نظر ندارد آن را مبن��ای خلاقیت اثر خویش 

قرار دهد. 
2- نویس��نده هم��هؤ اطلاعات، منابع، یادداش��تها و اس��ناد 
معتبر را جمع‌آوری می‌کند تا بتواند به کمک آنها اثر خود 
را خل��ق کند. نبای��د فراموش کرد که ای��ن نوع جمع‌آوری 
اطلاعات، اس��ناد و م��دارک در مدت زمان��ی کوتاه انجام 
نمی‌گیرد. زیرا نویسنده گاهی از نظر زمانی به دورترین 
خاطرات، یادداش��تها، اس��ناد، مدارک، تابلوها، عکسها، 
مراسلات و غیره مراجعه می‌کند و آنها را به‌عنوان بهترین 
و مؤثرترین اسناد زندگی خود برمی‌شمرد. بنابراین هم 

74

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           74 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


در مرحلهؤ اول و هم در مرحلهؤ دوم، ممکن اس��ت اس��ناد 
و مدارکی وجود داش��ته باش��د که حتی به دوران کودکی 
مؤلف مربوط باش��ند. البته منظور این نیست که با دیدی 
روان کاوانه به مسئلهؤ خلاقیت یک اثر نگاه کنیم بلکه هدف 
این اس��ت که ریش��ه‌های عمی��ق مطالعات نق��د تکوینی را 
برای مخاطب مش��خص کرده و اع�الم کنیم که حوزهؤ نقد 
تکوین��ی، از حیث تاریخی��ت، نه فقط به مطالع��هؤ خود اثر 

بلکه به تمام گذشتهؤ مؤلف نیز مربوط است. 
روش کار نویسنده در مرحلهؤ قبل از تولد اثر با پیچیدگیهایی 
همراه اس��ت. اگر نویسنده‌ای بخواهد براساس اطلاعات، 
اس��ناد و مدارک جمع‌آوری ش��ده، اثر خود را خلق کند، 
مس��لماً در ابتدای کار، به ویرای��ش و پالایش آنها خواهد 
پرداخت و طرحهای اولیهؤ خود را مهیا خواهد کرد. برای 
ش��روع، لازم اس��ت وی به طرحهای خود س��ر و سامان 
داده و آنه��ا را مرتب کند و با معیارهای تعریف ش��ده به 
دس��ته‌بندی آنها بپردازد. باید با توجه به کلیت روشهای 
خ��ود، ک��م و کیف مناب��ع و اس��ناد و م��دارک موجود را 
س��نجیده و جنبه‌های عمل��ی کار خ��ود را پیش‌بینی کند. 
پس از بررس��ی‌ و برنامه‌ریزی مقدماتی برای شروع کار 
عملی در خصوص خلق اثر، نویسنده می‌تواند بلافاصله 
دس��ت به‌کار ش��ود و عملاً کار خود را طبق برنامه آغاز 
کن��د و یا همانطور که برخی از نویس��ندگان عمل می‌کنند 

و قب�الً نیز عمل می‌کردن��د، با تدبیر 
مقدمات دیگری، کار خود را ش��روع 
کن��د. پس، با توجه به تنوع روش��ها 
و ش��یوه‌های عملی نویسندگان، کار 

نقد تکوینی نیز به مراتب مشکل‌تر خواهد بود. زیرا منتقد 
تکوینی باید روشها و ابزار نقد خود را با روشهای به‌کار 
گرفته شده توسط نویس��نده هماهنگ کند تا از این طریق 
بتوان��د به بهترین وجه به لایه‌های درونی پیش��امتن نفوذ 
ک��رده و موارد جدی��دی را برای مطالع��ات نقدهای دیگر 

فراهم آورد. 
برخی از نویس��ندگان ترجیح می‌دهن��د کار خود را با یک 
آماده‌س��ازی ذهنی و تخیلی ش��روع کنند و س��عی دارند 
دنیای ممکن اثر خود را قبل از اینکه به کاغذ انتقال دهند، 
ی��ک بار در ذهن خود مرور ک��رده و جزئیات و کلیات آن 
را در حوزهؤ تخیل خویش بس��ازند. از میان خیل عظیمی 
از این نویس��ندگان، می‌توانیم گوستاو فلوبر18، نویسندهؤ 
مش��هور فرانس��وی را مثال بزنیم. او قبل از اینکه قلم در 
دس��ت‌ بگی��رد و کار نوش��تن را آغاز کند، س��عی می‌کرد 
با اندیش��یدن به داستانها، روایات، ش��خصیتها، مکانها، 
زم��ان و ... که احتمالاً در بطن اثر گنجانده خواهند ش��د، 
ش��اکله‌ای کل��ی از اثر آتی خ��ود در ذه��ن بپروراند. این 
روش فلوب��ر را »روش رؤیای��ی«19 می‌نامیدن��د. چ��را که 
وی ب��رای مرور ذهن��ی آنچه برای اثرش مه��م می‌نمود، 
ب��ه پش��ت دراز می‌کش��ید و چندین روز متوال��ی آن را با 
تخیل خود بازسازی کرده سپس کار نگارش اثر را آغاز 
می‌کرد. مس��لماً نقد تکوینی نمی‌تواند به این حوزهؤ کاری 
نویسندگان یعنی همان تخیل و مرور 
ذهنی قبل از نگارش اثر، وارد ش��ود. 
در اینج��ا جز فعالیت ذهنی نویس��نده 
که ح��وزه‌ای کاملاً ش��خصی و ذهنی 

75

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

18. G. Flaubert 
19. Rêvasser

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           75 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


اس��ت، چیز دیگری به ص��ورت مکتوب و مس��تند وجود 
ندارد و نمی‌توان هیچ ردپایی از این ممارس��ت و بازبینی 
رون��د ش��کل‌گیری اثر یافت ت��ا بر اس��اس آن نقد تکوینی 
کار خ��ود را آغاز کند. اما نباید فراموش کرد که حتی در 
این حیطه از کار ذهن نیز، عملیات تکوینی از س��وی خود 
مؤلف به صورت ذهنی و تخیلی انجام می‌شود و نویسنده 
بارها تخیلات و تصورات ذهنی خود را بازس��ازی کرده 
و آنه��ا را پالایش و ویرایش می‌کند و پس از رس��یدن به 
ی��ک تصمی��م نهایی در خص��وص رؤیاه��ا و تصورات و 
تخیلات خود، تصمیم می‌گی��رد تلاش قلمی خود را آغاز 
کند؛ اینجاست که گوشه‌ای از تلاشهای ذهنی نویسنده از 

قلم تراوش خواهد کرد. 
اگ��ر با دیدی تکوینی، نظری به م��رور ذهنی و تخیلی اثر 
توسط نویسنده بیندازیم، ملاحظه خواهیم کرد سرچشمهؤ 
تم��ام خلاقیتها در همین دنیای درونی و ذهنی نویس��نده 
است. زیرا اگر متن چاپی اثر را محصول تلاشهای عظیم 
نویسنده در پیشامتن بدانیم و معتقد باشیم که متن چاپی 
اثرچی��زی نیس��ت جز نتیج��ه و خلاصهؤ حج��م بزرگی از 
نوش��تار و تمرین قلمی نویس��نده تحت عنوان پیشامتن، 
بای��د اذع��ان کنیم که پیش��امتن نیز به نوب��هؤ خود حاصل 
و نتیجه تلاش��های پایان‌ناپذیر، بازبینیها و بازسازیهای 
ذهنی و تخیلی اثر توسط نویسنده است. بنابراین از آنجا 
که حوزه‌های مربوط به بازس��ازی، بازبینی، اصلاحات، 
دوباره‌س��ازی، بازنگ��ری و ... ج��زو موضوع��ات نق��د 
تکوین��ی محس��وب می‌ش��وند، اگ��ر از ای��ن ن��وع فعالیت 
نویس��نده، یعنی مرور ذهنی و تخیل��ی اثر قبل از تحریر، 

76

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

آثار، اسناد و مدارکی ملموس به‌جا می‌ماند، می‌توانست 
یکی از  بهترین زمینه‌های مطالعاتی نقد تکوینی باشد. 

گاهی نیز بعضی از نویسندگان، مانند اونوره دو بالزاک، 
برای شروع انجام طرح نگارش اثر خود و قبل از هرگونه 
اق��دام عملی ب��رای نگارش آن، دس��ت به ابت��کار دیگری 
می‌زنند. آنها ضمن به رؤیا کشیدن کلیات اثر آیندهؤ خود، 
کلماتی را که به نظرش��ان مهم اس��ت، یادداشت می‌کنند. 
این کلمات ممکن است در خصوص همهؤ عناصر داستانی، 
روایی، ش��خصیتها، زمان و مکان اثر باش��ند و هریک از 
آنها به عنوان کلید بس��یاری از معماهای پیچیدهؤ احتمالی 
در نظر گرفته ش��وند. تفاوت این روش با شیوهؤ پردازش 
ذهنی اثر این است که در اینجا نقد تکوینی می‌تواند آثار و 
ردپایی از فعالیت ذهنی نویسنده بیابد و به همین جهت قادر 
خواهد بود بر اس��اس آن، فرضیات��ی را در مورد حرکت 
ذهنی نویس��نده در نظر بگی��رد. بنابراین ش��یوهؤ »کلمات 
کلیدی« به کار گرفته ش��ده از س��وی نویس��نده، می‌تواند 
اس��تخوان‌بندی اثر مورد نظرمحسوب ش��ده و راهنمای 
خوبی برای منتقد تکوینی باشد چرا که در اینجا، برعکس 
روش مرور صرفاً ذهنی و تخیلی اثر توس��ط نویس��نده، 
نقد تکوینی دست‌آویزهای ملموس خود را، هر چند اندک 
و مح��دود، می‌یاب��د و می‌تواند براس��اس مطالعات اولیهؤ 
خود درب��ارهؤ این عناصر فیزیک��ی و ملموس به جا مانده 
از فعالی��ت ذهنی مؤلف، کار عملی خ��ود را برنامه ریزی 
کن��د. از آنجا که ای��ن واژگان، اولین گامهای عملی مؤلف 
در نگارش اثر و ایجاد پیش��امتن محسوب می‌شوند و به 
عنوان کلید بس��یاری از روابط داستانی و روایی در نظر 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           76 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


گرفته می‌شوند، منبع بس��یار ارزشمندی برای مطالعات 
تکوینی به شمار می‌روند. اما کشف دقیق روابط موجود 
بین این کلید واژه‌ها و همچنین تقدم و تأخر و نقش‌آفرینی 
آنها در خلاقیت و رمزگش��ایی، قصد و هدف نویسنده از 
انتخ��اب آنها، کار نقد تکوینی را با مش��کل مواجه خواهد 
ک��رد زیرا ای��ن نقد جز با چند واژهؤ مه��م اما پر رمز و راز 
و جز با فرضیات و حدس و گمانهای غیر مس��تند‌ با چیز 
دیگری مواجه نیس��ت و برای انج��ام کار عظیمی که پیش 
رو دارد، وج��ود این کلید واژه‌ها ب��ه تنهایی کافی به نظر 
نمی‌رس��د. نقد تکوینی نیازمند پیش��امتنی وسیع و جامع 
است تا بتواند از طریق آن روابط مکانیسمهای امورعینی 
و ذهن��ی را در یافته ولایه‌های پنهان و زیرین آن را برای 

مخاطب آشکار کند.
این »واژگان کلیدی« نه در پیشامتن بلکه اغلب در دفترچه 
یادداشت یا خاطرات نویسنده نوشته می شوند. گاهی نیز 
نویسنده ترجیح می‌دهد آنها را جایی غیر از دفترچه‌های 
معمول، که اغلب زیر دست وی قرار دارند، یادداشت کند. 
حتی گاهی به قدری آنها را به صورت خلاصه و رمزآلود 
یادداش��ت می‌کند که بازخوانی و بازسازی مجدد آنها از 
س��وی خود نویسنده نیز امری دش��وار به نظر می‌رسد. 
منتق��د تکوینی در چنین وضعیتی با دو مش��کل اساس��ی 
روبه‌رو خواهد بود: از س��ویی او نمی‌تواند به سادگی به 
ای��ن واژگان کلیدی دس��ت یابد و از س��وی دیگر چنانچه 
از لاب��ه‌لایِ یادداش��تهای نویس��نده موفق به کش��ف آنها 
ش��ود، به راحتی نخواهد توانس��ت روابط منطقی و حاکم 
موجود بین آنها و پیشامتن را یافته و مجدداً برقرار کند. 

بنابرای��ن می‌توان نتیجه گرفت که وجود »واژگان کلیدی« 
برای کار منتقد تکوینی لازم و ضروری است اما کافی به 

نظر نمی‌رسد.
برخی دیگر از نویس��ندگان نیز قبل از ن��گارش اثر خود، 
طرحه��ای متعددی را به صورت نوش��ته ب��رای کار خود 
تهی��ه می‌کنند ت��ا در قالب آنها کاره��ای عملی خلاقیت اثر 
را پیش ببرند. ذکر این نکته لازم اس��ت که داشتن طرحی 
ب��رای نگارش اثر، بس��یار متفاوت از آن چیزی اس��ت که 
در ب��اب »واژگان کلیدی«  ذکر ش��د. زیرا طرح، حتی اگر 
به صورت اولیه و کلی تهیه ش��ود، گس��ترده‌تر و گویاتر 
از مرحل��هؤ »واژگان کلیدی« اس��ت. اینگونه طرحها دارای 
دو مرحل��هؤ‌ جداگانه‌اند: طرح اولیه یا خام و طرح توس��عه 
یافته. نویسنده با ریختن طرحی اولیه، کلیات حرکت خود 
و همچنی��ن چارچوب اصل��ی عناصر داس��تانی، روایی، 
ش��خصیت‌‌پردازی، زمانی و مکان��ی خویش را پایه‌ریزی 
می‌کند. به نحوی که خط س��یر نگارش تقریباً پیش��اپیش 
مش��خص ش��ده و حتی می‌توان در اینجا ش��اکلهؤ‌ کلی اثر 
آینده را یافت اما نحوهؤ ش��روع عملی و همچنین چگونگی 
تلفی��ق این عناصر را با هم نمی‌ت��وان به صورت دقیق در 
طرح اولیه دید. به‌عبارت دیگر، تمام عناصر مهم اثر، یعنی 
بدنهؤ اصلی اثر آتی، به نحو مقتضی در طرح آشکار شده 
اس��ت اما نویسنده هنوز به روابط آنها اشاره‌ای نکرده و 
م��ا نیز از چگونگی تأثیرگ��ذاری و تأثیرپذیری آنها از هم 
اطلاعی نداری��م. همچنین محدودهؤ عوام��ل عینی و ذهنی 
نیز در آنجا ناش��ناخته اس��ت. در واقع، طرح خام، زمینهؤ 
ورود نویس��نده به حیطهؤ عمل��ی کار را فراهم می‌آورد و 

77

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           77 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


ممکن اس��ت هر لحظه از سوی نویسنده دستخوش تغییر 
و تحول شود اما برعکس، طرح توسعه یافته طرحی است 
که بر اساس طرح اولیه ساخته می‌شود و حرکتهای عملی 
در چگونگی تلفیق روایات، ش��خصیت ‌پردازی، توصیف 
و تبیین مکانها، کاربرد دقیق زمان و... را نشان می‌دهد. 
ای��ن طرح در حیط��هؤ عملی تبدیل به یک س��ناریوی واقعی 
می‌ش��ود و بر حس��ب همین س��ناریو می‌توان تا حدودی 
اث��ر نانوش��ته را خواند. به عب��ارت دیگر، طرح توس��عه 
یافته روابط همهؤ عناصر موجود در طرح اولیه و همچنین 
مکانیس��مهای تأثیرپذی��ری و تأثیرگ��ذاری آنه��ا بر هم و 

محدودهؤ عینیتها و ذهنیتها را آشکار می‌کند. 
با در نظر گرفتن ش��رایط طرحهای اولیه و توسعه یافته، 
چنین استنباط می‌شود که طرح توسعه یافته، با توجه به 
اینکه به عنوان سناریوی کتاب در دست نگارش محسوب 
می‌ش��ود، با حیطهؤ عملیات��ی نقد تکوینی بس��یار مأنوس 
اس��ت. البته ط��رح اولیه هم، می‌تواند ب��رای مطالعهؤ دقیق 
طرح توس��عه یافته به‌کار گرفته ش��ود و حتی در کش��ف 
حقایق مربوط به س��ناریو نیز مؤثر باش��د. زیرا در اغلب 
موارد نویسنده‌ای که علاقه‌مند باشد کار نگارش اثر خود 
را با انجام طرح آغاز کند، هر دو طرح مورد اشاره را تهیه 
می‌کند و هم از این روس��ت که طرح توس��عه یافته، همان 
ش��کل کامل شده طرح اولیه است. اما از نظر نقد تکوینی، 
طرح اولیه به تنهایی نخواهد توانس��ت انتظارات مطالعات 
تکوین��ی را برآورد و وجود هر دو ی��ا حداقل وجود طرح 
توس��عه‌یافته به تنهایی می‌تواند منبع مهمی برای کار نقد 
تکوینی باشد. البته چنین نظری نباید موجب شود اهمیت 

و نق��ش طرح اولیه را کمتر از آن چیزی که هس��ت بدانیم 
زیرا همانطور که مطرح ش��د، طرح توس��عه یافته همواره 
نیازمند طرح اولیه بوده و از طریق آن تش��کیل می‌شود و 
اگر طرح اولیه به خوبی تدوین نشود، مسلماً طرح توسعه 
یافته و به دنبال آن س��ناریوی مورد نظر نیز با مشکلات 
ف��راوان مواجه خواهد ش��د. بنابراین هر چن��د طرح اولیه 
مس��تقیماً با تکوین متن در ارتباط نیس��ت اما عاملی است 
که باید به درس��تی و با دقت زیاد تدارک دیده ش��ود چرا 

که پایه و اساس خلاقیتهای بعدی است.
در ای��ن س��ه روش مربوط به قب��ل از زایش مت��ن، یعنی 
رؤیاپ��ردازی و تفک��ر ک��ردن، برگزیدن کلم��ات کلیدی و 
پی‌ری��زی ط��رح اولیه و توس��عه یافت��ه، تنها رون��د اخیر 
اس��ت که با به‌جا گذاش��تن آث��ار و نش��انه‌های ملموس، 
ب��ا مکانیس��مهای نقد تکوین��ی و روش��های مطالعاتی آن 
همخوان��ی بیش��تری دارد در حال��ی ک��ه دو روش اول 
بیش��تر جنبهؤ ذهنی و تخیلی داش��ته و آث��ار کمتری بر جا 
می‌گذارند؛ آثار و نش��انه‌هایی که تنها با تفس��یر و تأویل 
تبیین می‌ش��وند و به س��ختی می‌توانیم ارتباطی منطقی و 
قطعی بین آنها وخلاقیت پیشامتن ایجاد کنیم. زیرا مسلماً 
پیش��امتنی که بر اس��اس دو روش اول تحق��ق می‌یابد به 
مرات��ب متفاوت از پیش��امتنی اس��ت که به‌واس��طهؤ طرح 
اولیه و توس��عه یافته خلق می‌شود. به تبع همین دیدگاه، 
چنانچ��ه کار منتق��د تکوین��ی براس��اس پیش��امتنی انجام 
ش��ود که مبتنی بر دو روش اول باشد، بسیار مشکل‌تر، 
طولانی‌ت��ر و پیچیده‌تر از کاری اس��ت ک��ه منتقد تکوینی 
دیگری آن را بر اس��اس پیش��امتنی انجام داده باش��د که 

78

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           78 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


با ش��یوهؤ طرح اولیه و توس��عه یافته محقق می‌شود. پس 
آثاری که نگارش آنها با روش س��وم شروع می‌شود، به 
مراتب آس��ان‌تر و هموارتر از سایر روشها مورد مطالعه 
قرار می‌گیرن��د و نقد تکوینی نیز اغلب به راحتی موفق به 
کشف ناش��ناخته‌های آنها می‌شود و رموز نهفته در آنها 
را آش��کار می‌کند در حالی که آثار خلق ش��ده بر اس��اس 
دو ش��یوهؤ دیگ��ر اغلب به صورت بس��ته و مرم��وز باقی 

می‌مانند.
2. زایش متن

اصلی‌ترین و عملیاتی‌ترین مرحله کار نقد تکوینی از آنجا 
آغاز می‌شود که نویسنده تلاش می‌کند پیشامتن خود را 
بیافریند. این پیش��امتن همان عملیات نوش��تاری یا تلاش 
قلمی خالق یا نویسنده است که نهایتاً به زایش متن منجر 
خواهد ش��د. در این مرحله نویس��نده س��عی می‌کند وارد 
حیطهؤ نگارش اثر ش��ده و به »آماده‌سازی آن به صورت 
کتبی«20 بپ��ردازد. اما نباید فراموش ک��رد که خلاقیتهای 
ادبی بسیار متنوع هستند ونویسنده نیز بر حسب نوع اثر 
مورد نظر، مرحلهؤ ورود به حیطهؤ نگارش را آماده می‌کند. 
به عنوان مثال اگر اثر در دس��ت نگارش، یک رمان باشد، 
نویسنده عوامل و عناصر مربوط به رمان را تهیه می‌کند 
و ب��ه برنامه‌ری��زی آنها می‌پ��ردازد. در عرص��هؤ نگارش 

رمان، نویسنده به عصری 
ک��ه داس��تان در آن اتف��اق 
خواهد افتاد، اشاره خواهد 
ک��رد و یا به تهی��ه و تدارک 
نام ش��خصیتهای خیالی یا 

واقعی، مکان، مسائل تاریخی، اجتماعی و همچنین زمان 
خواه��د پرداخت. اما پ��ردازش صرف به این مس��ائل به 
معنای خلق اثر نیس��ت چرا که نویسنده باید از این مرحله 
عبور کند و به خلاقیت متن اثر بپردازد. در واقع تا زمانی 
که مؤلف به نوش��ته رو نیاورد، در حیطهؤ سناریوسازی 
اث��ر اس��ت و نباید فرام��وش کرد ک��ه گذر از س��ناریوی 
نگارش اث��ر تا خود ن��گارش و یا ن��گارش رضایت‌بخش 
آن، تلاش عملی زیادی می‌طلبد. به عبارت دیگر نویسنده 
باید از مرحله »قبل از تولد« اثر گذرکرده، »زایش متن« یا 
همان پیشامتن را فراهم آورد و به »متن« که هدف اصلی 

 .)Debray-Genette, 1988( اوست، برسد
از آنج��ا ک��ه خلاقیت، ام��ری پیوس��ته و طولانی اس��ت، 
نویس��نده در گ��ذر از مرحل��ه‌ای به مرحلهؤ بع��د، لزوماً با 
برنامه‌ریزی دقیق حرکت خواهد کرد. نویس��نده یا خلاق 
خوب و توانا کس��ی است که حاضر نش��ود به سادگی و 
عجولان��ه از مرحل��هؤ پیش‌نگارش به مرحل��هؤ نگارش گذر 
کن��د. چرا که مرحله قبل از تولد متن و س��پس پیش��امتن 
یا عرصهؤ زایش متن هر اندازه غنی‌تر و دقیق‌تر باش��د به 
همان ان��دازه متن مورد انتظار نیز محکم‌تر و مس��تدل‌تر 
خواهد بود. بنابراین هر یک از مراحل مورد اشاره نسبت 
به مرحلهؤ بعدی خود به عنوان مقدمه، مدخل و پیش��امتن 
محسوب می‌ش��ود و مسلماً 
گ��ذر از یکی به دیگ��ری باید 
تحت ش��رایط خاصی انجام 
گی��رد. مث�الً اگر ش��رایط و 
لوازم مورد نیاز برای ورود 

20. textualisation

79

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           79 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


به مرحلهؤ نگارش مهیا نباش��د، مس��لماً نگارش و خلاقیت 
پیشامتن با مشکل مواجه خواهد شد و نتیجه رضایت‌بخش 
نخواه��د بود. همچنی��ن گذر از مرحلهؤ ن��گارش به مرحلهؤ 
نگارشِ رضایت‌‌بخش نیز تلاش دیگری است که نویسنده 
بای��د با درایت تم��ام آن را انجام دهد. اما مس��لماً ماهیت 
هر گذری نسبت به دیگری متفاوت است. به‌عنوان مثال، 
گذر از پیش‌نگارش به مرحلهؤ پیش��امتن یا نگارش، اغلب 
به ش��کل نظری و ذهنی اس��ت اما گذر از مرحلهؤ پیشامتن 
یا همان نگارش به نگارشِ رضایت بخش یا به تولد متن، 
تلاش��ی عملی است که در آن نویس��نده جنبه‌های عینی و 
ذهنی، نظری و عملی، تکرار و بازسازی و غیره را در هم 

می‌آمیزد و زایش متن را نوید می‌دهد.
در اینج��ا، به وی��ژه در مرحلهؤ نگارش رمان، نویس��نده، 
ع�الوه بر تدارک پیرن��گ، به تجزیه و تحلی��ل ماجراهای 
پراکنده‌ای که قرار اس��ت در اثر اتفاق بیفتند، می‌پردازد. 
نح��وهؤ به‌کارگی��ری زم��ان در برهه‌ه��ای مش��خص، ب��ه 
تصریح اثر کمک می‌کند و تطابقی بین روایات، توصیفات 
و ش��خصیتها ب��ه‌ وجود م��ی‌آورد. او می‌توان��د همه این 
موارد را در پیشامتن ذکر کرده یا به طور فشرده آنها را 
طرح‌ریزی کند. ایجاد هماهنگی بین همهؤ عناصر اثر مورد 
نظ��ر، امری اس��ت حیاتی که بلافاصله پ��س از انجام آن، 
نویسنده درصدد متن »آفرینی« برمی‌آید؛ یعنی نویسنده 
تلاش می‌کن��د برنامه‌هایی را که در مراحل اولیه نگارش، 
تهی��ه کرده بود به متن ثابت و نهای��ی تبدیل کند. در واقع 
متن‌آفرین��ی، اصلی‌ترین هدفی اس��ت که هرنویس��نده‌ای 
دنب��ال می‌کن��د. در ای��ن مرحل��ه، از لابه‌لای نوش��ته‌های 

دره��م و برهم و از خ�الل قلم‌خوردگیها، چرک‌نویس��ها 
و بازنویس��یها، مت��ن، آرام آرام س��ر ب��ر م��ی‌آورد و به 
مرحلهؤ پایانی خود نزدیک می‌ش��ود. اما چون متن‌آفرینی 
مرحلهؤ اصلی خلاقیت محس��وب می‌ش��ود و زمینهؤ خوبی 
برای اجرای روش��های گوناگون خلاقیت است، نویسنده 
بیش��تر برای بهتر کردن متن خویش تلاش خواهد کرد و 
کمت��ر به خلاقیتهای پیش پا افت��اده رضایت خواهد داد و 
در اینجاس��ت که نویسنده با به جا گذاشتن آثار و مدارک 
مکت��وب و ملموس از تلاش بی‌وقف��هؤ قلمی خویش، زمینهؤ 
بس��یار خوبی برای مطالعات نقد تکوینی فراهم می‌آورد. 
بنابراین رسیدن به یک متن رضایت‌بخش رابطهؤ مستقیمی 
با رشد و توسعهؤ نقد تکوینی دارد. زیرا نویسنده هر چقدر 
حساس��یت بیش��تری نس��بت به روند پیدایش متن نهایی 
خود داش��ته باش��د، همانقدر نیز امکان زمین��هؤ مطالعاتی 
نقد تکوینی بیش��تر می‌ش��ود چرا که عرص��هؤ خلاقیت یک 
اثر ادبی، جز با نوش��تار و دوباره‌نویس��ی میس��ر نیست 
و هر کجا نوش��ته‌ای وجود دارد و تکرار و بازنویسی‌ای 
از آن ب��ه ج��ا مانده، می‌توان��د موضوع خوب��ی برای نقد 
تکوینی محس��وب شود. این نقد با تعقیب اولین حرکتهای 
نویس��نده در عرصهؤ نوش��تار، به نحوهؤ ش��کل‌گیری متن 
نهای��ی پی خواه��د برد و ب��ه قابلیتهای ممک��ن و احتمالی 
دست‌نوش��ته‌ها و چرک‌نویس��ها نی��ز خواهد رس��ید. به 
عبارت دیگر، منتقد تکوینی به بازخوانی و بازسازی متن 
خواه��د پرداخت و زوایای ذهنی و فکری نویس��نده را از 
لابه‌لای قلم خوردگیها، تغییر و تعویض عبارات، اغلاط، 
دوباره نویسیها و ... دنبال خواهد کرد. با توجه به موارد 

80

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           80 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


ذکر ش��ده می‌توان گفت  حوزه‌های تحقیق و پژوهش نقد 
تکوینی رابطهؤ مستقیمی با کار عملی نویسنده دارد.

نویس��نده در خلق اثر خویش بین جهان تخیل و اندیشه و 
جهان خلاقیتِ عملی واقع می‌شود و گذر از مرحلهؤ انتزاع 
ب��ه ملم��وس، حاصلی به دنبال خواهد داش��ت ک��ه به آن 
متن نهایی یا اثر خلق ش��ده می‌گویند. نویسنده از مرحلهؤ 
پیش‌ن��گارش به مرحله نگارش، ازتفکر به انجام، از تخیل 
و اندیشه به عمل و نهایتاً از پیشامتن به متن می‌رسد، در 
حالی که منتقد تکوینی کار خود را از متن ش��روع نمی‌کند 
بلکه به جس��ت‌وجوی ریش��ه‌های اولیهؤ این متن، یعنی به 
تم��ام پیش��امتنهای موج��ود علاقه‌مند اس��ت و راه کاملاً 
متفاوتی نس��بت به نویس��نده در پیش‌ می‌گیرد و همواره 
تلاش می‌کند ب��ه ورای متن نهایی دس��ت یابد. در اینجا، 
نویس��نده و منتقد دو مسیر کاملاً متضاد را طی می‌کنند: 
اول��ی س��عی دارد، برای نیل ب��ه خلاقیت اث��ر خویش، از 
تفک��ر و ذهنی��ت گذر ک��رده و به مرحلهؤ نگارش و س��پس 
به پیش��امتن و نهایتاً به زایش متن نزدیک شود در حالی 
که دوم��ی، کار خود را از یک عرص��هؤ کاملاً عملی، یعنی 
پیش��امتن، شروع کرده و تلاش می‌کند به سرچشمه‌های 

خلاقیت که در ذهن نویسنده قرار داشته‌اند دست یابد. 
در راس��تای همین تلاش اس��ت ک��ه منتق��د تکوینی نکات 
پنهانی و زیرین اثر را که حتی ممکن اس��ت خود نویسنده 
نیز از آن غافل باش��د، آش��کار می‌کند. در واقع در اینجا 
کار منتق��د تکوینی را می‌ت��وان به یک ن��وع »زیر خوانی« 
و »بیش‌س��ازی« تعبی��ر ک��رد. چرا ک��ه اگر تم��ام اغلاط، 
دوباره‌نویس��یها، تغییر و تعویض عب��ارات و غیره را در 

پیش��امتن به منزله سکوت و پش��یمانی نویسنده از ادامه 
کار خویش در خلاقیت بدانیم و اگر اینطور استنباط کنیم 
ک��ه این راهه��ا می‌توانس��تند او را به خلاقیته��ای دیگری 
هدایت کنند، پس ت�الش منتقد تکوینی چیزی جز خوانش 
لایه‌ه��ای زیرین اث��ر و س��اخت متعدد اثرهای نانوش��ته 
نخواه��د بود. به عبارت دیگر، اگر بر این باور باش��یم که 
پیش��امتن نوشته‌ای اس��ت که فقط یک متن را ایجاد کرده 
است و همان متن نیز جز متن نهایی یا متن چاپی نیست، 
مس��لماً قضاوت ما درست نخواهد بود. چرا که پیشامتن 
عرصهؤ متون گوناگون اس��ت، دنیاهای ممکن فراوانی در 
آن نهفته اس��ت و آثار نانوشتهؤ زیادی در آن وجود دارد 
و اگر تنها زایش یک متن را موجب ش��ده، به دلیل سلایق 
فکری و ذهنی نویس��نده بوده اس��ت. بنابراین پیش��امتن 
می‌تواند برای هر خوانش��ی متن جدیدی ارائه کند و برای 
هر تلاش��ی، دنیاهای ممکن خ��ود را در معرض دید قرار 
دهد. دقیقاً به همین علت اس��ت که نقد تکوینی اساس کار 
خود را پیش��امتن می‌داند. زیرا ع�الوه بر »زیرخوانی« و 
»بیش‌س��ازی«، با کش��ف موضوعات مرتبط ب��ا نقدهای 
دیگر، به سایر روشهای انتقادی نیز این امکان را می‌دهد 
ک��ه ب��ه مطالعهؤ دقیق و درس��ت آثار بپردازن��د. در واقع، 
رجوع نقد تکوینی به پیشامتن، نه تنها یک حرکت قهقرایی 
نیس��ت بلکه حرکتی است برخاسته از خود متن نهایی که 
هدف اصلی نویس��نده بوده و حتی از خود نویس��نده نیز 
فراتر می‌رود. اما اگر این رجوع به پیشامتن انجام نگیرد 
و نقد تکوینی در صدد نفوذ به دنیاهای ممکن آن برنیاید، 
م��ا فقط به مت��ن که حاصل فکر و ذهن تنه��ا یک نفر یعنی 

81

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           81 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


همان نویس��نده است، دست خواهیم یافت و از آشنایی با 
دنیاها و خلاقیتهای دیگر محروم خواهیم شد.

3. متن نهایی
هر چند نقد تکوینی اساس��اً پیشامتن را مورد توجه قرار 
می‌دهد ولی تا وقتی که متن نهایی به طبع و نشر نرسیده 
باش��د همچنان می‌توان��د موضوع مطالعات��ی نقد تکوینی 
واقع ش��ود. حت��ی بعد از چاپ مت��ن نهایی نی��ز، چنانچه 
تغییراتی در متن چاپی از س��وی مؤلف اعمال ش��ود، این 
اصلاح��ات وتجدی��د نظره��ا و بازنویس��یها می‌توانند در 
حوزهؤ مطالعاتی نقد تکوینی ق��رار بگیرند. نباید فراموش 
ک��رد که در ایام گذش��ته، کتابت برخی از آثار به وس��یلهؤ 
منش��ی یا کاتب صورت می‌گرفت و ممکن است هم اکنون 
نیز این چنین باشد. از آنجا که در قدیم چاپ و تکثیر کتابها 
ب��ه روال امروزی نبود و اغلب اوقات کاتبان و منش��یان، 
آث��ار را رونویس��ی می‌کردند ممکن ب��ود غلطهای زیادی 
در مت��ن نهایی ایجاد ش��ود. ای��ن مس��ئله در اغلب موارد 
از چش��م ناشران و کس��انی که بعداً دس��ت‌اندرکار چاپ 
و نش��ر بودند، مخفی می‌ماند و موجب می‌ش��د یک اثر با 
اغلاط زیاد به چاپ برسد. برای جلوگیری از تکرار چنین 
اغلاطی در اثر چاپی، بنابر توافق بین نویس��نده و ناشر، 
مت��ن نهایی برای بار اول در صفحاتی به چاپ می‌رس��ید 
که حاش��یه‌های خیلی بزرگی داش��تند. ای��ن صفحات در 
نهایت به خود نویس��نده عودت داده می‌شدند تا علاوه بر 
اصلاح برخی اغلاط ناش��ی از قلم کاتبها و منش��یان و یا 
حتی خود وی، دست به تغییر و بازنویسی برخی جملات 
بزند. از آنجا که حاش��یهؤ صفحات بزرگتر بود، نویسنده 

تمام اصلاحات و تغیی��رات مربوط به نگارش را در آنجا 
وارد ک��رده و پ��س از انج��ام، آنچه را که در نظر داش��ت 
محقق ش��ود، نهایتاً ب��ا امضای اثر، برای چاپ به ناش��ر 
تحویل می‌داد. حتی اتفاق می‌افتاد که خود ناشر نیز بنابر 
س��لیقهؤ خود در متن دس��ت برده و آن را اصلاح کند. این 
تغییر و تحول در عرصهؤ نوش��تار از س��وی ناشر، گاهی 
بدون اطلاع مؤلف و حتی علی‌رغم میل وی انجام می‌شد. 
مث��ال جالبی در این خص��وص درتاریخ ادبیات فرانس��ه 
وج��ود دارد که ذک��ر آن خالی از لطف نیس��ت. فلوبر در 
رم��ان م��ادام ب��وواری ب��رای نش��ان دادن اوج بدبخت��ی 
ش��خصیت اثر خود، یعنی خانم بوواری، دربارهؤ مس��ئلهؤ 
ازدواج، جملهؤ بسیار جنجال‌انگیزی نوشته بود که در آن 
زمان می‌توانس��ت هیاهوی بسیاری ایجاد کند و اعتراض 
بس��یاری از منتقدان علوم اجتماعی و جامعه‌شناس��ی را 
برانگیزد. فلوبر با نوش��تن جمله‌ای ب��ا این مضمون »این 
بود نتیجهؤ ازدواج«، می‌خواست با یک نگاه نقادانه ازدواج 
مرس��وم در آن عص��ر را زی��ر س��ؤال بب��رد و از برخی 
رسومات آن دوره انتقاد کند و این مسئله برخلاف عرف 
آن زمان محس��وب می‌ش��د. به همین خاطر، چاپ چنین 
مطلبی از س��وی ناش��رِ اثر فلوبر می‌توانست هم اعتبار و 
ارزش انتش��ارات را کمت��ر کند و هم مس��تقیماً بر فروش 
و توزی��ع کتاب مادام بوواری تأثیرمنفی بگذارد. بنابراین 
برای اجتناب از چنین احتمالات ناخوشایندی، ناشر بدون 
اطلاع مؤلف )فلوبر(، دست به تغییر جملهؤ وی زده بود و 
ب��ه جای جملهؤ »این بود نتیج��هؤ ازدواج«، عبارت »این بود 
نتیجهؤ ازدواج او« را جایگزین کرده بود. مس��لماً با اعِمال 

82

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           82 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


ای��ن تغیی��ر، تمامی عواقب ناخوش��ایند سرنوش��ت خانم 
بوواری متوجه ازدواج احساس��ی خود وی می‌شد و هیچ 

خطری عرف ازدواج را در آن عصر تهدید نمی‌کرد. 
مث��ال مربوط ب��ه فلوب��ر بیانگر اهمی��ت کار نق��د تکوینی 
اس��ت. زیرا وجود هر یک از عبارات ف��وق در متن چاپی 
می‌توانس��ت برای ناشر، مؤلف، خواننده، منتقد و جامعهؤ 
آن زمان سرنوشت‌ساز باشد. اگر مادام بوواری موضوع 
مطالعاتی نقد تکوینی واقع نمی‌شد، احتمال کشف تفاوت 
بی��ن این دو عب��ارت بعید به نظر می‌رس��ید. وجود چنین 
تغییرات و تحولاتی در متن نهایی یا متنی که در آس��تانهؤ 
چاپ و نشر باشد، طبیعی است. چرا که از دیرباز مسائل 
سیاسی و اجتماعی تأثیر مس��تقیم بر انتشار آثار داشته 
و بناب��ر موقعیتهای مختل��ف، از ش��دت و ضعف زیادی 
برخ��وردار بوده اس��ت. در اروپ��ا نیز که اکن��ون ادعای 
ح��ذف مس��ائل مربوط به سانس��ور را دارد، این مس��ئلهؤ 
بس��یار رواج داش��ت. اکنون نیز گاهی می‌توان سایه‌های 
سانس��ور را در چاپ و نشر آثار ملاحظه کرد. به عنوان 
مثال کتابی که پزشک مخصوص فرانسوا میتران )رئیس 
جمهور فقید فرانسه( با عنوان راز بزرگ، دربارهؤ افشای 
بیم��اری او قب��ل از نام��زد ش��دن در انتخاب��ات ریاس��ت 
جمهوری منتش��ر کرده بود، اعتراض محافل سیاس��ی و 
قضایی را برانگیخت و حتی دستور جمع‌آوری این کتاب 
نیز صادر ش��د. بنابراین هر زمان احساس شود در متن 
نهایی یا متن آمادهؤ چاپ و حتی متنی که به چاپ رس��یده 
بای��د تغییراتی انجام گیرد، متن مورد نظر را بازنویس��ی 
می‌کنن��د. متأس��فانه گاه��ی ای��ن کار با اهداف سیاس��ی، 

اجتماع��ی و مال��ی و بدون اطلاع مؤل��ف انجام می‌گیرد و 
ضربهؤ محکمی به پیکرهؤ اثر وارد می‌آورد.

بنابرای��ن مطالع��هؤ پیش��امتن قب��ل از انتش��ار، می‌توان��د 
موض��وع خوب��ی ب��رای نق��د تکوینی محس��وب ش��ود به 
ش��رط آنکه اوضاع اجتماعی، سیاس��ی و فرهنگی جامعه 
چنی��ن فرصتی را در اختیار منتق��د تکوینی قرار دهد. اما 
از آنجا که بس��یاری از تغییرات اعمال ش��ده در پیشامتن 
پ��س از تولد متن انج��ام می‌گیرند و گاه��ی نیز با قصد و 
نیت خاصی اعِمال می‌ش��وند، مس��لماً مطالعه و بررسی 
آنها حقایق پنهان دست‌نوش��ته‌ها و تلاش قلمی نویسنده 
را برای مخاطبان آش��کار خواهد کرد. در واقع، با توجه 
ب��ه اینک��ه چنی��ن تغییراتی کام�الً با قص��د و نی��ت انجام 
می‌گیرن��د، اغلب جنجال‌ برانگیز ب��وده و مباحث مهمی را 
مطرح می‌کنند، گاهی نقد و بررسی آنها می‌تواند به اعادهؤ 
حیثیت از نویسنده منجر شده و پیام کلی اثر را بازسازی 

کند. 
بین نقد تکوینی و روند انتش��ار اثر و تغییرات انجام شده 
در آن ارتب��اط منطقی وج��ود دارد. هنگام��ی که اثری به 
چ��اپ رس��ید، دیگ��ر نمی‌توان��د در ح��وزهؤ مطالعاتی نقد 
تکوینی ق��رار گیرد. چرا که نقد تکوین��ی با چاپ اثر، کار 
خود را تمام شده می‌داند و مطالعهؤ چنین آثاری بر عهدهؤ 
س��ایر نقدها است. تنها زمانی نقد تکوینی به مطالعهؤ آثار 
چاپ ش��ده می پردازد که نویسندهؤ اثر در قید حیات بوده 
و خ��ود ب��ه انجام چنی��ن تغییراتی در اثر اق��دام کند و نیز 
اث��ر او در رون��د انتش��ار از ناش��ری به ناش��ر دیگر و یا 
در تجدی��د چاپها از حیث نوش��تار دچار دگرگونی ‌ش��ده 

83

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           83 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


و ازمس��یر طبیعی خود خارج ش��ود و ماهی��ت آن بر اثر 
همین تغییرات دگرگون ش��ود. گاهی چنین دگرگونیهایی 
از عوام��ل متعددی چون سانس��ور، بازاریابی، تبلیغات، 
خوش‌خدمت��ی و غی��ره متأثرن��د و در ای��ن ص��ورت اگر 
اص��ل پیش��امتن را تحت تأثیر ق��رار داده و اصالت آن را 
متح��ول کنند، می‌توانن��د موضوع مطالعات��ی نقد تکوینی 
واقع ش��وند و برعکس چنانچه هیچ خدشه‌ای به پیشامتن 
وارد نس��اخته و روند طبیعی آن را به هم نزنند، خارج از 
حیط��هؤ مطالعاتی نقد تکوینی قرار می‌گیرند. باید به خاطر 
داش��ت که اغلب خود مؤل��ف، اراده می‌‌کن��د تغییراتی در 
نوش��ته‌های خود پدید آورده و یا برخی از قسمتهای آن 
را بازنویس��ی کند. این نوع فعالیتها موضوع خوبی برای 
نقد تکوینی هس��تند زیرا در اینجا باز س��خن از خلاقیت و 
آن هم خلاقیت مجدد اس��ت. قطعاً نویس��نده بار دیگر در 
ت�الش قلمی‌اش، آثاری از خود به جا خواهد گذاش��ت که 

برای منتقد تکوینی جالب خواهند بود.
تغییرات و تحولات انجام یافته در عرصهؤ متن به‌وس��یلهؤ 
فردی غیر از مؤلف و یا توس��ط برخی ناش��ران با اهداف 
س��ودجویانه و با قص��د و نیت قبلی، نه تنها در راس��تای 
خلاقی��ت اثر واقع نمی ش��وند بلکه روند آن را نیز تخریب 
می‌کنن��د. این ن��وع تخریب با تخریب س��ازندهؤ نویس��نده 
در خل��ق اثر خویش مغایر اس��ت. زیرا تخریب نویس��نده 
درعرصهؤ پیشامتن، تخریبی است که در چارچوب تحقق 
تکوین انجام می‌گی��رد در حالی که تخریب افراد دیگر در 
عرصهؤ مت��ن و پس از زایش و تکوی��ن آن انجام می‌گیرد 
و هی��چ ارتباط��ی ب��ا تکوی��ن و خلاقی��ت ن��دارد. بنابراین 

آنچه موض��وع نقد تکوینی واقع می‌ش��ود، تکوین اس��ت 
و نه تخری��ب. این نوع تکوین به معنای حرکت به س��وی 
خلاقیت اس��ت، در حالی که تخریب انجام ش��ده از سوی 
دیگران را نمی‌ت��وان به عنوان یک حرکت خلاق تلقی کرد 
و اگ��ر حرک��ت و تکوینی ب��ه خلاقیت منجر نش��ود، اثری 
نی��ز خلق نخواهد ش��د و اگر اثری خلق نش��ود و تکوینی 
انجام نگیرد، زمینه‌ای برای نقد تکوینی فراهم نمی‌ش��ود. 
بنابرای��ن اگر تغیی��رات و تحولات انجام ش��ده در مرحلهؤ 
انتش��ار اثر و حتی بعد از آن، با هر هدفی غیر از خلاقیت 
و تکوی��ن اثر انجام یابند، نمی‌توانن��د در حوزهؤ مطالعاتی 
نق��د تکوینی واقع ش��وند. به طور مث��ال می‌توانیم از آثار 
متع��ددی س��خن بگوییم که در حین تجدی��د چاپ و گاهی 
نیز ب��ه لحاظ اه��داف مال��ی و س��ودجویانه، اجتماعی و 
سیاس��ی دیگران، متحمل تحولات و دگرگونیهای زیادی 
ش��ده‌اند و با پیش��امتن خ��ود فاصل��هؤ عمیق��ی گرفته‌اند. 
چنانچه نویس��ندگان این ن��وع آثار در قید حی��ات بودند، 
مسلماً با چنان تحولات سریع و بنیادی آثار خود موافقت 
نمی‌کردند و این نوع تغییرات انجام ش��ده در متن خویش 
را به منزلهؤ تخریب تلق��ی می‌کردند. اما در پاره‌ای موارد 
ای��ن احتمال وجود دارد که در مرحلهؤ چاپ و نش��ر آثار، 
تغییرات و تحولاتی در متن به صورت غیر عمدی و یا به 
واس��طهؤ مس��ائل فنی به‌وجود آید ک��ه در این صورت نقد 
تکوینی نمی‌توان��د چنین تغییرات��ی را موضوع مطالعاتی 
خود ق��رار دهد. زیرا چنین تغییراتی بی‌ش��ک در مس��یر 
خلاقی��ت اثر نبوده و ه��دف و نیتی نیز به هم��راه ندارند. 
چنی��ن خطاهایی اغلب علی‌رغم میل مؤلف و ناش��ر ایجاد 

84

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           84 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


می‌ش��وند و می‌ت��وان آن را با تهیهؤ یک ب��رگ »غلط ‌نامه« 
اص�الح کرد. ب��ا توجه به مس��ائل مذکور در ای��ن مقاله، 
ممکن اس��ت این س��ؤال به ذه��ن خواننده خط��ور کند که 
چگون��ه منتقد تکوینی عملاً یک اثر ادب��ی را مورد مطالعه 
قرار می‌دهد. برای روش��ن شدن مطلب لازم است اشاره 
کنیم که منتقد تکوینی در مرحلهؤ عملیاتی کار خویش ابتدا 
به تشکیل پروندهؤ تکوین ‌پرداخته و سپس به مطالعهؤ دقیق 

آن اهتمام می‌ورزد.
منتق��د تکوین��ی قب��ل از ه��ر گون��ه 
اق��دام عملی در خص��وص اثر مورد 
مطالعه، لازم است مجموعه‌ای تحت 
عنوان »پرون��ده تکوی��ن« تهیه کند. 
برای تش��کیل چنین پرونده‌ای، لازم 
اس��ت وی ب��ه کوچکتری��ن جزئیات 
مرب��وط به مراحل پیش��امتن اثر توجه داش��ته باش��د. او 
در ای��ن پرونده، جریان فکری نویس��نده در تصمیم برای 
نگارش اث��ر و همچنین زمان چاپ آن، مراحل، حوادث و 
تمامی ماجراهای مربوط به خلاقیت و تکوین اثر را دنبال 
خواهد کرد. سفرها، یادداش��تها، دفترچه‌های خاطرات، 
مراس�الت و طرحهای کلی و جزئی و حتی س��ناریوهای 
انجام یافته توس��ط مؤلف، می‌توانن��د موضوعات خوبی 
برای پروندهؤ تکوین باشند. البته جمع‌آوری و دسته‌بندی 
تمام امور مربوط به پیشامتن و هر آنچه که توسط مؤلف 
به کار گرفته شده تا متن نهایی و یا همان اثر مورد مطالعه 
خلق شود، بسیار دشوار به نظر می‌رسند. همچنانکه قبلاً 
نیز به آن اش��اره کردیم، نویسندگان شیوه‌های متعددی 

برای خلق آث��ار خود دارند و علاوه بر این، ممکن اس��ت 
نویسنده‌ای برای خلق هر یک از آثار خود نیز از شیوه‌های 
متفاوت و از پیشامتنهای گوناگون استفاده کند‌ که این امر 
خود به دش��واری کار منتقد تکوین��ی می‌افزاید. به همین 
جه��ت منتقد تکوینی در برخورد با اثر مورد مطالعهؤ خود 
و برای تش��کیل پروندهؤ تکوین، نمی‌تواند یک شیوهؤ ثابت 
و یک جانبه برای روش��ن کردن گذش��تهؤ یک اثر در پیش 
گی��رد. به عنوان مثال ب��رای مطالعهؤ آثار بالزاک و فلوبر، 
که هر یک روش خاص خود را در خلق آثارشان داشتند، 
دو شیوهؤ متفاوت جمع‌آوری اسناد، منابع و شواهد لازم 

است.
در روند تشکیل پروندهؤ تکوین، کار منتقد تکوینی شباهت 
زیادی ب��ه کار ی��ک کارآگاه پلیس دارد. برای تش��کیل و 
تکمیل چنی��ن پرون��ده‌ای، منتقد باید هم��هؤ راه‌های ممکن 
و احتمال��ی را بپیمای��د. در واقع، پرون��دهؤ تکوین یک اثر، 
سندی ادبی است که در زمان و مکان، پخش شده و منتقد 
باید آن را با دقت جمع‌آوری کرده و به شیوهؤ خاص خود 
طبقه‌بندی کند. ب��ه عبارت دیگر منتقد تکوینی با تش��کیل 
ای��ن پرونده، اث��ر را از حالت »در زمانی« ب��ه »همزمانی« 
می‌رساند. این اسناد و مدارک همیشه در دسترس منتقد 
قرار ندارند و دسترس��ی به آنها نیز به راحتی امکان‌پذیر 
نیس��ت. گاهی اغلب منابع و مدارک مربوط به پیش��امتن 
اثر در دس��ت دوس��تان یا رقبای نویسنده، کلکسیونرها، 
مؤسس��ات، نهاده��ا و حت��ی افراد خصوصی ق��رار دارد 
و ای��ن افراد حاضر نیس��تند ب��ه راحتی این م��دارک را از 
دس��ت بدهند یا حتی دربارهؤ آنها با کس��ی سخن بگویند. 

 روش نقد 
تکوینی 

85

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           85 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


از آنج��ا ک��ه ای��ن مؤسس��ات و این اف��راد مال��ک قانونی 
اس��ناد مربوط به پیشامتن اثر محس��وب می‌شوند، هیچ 
روش��ی وجود ندارد تا منتقد تکوین��ی از آن طریق بتواند 
آنها را مجب��ور به همکاری کند. بنابرای��ن گاهی این عدم 
همکاری به نابود شدن و به فراموشی سپرده شدن منابع 
مربوط به پیش��امتن آثار منجر می‌شود)1(. نتیجه چنین 
برخوردی با منتقد تکوینی، عقیم ش��دن مطالعات تکوینی 
و ناش��ناخته مان��دن راز و رمزهای قب��ل از پیدایش آثار 
است. به هنگام تشکیل پروندهؤ تکوین، منتقد تکوینی باید 
سه امر را همواره مورد توجه قرار دهد: درک اثر توسط 
نویس��نده و نگارش اث��ر و همچنین زم��ان آن. همچنانکه 
قبلاً نیز ذکر ش��د، نویس��نده برای نگارش اثر خویش یک 
تلاش عملی مس��تمر داش��ته اس��ت و منتق��د تکوینی باید 
ابت��دا به این امر پرداخت��ه و تمام اس��ناد و مدارکی را که 
نویس��نده تدارک دی��ده، جمع‌آوری کند. پس از به‌دس��ت 
آوردن مدارک پیش��امتنی، منتقد تکوینی توجه خود را به 
خلاقیت اثر معطوف خواه��د کرد و وارد حیطه‌ای خواهد 
ش��د که خود نویسنده چالش��ها و تلاشهای عملی خود را 
در آنجا انجام داده اس��ت و مس��لماً ردپاهایی نیز در این 
حیطه به جا گذاش��ته اس��ت. بعد از انجام ای��ن دو مرحلهؤ 
عمل��ی، منتقد باید ب��ه زمان نگارش اثر نیز توجه داش��ته 
باش��د. او باید ب��ه زمان‌بندی اثر و یا به عبارت س��اده‌تر 
ب��ه آغاز و پایان نگارش اثر از حی��ث زمان دقت کند. این 
مرحل��ه از کار اهمی��ت خاص��ی دارد چرا که ممکن اس��ت 
نگارش یک اثر در طول زمان دچار تحولات اساسی شده 
باش��د و چنانچه منتقد به این امر توجه نکند، ممکن است 

نتواند تحولات احتمال��ی در اثر را به خوبی درک کرده و 
ناشناخته‌های آن را آشکار کند. بنابراین اگر منتقد به این 
س��ه مرحله توجه داش��ته باش��د و آنها را به خوبی انجام 
ده��د، می‌توان��د روند ش��کل‌گیری اثر را ب��ه خوبی مورد 
مطالع��ه ق��رار داده و مطالع��ات مربوط به پیش��امتنهای 
آن را به درس��تی انج��ام دهد و راز و رمزه��ای نهفته در 
پیش��امتنهای آن را آش��کار کن��د. البته هری��ک از مراحل 
یاد ش��ده، مش��کلات خاص خود را دارد. مث�الً اگر منتقد 
تکوینی موف��ق به جمع‌آوری کلیه اس��ناد و مدارک مورد 
انتظار خود شود، نباید بلافاصله آنها را بپذیرد بلکه ابتدا 
باید به اصل و فرع بودن و درس��ت و نادرس��ت بودن آن 
توجه کرده و پس از حص��ول اطمینان از اصالت منابع و 
اس��ناد مورد نظر، آنها را به انواع گوناگون تقس��یم کند و 
هر یک را در جایگاه خاص خود قرار دهد. مثلَاً اگر منابع 
و اسناد به‌دس��ت آمده، عبارت از چرک‌نویسها، نامه‌ها، 
یادداشتها، گزارش��ها، ملاقاتها و ... باشد، منتقد هر یک 
را در س��تونی مشخص طبقه‌بندی کرده و از حیث زمانی 
آنها را مرت��ب خواهد کرد. این طبقه‌بندی به نحوی انجام 
خواهد یافت که دسترسی به انواع پیشامتنهای مورد نظر 
سهل‌الوصول بوده و اسناد، جنبه کاربردی خود را حفظ 
کنند. اگر منتقد تکوینی نتواند اسناد و منابع مورد نظر را 
به شیوهؤ عملی طبقه‌بندی کند، استفاده از آنها در تحقیقات 
تکوینی مش��کل منتق��د را در طول کار دو چن��دان خواهد 
ک��رد. به همین دلی��ل، برای اجتناب از مش��کلات احتمالی 
در طبقه‌بندی این نوع اس��ناد، منتقد می‌تواند آنها را به دو 
دس��تهؤ عمده تقسیم کند: اسناد مربوط به پیش از نگارش 

86

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           86 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


اثر و اس��نادی که به زمان نگارش اثر مربوطند. البته این 
نوع طبقه‌بندی اگرچه مانع از ایجاد مشکلات عملی خواهد 
ش��د ولی در عین حال یک طبقه‌بندی عمده و کلی اس��ت و 

در مسائل ریز و جزئی به منتقد کمک شایانی نمی‌کند.
منتقد تکوینی باید تمام نوش��ته‌ها و صفحات اثر را که به 
صورت چرک‌نویس و بازنویس��ی ش��ده در دس��ترس او 
قرار گرفته‌اند، ج��دا کرده و یک جا قرار دهد و تلاش کند 
ارتباط آنها را با هم درک کرده و تا رس��یدن به یک نتیجهؤ 
قاب��ل قبول کار خود را ادامه ده��د. زمانی که این عملیات 
را در خصوص نوشته‌ها و صفحات اثر انجام داد، سایر 
منابع از جمله، نامه‌ها و یادداش��تها را با توجه به اینکه به 
ک��دام مرحله، صفحه و یا فصل از اثر مربوط می‌ش��وند، 
طبقه‌بندی می‌کند. با به‌کارگیری این ش��یوه از طبقه‌بندیِ 
صفحات اثر و منابع و اس��ناد مربوط ب��ه آنها، به راحتی 
می‌ت��وان تغییرات موج��ود در صفح��ات را درک کرده و 

رمزگشایی کرد.
اگ��ر در این نوع طبقه‌بندی، برای ه��ر صفحهؤ نهایی، مثلاً 
س��ه یا چهار صفحه به صورت چرک‌نویس یا بازنویسی 
ش��ده داشته باشیم، و در کنار آنها اسناد و منابع مربوط 
ب��ه پیش��امتن را هم بگذاری��م، می توانیم ه��م ارتباط بین 
صفح��ات چرک‌نوی��س و بازنویس��ی ش��ده را بفهمی��م و 

ه��م دلای��ل ن��گارش آنها و 
همچنین تأثیرپذیری آنها از 
عوام��ل فرانوش��تاری مانند 
اسناد و منابع به‌دست آمده 
ب��ه خوب��ی درک کنی��م.  را 

ام��ا چنی��ن طبقه‌بن��دیِ ایده‌آلی ک��ه در آن تمام��ی عوامل 
نوش��تاری یک اثر اعم از صفحات نوشتاری آن، منابع و 
اس��ناد و همچنین یادداش��تها و غیره حاضر باشند و در 
دسترس قرار گیرند، به ندرت اتفاق می‌افتد. مطالعات نقد 
تکوینی اغلب با مش��کلات کمبود منابع و اسناد و با فقدان 
صفحات چرک‌نویس و بازنویسی شده مواجه می‌شود و 
منتقد تکوینی در اغلب موارد نخواهد توانس��ت به اهداف 

پژوهشی خود برسد.
اما به مح��ض اینکه پروندهؤ تکوین تکمیل ش��د و منتقد به 
اهداف��ی که در این باره از پیش تعیین ش��ده، رس��ید لازم 
اس��ت ب��ه مرحلهؤ نق��د تکوینی و ی��ا همان ارائ��هؤ داده‌های 
ادبی، تاریخی، اجتماعی و... پرداخته، راه را برای دیگر 

روشهای نقد هموار کند. 
بنابرای��ن پس از تش��کیل و تکمی��ل پروندهؤ تکوی��ن، منتقد 
تکوینی نیازمند تجزیه و تحلیل دستاوردهای خود خواهد 
بود. در اینجا برخی از صاحب‌نظران نقد تکوینی، این روش 
نقد را به دو بخش عمده تقسیم می‌کنند: »پروندهؤ تکوین« و 
خ��ود »نقد تکوینی«.21 همچنانکه صورت این تقس��یم‌بندی 
نیز نش��ان می‌دهد، تش��کیل پرون��ده در واقع نیم��ی از کار 
منتقد تکوینی را تش��کیل می‌دهد و نیم��ی دیگر نیز مربوط 
ب��ه تجزیه و تحلیل یافته‌های این پرونده اس��ت- البته بدون 
داوری و قض��اوت- که آن را 
»نقد تکوین��ی« نامیده‌اند. اما 
اگر منتقد تکوین��ی هر یک از 
بخشهای مذکور را به تنهایی 
و بدون توجه به بخش بعدی 

21. genèse du texte & critique génétique  

87

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           87 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


انجام دهد، پژوهش وی ناقص و ناتمام خواهد ماند. منتقد 
تکوینی باید به تجزیه و تحلیل دستاوردهای خود در پرونده 
بپردازد تا مسائل پر رمز و راز نهفته در پیشامتن را آشکار 
کند. اگر منتقد هر یک از این مراحل را به‌عنوان یک کار تمام 
ش��دهؤ نقد تصور کن��د، راه به جایی نخواهد ب��رد. بنابراین 
نقد تکوین��ی حیات خود را در روند گ��ذر از پروندهؤ تکوین 
به تجزی��ه و تحلیل و یا ب��ه عبارت دیگر به آشکارس��ازی 
مطالب نهفته می‌یابد و در همین روشنگری هاست که منتقد 
تکوین��ی به اهداف خ��ود خواهد رس��ید. رولان بارت گفته 
اس��ت که ارزشها و پیامهای ممکن، پیشاپیش در اثر چاپی 
وجود دارند و هر آنچه لازم بوده، قبلاً در آن گذاشته شده 
است و اکنون با تمام زوایا و مکانیسمهای موجود در مقابل 
منتقدان خودنمایی می‌کند درحالی که در دست‌نوشته‌ها و 
در زمین��هؤ مطالعات نقد تکوینی اینگونه نیس��ت و این منتقد 
تکوین��ی اس��ت ک��ه باید آنه��ا را ب��ه حرک��ت درآورده و با 
تحلیلهای خود مس��ائل پنهانی و نهفتهؤ اثر را آش��کار کند. 
یعن��ی باید ن��کات مبه��م و پیچی��ده را در یادداش��تها و در 
دست‌نوش��ته‌ها یافته و آنها را رمزگشایی کند و حرکتهای 
به س��کون رسیده را دوباره به جوش��ش درآورد. در متن 
چاپ شده، حالتی ش��فاهی نهفته است و متن خود به خود 
با ما س��خن می‌گوید و به عبارت دیگر خود متن، متن را به 

تفس��یر وا می‌دارد، درحالی 
دست‌نوش��ته‌ها،  دربارهؤ  که 
چنین نیست و منتقد تکوینی 
آنها را به س��خن گفتن وادار 

می‌کند.

زمان��ی ک��ه منتقد تکوینی ب��ه قصد تجزی��ه و تحلیل وارد 
حوزهؤ پروندهؤ تکوین می‌شود، گویی پا به دنیای متحرکی 
می‌گذارد که همواره در غلیان است و عوامل و عناصری 
که به نظر بی‌فایده و دور از خط سیر متن اصلی می‌آیند، 
باره��ا او را ب��ه خود ج��ذب می‌کنند. به‌عن��وان مثال، اگر 
پروندهؤ اثر مورد مطالعه مربوط به یک رمان باشد، در این 
عرصه حدود پنج یا شش داستان اصلی و به احتمال زیاد 
ده‌ها داس��تان جزئی دیگر وجود خواهد داش��ت که نهایتاً 
تنها یک داس��تان اصلی و چند داس��تان جزئی درون‌مایهؤ 
رم��ان و متن نهایی مورد مطالع��ه را فراهم کرده‌اند و نقد 
و بررس��ی هر یک از این عوامل داستانی و روند حذف یا 
انتخاب آنها از سوی نویسنده، بیانگر نکات مهمی خواهد 
بود که به نوب��هؤ خود می‌توانند موضوع��ات خوبی برای 

سایر روشهای نقد قلمداد شوند.
نباید فراموش کرد که پروندهؤ تکوین یک اثر، ابعاد متفاوتی 
دارد و اج��زای گوناگون��ی را در خود حفظ کرده اس��ت. 
منتقد تکوینی ابتدا باید به تجزیه و تحلیل ریزترین مسائل 
نهفت��ه در پرون��دهؤ تکوین بپردازد و س��پس ب��ه کلی‌ترین 
استنباطها در خصوص اثر برسد. به‌عنوان مثال، او باید 
توجه کند که »اندیشهؤ مولد« یا به عبارت دیگر »متن پایه« 
و » متن پیوس��ته«22 در اثر چگونه ش��کل گرفته و طرحی 
ک��ه ای��ن اندیش��ه را توزی��ع 
در  را  آن  ادام��ه  و  می‌کن��د 
طول متن می‌آفریند، چگونه 
عمل می‌کند و براساس کدام 
پی‌ریزی  نگارش��ی  اص��ول 

22. texte-corde

88

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           88 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


می‌شد )اسداللهی، 1383، ص 41(. آیا این طرح توصیفی 
اس��ت ی��ا تأویل��ی؟ این ط��رح چ��ه تغییرات��ی می‌تواند در 
»اندیش��هؤ مولد« ایجاد کند؟ اینها مسائلی هستند که منتقد 
تکوین��ی ب��ه آنها می‌پردازد. یافتن پاس��خ این پرسش��ها، 
مت��ن را از ابه��ام دور خواهد ک��رد و راه را برای نقدهای 
دیگر خواهد گش��ود. به هر حال، زمانی که منتقد تکوینی 
مشغول مطالعهؤ پروندهؤ تکوین است، باید تمام روشهایی 
را ک��ه مؤلف در پیش گرفته )مانن��د طرحهایی که در متن 
مقال��ه به آنها اش��اره ش��د(، بیابد و چی��زی از خود ابداع 
نکن��د. فردی ک��ه پروندهؤ تکوین را تش��کیل داده اس��ت و 
می‌خواهد براس��اس آن ناش��ناخته‌ها را آش��کار کند، در 
صدد کشف سبک نویسنده بر می‌آید و تغییرات احتمالی 
انجام یافت��ه در این خصوص را نیز روش��ن می‌کند. این 
امر زمانی میس��ر خواهد بود که منتقد به دست‌نوشته‌ها، 
چرک‌نویس��ها، یادداش��تها، مراس�الت، خاطرات و حتی 
به خط س��یر نگارش اثر در پرون��دهؤ تکوین مراجعه کند. 
واژه‌های معلق و معطل مانده، جملات ناتمام، حاشیه‌ها، 
پاورقیه��ا، س��رعت ن��گارش دیگر آث��ار به ج��ا مانده در 
پیش��امتن می‌توانند چگونگی س��بک به‌کار گرفته شده در 

اثر را نشان دهند.
گاهی که منتقد به پرورش درونی دست‌نوش��ته‌ها دس��ت 
می یاب��د، در آنج��ا با تغیی��ر و تحولات عم��ده‌ای روبه‌رو 
می‌شود که اغلب به دو گونه هستند: تغییرات و تحولاتی 
که به ش��یوهؤ جانشینی اعِمال ش��ده‌اند و دگرگونیهایی که 
به روش هم‌نشینی به‌وجود آمده‌اند. این تحولات دوگانه 
ممکن اس��ت از ریزتری��ن اجزای نوش��تار از جمله علائم 

نقطه‌گ��ذاری، ح��روف و کلم��ات گرفته ت��ا اصطلاحات، 
جملات، بنده��ا، صفحات و حتی فصلها نیز انجام گیرند. 
منتق��د تکوینی، در ای��ن مرحله از کار، خ��ود را در برابر 
دنیایی از امکانات تفس��یری می‌یابد ک��ه می‌توانند وی را 
ت��ا لایه‌ه��ای درونی و مخفی تفکر نویس��نده و به تبع آن، 
اثرم��ورد نظر بکش��انند و حتی وی را دچار ابهام و س��ر 
درگم��ی کنن��د. در اینجا منتقد باید با یافتن مکانیس��مهای 
ساختاری نویسنده در پیشامتن، خود را از گرفتار شدن 
در دام ابهام برهاند. کشف رموز مربوط به سبک مؤلف، 
منتقد را در تفس��یر و تفهیم دست‌نوش��ته‌ها یاری خواهد 
داد و موجب خواهد شد وی سرنخ تحولات اعِمال شده را 

به دست گرفته و راه هموار‌سازی متن را ادامه دهد.
منتق��د تکوین��ی، علاوه بر کش��ف طرح و س��بک نهفته در 
دست‌نوش��ته‌ها، باید به برخی از مسائل ملموس، زنده و 
پویا مانند قلم‌خوردگیها نیز توجه خاصی داش��ته باش��د. 
بناب��ر آماری که منتق��دان تکوینی اع�الم کرده‌اند، حدود 
هزار و پانصد نوع قلم‌خوردگی در دست‌نوشته‌ها وجود 
دارد. نبای��د فرام��وش کرد ک��ه خط خوردگیه��ای زیاد و 
حذفه��ای مکرر در متن، در واقع نش��انگر خط خوردن و 
حذف نویس��نده نیز هس��ت. چرا که او گاهی برای گذر از 
اوهام خود و برای جلوگیری از تجاوز به حیطهؤ خواننده، 
کلم��ه یا عبارت��ی را خط‌ می‌زن��د و گاهی نیز به واس��طهؤ 
همین خط‌خوردگیها از خش��ونت ادبی به عالم آزاد هنری 
وارد می‌شود. دربارهؤ خط‌خوردگیها، ممکن است عوامل 
زیادی دخیل باش��ند اما به‌طور خلاص��ه این عوامل را به 
سه گروه عمده تقسیم می‌کنند: قلم‌خوردگیهایی که ناشی 

89

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           89 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


از ضمیر ناخودآگاه نویس��نده‌اند و تاریکیهای ذهن او را 
به تصویر می‌کش��ند، خط‌خوردگیهای ناش��ی از مسائل 
فن��ی و دس��توری که اغلب ب��رای اصلاح نوش��تار اعِمال 
می‌ش��وند و نهایت��اً قلم‌خوردگیهایی که ب��ه لحاظ ذوق و 
شوق لحظه‌ای نویس��نده در حین نگارش ایجاد می‌شوند 
که این نوع خط‌خوردگیها اغلب به دلیل هیجان نوش��تار و 

یا ذوق زیبایی‌شناختی مؤلف به‌وجود می‌آیند.
مـنـتـق��دان تـکوینـ��ی دربـ��ارهؤ مکـانیـس��مهای معنای��ی 
خط‌خوردگیه��ا رویکرده��ای متفاوتی دارند ک��ه بیان هر 
ی��ک از آنها ازحوصلهؤ ای��ن مقاله خارج اس��ت.)2( اما این 
خط‌خوردگیها، از هر نوع که باشند و در هر دست‌نوشته‌ای 
ک��ه ج��ای گیرند، مدارک زن��ده و پویایی هس��تند که برای 
تفس��یر منتقدان تکوینی )به منظور کش��ف س��بک و سیاق 
نوشتار( و سایر منتقدان )برای نقدهایی چون روان کاوی، 
جامعه‌ش��ناختی، مضمونی و...( راه‌گشا خواهند بود. در 
اینجا تنها به ذکر یک مثال در خصوص خط‌خوردگیها، به 
ویژه خط‌خوردگیهای ناخودآگاه، بسنده می‌کنیم که آن را 
در مناسبتهای گوناگون بیان کرده‌ایم ولی این‌بار نیز ذکر 
آن خالی از لطف نخواهد بود. فلوبر در دست‌نوشتهؤ کتاب 
خود تحت عنوان افسانه سن ژولین مهمان‌نواز صحبتهای 
پیش‌گ��و را خطاب به ژولین ذکر می‌کند و می‌نویس��د: »تو 
پ��درت )ton père( و پدرت)ta père(  را خواهی کش��ت.« در 
اینجا فلوب��ر به‌طور ناخودآگاه به جای نوش��تن »مادرت« 
)ta mere(، ب��رای ب��ار دوم کلمه »پ��درت« را با صفت ملکی 
مونث )ta( به‌کار برده اس��ت درحالی ک��ه این صفت ملکی 
 مؤن��ث بای��د ب��رای واژهؤ »مادرت« ب��ه‌کار گرفته می ش��د

 )De Biasi, 1988(. آش��کار ک��ردن چنی��ن مکانیس��مهای 
نوش��تاری ب��ه عه��دهؤ نق��د تکوینی اس��ت اما س��ایر نقدها 
نی��ز می‌توانند تفس��یرهای متفاوت��ی از آن به‌عمل آورند. 
همچنانک��ه در اینجا نی��ز، نقد روان کاوی ای��ن جملهؤ کوتاه 
فلوب��ر را مغتنم ش��مرده و آن را تفس��یر روان کاوی کرده 
اس��ت. به نظر طرفداران نقد روان کاوی، تکرار ناخودآگاه 
و نادرس��ت واژهؤ »پدرت« بیانگر نفرت فلوبر از پدرش در 

طول زندگی است.
ب��ا توجه به مطال��ب مذکور، نقد تکوینی با آش��کار کردن 
نانوش��ته‌ها و رموز نهفته در پیشامتن به سایر روشهای 
نقد خدمت ارزنده‌ای ارائه می‌دهد. به‌ویژه، خط‌خوردگیها، 
ب��ه لحاظ اینکه حال��ت عینی دارند، گویای مس��ائل مهمی 
هس��تند و توجه به این موارد می‌تواند ما را به تفسیرهای 
مهمی از متن برساند. در مطالعهؤ خط‌خوردگیها، به انواع 
آنها و همچنین مح��ل وقوع آنها نیز مطمئناً توجه خاصی 
خواهد شد. موقعیت و وضعیت وقوع خط‌خوردگی، خود 
می‌توان��د گویای مباحث زیادی باش��د. اگر منتقد تکوینی 
بتوان��د به هم��هؤ زوایای ریز و درش��ت خط‌خوردگیها پی 
ببرد و مکانیسمهای وجودی آنها را برملا کند و همچنین 
رگه‌ه��ای خطوط نگارش را با توج��ه به حذف و اضافات 
انجام یافته در دست‌نوش��ته‌ها، آشکار کند، دیگر مکاتب 
انتق��ادی به راحتی به اهداف خود نائل خواهند ش��د. ولی 
از آنجا که دامنهؤ این خط‌خوردگیها بس��یار گسترده است 
و از تنوع چش��مگیری برخوردارند، دسترسی به زوایای 
پنه��ان آنه��ا و همچنین کش��ف رموز نهفت��ه در میان آنها 
ب��ه س��ختی امکان‌پذیر خواهد ب��ود. به همی��ن دلیل، آثار 

90

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           90 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


بس��یار زیادی وجود دارند که یا به لحاظ عدم دسترسی 
به پیش��امتن آنها و یا به دلیل عدم کش��ف رموز نهفته در 
تغییرات و تحولات انجام یافته در دست‌نوشته‌ها، دنیایی 
از واقعیته��ای خود را بعد از انتش��ار از دیدگان مخاطبان 
پنهان کرده‌اند. درحالی که دست‌نوشته‌های آثار و به‌طور 
خلاصه پیشامتن و مهم‌تر از همه، قلم‌خوردگیهای اعِمال 
ش��ده توس��ط مؤلف می‌توانند زمینهؤ بس��یار مهمی برای 
کش��ف ناگفته‌ه��ا و حقای��ق قب��ل از خلاقیت متن باش��ند. 
ه��ر خط‌خوردگی ب��ه منزلهؤ تغییر رأی و نظر اس��ت و هر 
تحول و تغییر در مس��یر نگارش، حرکت تفکر نویس��نده 
را به س��وی موضوع جدید و پردازش نو نش��ان می‌دهد. 
بنابراین تلاش عینی به‌ج��ا مانده در نگارش، مبینّ تلاش 
ذهن��ی مؤلف و پویایی تفکر اوس��ت که خوانن��دگان آثار 

نباید از آن غافل باشند.
علاوه بر تلاش فکری و عملی منتقد تکوینی برای مطالعهؤ 
پیش��امتنهای آثار، امروزه شیوه‌ها و امکانات دیگری نیز 
وجود دارد ک��ه به کمک نقد تکوینی می‌آیند.)3(  به‌عنوان 
مثال، به‌کارگیری امکانات فنی در روشهای مطالعاتی نقد 
تکوینی یا »مطالعات مادی نوش��تار« و یا کاربرد لیزر در 
کشف مس��ائل مربوط به نوشتار از مواردی است که هم 
اکنون در مراکز پژوهشی نقد تکوینی مورد استفاده واقع 

می‌شوند. 
امید است مقالهؤ حاضر بتواند به نوبهؤ خود علاقهؤ‌ منتقدان 
و پژوهش��گران ادبی کشور را به نقد تکوینی برانگیخته و 
بهان��ه‌ای برای آغاز مطالع��ات تکوینی ادبیات غنی و کهن 

این سرزمین باشد. 

)1(. به نظر می‌رسد برای جلوگیری 
دامن‌گیر  که  ضایعاتی  چنین  از 
پیشامتن آثار می‌شوند، باید قانونی 
آثار  نوع  این  بتواند  که  شود  وضع 
اسناد  این  دهد.  نجات  را  مدارک  و 
فرا  بُعدی  که  آنجا  از  پیشامتنی 
شخصی دارند و وجود آنها برای همگان اهمیت دارد و 
ادبی و فرهنگی یک ملت  میراث  به عنوان  اینکه  به ویژه 
نهادی  یا  شخص  مالکیت  در  نباید  می‌شوند،  محسوب 
قانونی می‌توان  با وضع چنین  بگیرند. پس  قرار  خاص 

دارندگان این نوع اسناد را به همکاری وادار کرد.
با  کتابی  در  قلم‌خوردگیها  انواع  و  ساختار  دربارهؤ   .)2(
آقای  جناب  دانشمندم  دوست  با  که  تکوینی  نقد  عنوان 
نوشته‌ایم  مشترک  صورت  به  نامورمطلق  بهمن  دکتر 
انجام  بیشتری  بحث  است،  چاپ  دست  در  هم ‌اکنون  و 
دسترس  در  به‌زودی  اثر  این  امیدواریم  که  داده‌ایم 

علاقه‌مندان قرار گیرد.
)3(. برای کسب اطلاعات بیشتر در این‌باره، به گزارش 
مکتوب دستاورد »اولین کارگاه یک روزه نقد تکوینی« که 
نهم شهریور 1385 توسط دکتر نامورمطلق و اینجانب در 
محل فرهنگستان هنر )مجموعه هنر پژوهی( برگزار شد، 

مراجعه کنید.

پی‌نوشت

91

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           91 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


اسداللهی، الله شکر.)1383(، تکوین نوشتار: از تحرک تا ثبات، مجموعه مقالات همایش نقد ادبی در قرن بیستم )به اهتمام 
آقای دکتر جواری(، موسسه تحقیقاتی علوم اسلامی- انسانی دانشگاه تبریز.

___________. )1377(، نقد ژنتیکی و تولد یک اثر، مجلهؤ س��خن س��مت، سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی 
دانشگاهها، شماره اول، سال سوم.

 
De Biasi, M.-P. (1988), Carnet de travail, établi sur Flaubert, Paris, Balland.
____________. (2007), Correspondance et Critique génétique, Internet.
Debray Genette, Raymonde. (1988), Métamorphose du récit, Paris, Seuil.
Genette, Gérard. (1987), Seuils, Paris, Seuil Collection poétique.
Lebrave, Jean-Louis. (1992) La critique génétique, in La Revue, Genesis, ITEM, N 1.

92

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           92 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


93

نقد تکوینی در هنر

دکتر بهمن نامور مطلق
عضو هیئت علمی فرهنگستان هنر

bnmotlagh@yahoo.fr

تاری��خ دریافت مقال��ه:  86/5/10
تاریخ پذی��رش نهای��ی: 86/8/15

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           93 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


94

داشت  ادبی  خاستگاهی  نقدها  از  بسیاری  همانند  که  تکوینی  نقد 
به‌دلیل ویژگیها و قابلیتهایش بسیار زود وارد حوزه‌ها و رشته‌‌های 
دیگری همانند هنر، علم و فلسفه گردید. حتی می‌توان گفت مطالعهؤ 
مراتب  به  سینمایی  و  تجسمی  همچون  هنرها  از  پاره‌ای  تکوینی 
اغلب  انواع متنوعی دارند، و  ادبیات می‌باشد. پیشامتنهای هنری  از  گوناگون‌تر و گسترده‌تر 
چنان‌که  می‌باشند.  خود  به  مخصوص  سبک‌شناسی  و  زیبایی‌شناسی  ارزش  دارای  نیز  آنها 
از دیرباز توجه مجموعه‌داران را به سوی خود جلب نموده‌اند. این نوشتار می‌کوشد نخست 
برخی از ویژگیهای نقد تکوینی در هنرها و تفاوت آن با ادبیات را بیان کند. سپس به بررسی 
نقد تکوینی در نقاشی می‌پردازد. در پایان نیز برای تبیین و تشریح کاربردها و کارکردهای این 

نقد، به ارائه نتایج بررسیهای انجام شده در مورد نقاشی »مونالیزا« اشاره خواهد شد. 

واژگان کلیدی:
نقد تکوینی هنر، منتقد، پیشامتن، نقاشی، مونالیزا.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           94 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


مطالع��هؤ چگونگی خلق یک اثر هنری 
به گذشته‌ای بسیار دور و به نخستین 
تمدنه��ای  در  هن��ری  اندیش��ه‌های 
ش��رقی و غربی بازمی‌گردد. برخی 
همچ��ون  داس��تانها  و  اس��طوره‌ها 
موزها� بر همین اساس شکل پیدا کرده‌اند. این پرسش از 
چگونگی خلق اث��ر رابطهؤ تنگاتنگی با نظریه‌های ادبی پیدا 
کرده اس��ت. به نحوی که هر یک از این نظریه‌ها، فرضیهؤ 
خ��اص خود را دارد. حتی می‌توان گفت فرضیه‌های خلق 
می‌توانند یکی از ش��اخصهای تمایز نظریه‌ها به حس��اب 

آیند. با ای��ن حال، هیچ‌گاه یک نظریه 
و ب��ه دنبال آن یک نقد به طور خاص 
بر اس��اس همین پرس��ش بنا نش��ده 

95

بود. به عبارت دیگر، نقد تکوینی نخس��تین نقدی است که 
به‌طور اساس��ی و انحصاری به بررسی چگونگی خلق و 
تکوی��ن اثر می‌پردازد. نقد تکوینی ک��ه همانند دیگر نقدها 
ب��ر ی��ک نظریه اس��توار گردیده، ب��ر این اعتقاد اس��ت که 
خلق اثر برخلاف بس��یاری از نظرها و نظریه‌ها یک پدیدهؤ 
دفعی نیس��ت، بلکه یک فرایند اس��ت؛ فراین��دی که بر پایهؤ 
داش��ته‌ها ی��ا پیش‌متنهایی صورت می‌پذی��رد. اثر در این 
فرایند به‌تدریج شکل می‌گیرد و در این دوران شکل‌گیری 
دس��تخوش دگرگونیهای بسیاری نیز می‌گردد. در واقع، 
نقد تکوینی در صدد است تا به دور از پیش‌فرضهای رایج 
و معمول به بررسی و مطالعهؤ چگونگی خلق اثر و عناصر 
دخی��ل در آن به ویژه دگرگونیهای��ی که در این فرایند رخ 
می‌دهد، بپردازد. نوش��تار حاضر بر آن است که به‌طور 
اجمال و گذرا این نقد را در حوزهؤ مطالعات هنری معرفی 

و تبیین نماید. 
گرچه نقد تکوینی همانند بسیاری 
و  ادبی��ات  در  نخس��ت  نقده��ا  از 
ش��ده  مط��رح  نمایش��ی  ادبی��ات 
ول��ی از جمل��ه نقدهایی اس��ت که 
به آس��انی قابل گس��ترش به هنر 
نیز می‌باش��د. کاربرد نق��د تکوینی در م��ورد آثار هنری 
به‌س��رعت و از همان آغاز نظر منتقدان هنری را به سوی 
خود جلب کرد و آنها را برای به‌کارگیری این نقد در حوزهؤ 
هنری تش��ویق نمود. بی��ازی� یکی از 
برجس��ته‌ترین محقق��ان نق��د تکوینی 
معتقد اس��ت که الگوی تحلیل تکوینی 

مقدمه

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 الف( نقد 
 تکوینی از ادبیات 

به هنر

1. Muses
2. Biasi

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           95 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


96

که از مطالعات نس��خ خطی ادبی مدرن ایجاد شده، بدون 
 شک، می‌تواند به سایر جلوه‌های آفرینش گسترش یابد.
وی همچنی��ن ب��ر طبیعی ب��ودن این گس��ترش در عرصهؤ 
مطالع��ات تکوینی تأکید می‌ورزد. ع�الوه بر آن می‌توان 
گف��ت ک��ه در واق��ع هی��چ‌گاه مطالع��ات تکوین��ی م��واد و 
موضوعات هنری را نادیده نگرفته اس��ت و همواره حتی 
در مطالع��ات تکوین��ی ادبی نی��ز بایگانی مطالع��ات و نقد 
تکوینی آثار هنری )همچون طراحی، ‌نقاشی و ... مربوط 
ب��ه اث��ر( از مهم‌ترین اس��ناد ب��رای مطالعهؤ آن محس��وب 
می‌ش��ده اس��ت، اما پس از چندی مواد و موضوع هنری 
نه به عنوان عناصر وابس��ته به ادبیات، که به مثابهؤ پیکرهؤ 
اصل��ی مطالعات و نقد تکوینی م��ورد توجه قرار گرفت و 
زمینه‌های نق��د تکوینی هنر را فراهم کرد. علت اس��تقبال 
گس��ترده از این نقد در هنر را می‌توان در ارتباط تنگاتنگ 
این نق��د و طبیعت آثار هنری جس��ت و جو کرد. چنان‌که 
بس��یاری از محققان هنری این نقد را برای بررسی و نقد 

هنری مورد استفاده قرار دادند. 
این محققان نقد تکوینی را در ش��اخه‌های گوناگون هنری 
همچون معماری و شهرس��ازی، نقاشی، فیلم و موسیقی 
به‌کار گرفتند. در چنین اوضاعی است که ITAM، پژوهش 
میان‌ش��اخه‌ای را در فاصلهؤ سالهای 1992 تا 1994 آغاز 
می‌کنند؛ پژوهشی که »هنرها و علوم: بایگانی آفرینش«� 

نام داش��ت. همچنین بای��د یادآوری 
ک��رد ک��ه حض��ور منتق��دان تکوینی 
فقط مانند ی��ک گردآورندهؤ مدارک و 
اطلاعات پیشامتنی نیست، بلکه آنها 

غی��ر از پرداختن به منابع موجود، با مصاحبه و گفتگو به 
خلق مدارک و اس��ناد گوناگون نی��ز می‌پردازند. بر همین 
اساس، رفته‌رفته توجه منتقدان تکوینی به هنر و نقد هنری 
بیش��تر می‌شود. در اینجا چندین پرسش قابل توجه پیش 
می‌آید که این نوش��تار پس از طرح آنها در جست و جوی 
پاسخهای مناسبی برای آنها برخواهد آمد. نخست، اینکه 
آی��ا نتایج نق��د تکوینی ادبی را نیز می‌ت��وان به حوزهؤ‌ هنر 
تعمیم داد؟ به بیان دیگر، آیا روش به کار گرفته ش��ده در 
ادبیات قابلیت انطباق با رش��ته‌های گوناگون هنری را نیز 
دارد؟ همچنین آیا ای��ن هنرها نیز دارای عناصری معادل 
چرکنویس��ها و پیش��امتنهای ادبی در هنره��ای گوناگون 
هس��تند؟ و بالاخره آیا تمامی انواع هن��ری امکان مطالعهؤ 

نقد تکوینی را در اختیار منتقد قرار می‌دهند؟
در اینجا کوش��ش می‌شود نخس��ت به برخی از تفاوتهای 
احتمالی و ممکن میان ادبیات و هنر اش��اره شود تا احیاناً 
بی‌توجه��ی ب��ه این تفاوته��ا موجب تعمیم‌ ن��اروای قواعد 
ادبی بر آثار هنری که متأس��فانه در برخی موارد بس��یار 

رایج است، نشود. 
این پرس��ش مطرح اس��ت که »آیا در هنر یا در همهؤ هنرها 
می‌ت��وان با قطعیتی همانن��د ادبیات به متن نهایی اش��اره 
ک��رد؟« زی��را در ادبی��ات ب��ا چ��اپ اث��ر، دوران و فرایند 
پیش��امتن ب��ه پایان می‌رس��د و متن نهایی ظه��ور می‌کند 
ی��ا دس��ت کم چ��اپ اث��ر می‌تواند یک 
مقطع تعیین‌کننده در ادبیات محسوب 
گ��ردد، در توضی��ح و پاس��خ ب��ه این 
پرس��ش می‌ت��وان گف��ت ک��ه در هنر 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

3. Arts et Sciences: Les archives de la 
création

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           96 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


97

ی��ا حداق��ل در برخ��ی هنرها نمی‌ت��وان با چنی��ن قطعیتی 
 فراگیر مرز میان پیش��امتن و متن نهایی را مشخص کرد 
)Le Men, 2004, p. 12(. به‌طور مثال یک نقاشی گاهی به 
صورت مستقیم به خریدار فروخته می‌شود و در معرض 
مشاهدهؤ مخاطبی قرار نمی‌گیرد و بر عکس، گاهی نیز در 
نمایش��گاهی بزرگ برای عموم مخاطبان ارائه می‌ش��ود. 
بنابرای��ن، به‌طور قطعی نمی‌توان اع�الم کرد که این گذر 
از پیش��امتن ب��ه متن نهای��ی در چه مرحل��ه‌ای امکان‌پذیر 
می‌ش��ود. به همین ترتیب، در مورد برخی دیگر از هنرها 
البته با ش��دت و ضعف بیش��تر ای��ن تفاوت ب��ا متن ادبی 
قابل مش��اهده است و یکی از علتهای آن این است که متن 
ادب��ی همانند برخی دیگر از متنها به دلیل خطی بودنش از 
سیالیت کمتری برخوردار است و پس از خلق به یک متن 

بسته تبدیل می‌شود. 
تف��اوت دیگر برخی از هنره��ا با ادبیات در این اس��ت که 
بعض��ی از هنرها گروهی هس��تند و برخلاف ادبیات بیش 
از ی��ک مؤل��ف دارن��د و این مؤلف��ان به ش��کل گروهی به 
خلق اث��ر می‌پردازند. س��ینما، تئاتر و معم��اری از جمله 
هنرهای��ی هس��تند ک��ه دارای گ��روه مؤلفان هس��تند. به 
عبارت دیگر، گرچه درآنها کارگردان، معمار یا فردی به 
نوعی رهبری یا هماهنگی را به عهده می‌گیرد، اما نقش��ی 
ک��ه او ایفاء می‌کند، با نقش یک ش��اعر یا یک رمان‌نویس 
کاملاً متفاوت اس��ت، زیرا نقش مؤلف میان چندین عامل 
توزیع ش��ده اس��ت. این عوامل هم در محور »در زمانی« 
و ه��م در محور »هم‌زمانی« ممکن اس��ت. بر این اس��اس 
می‌ت��وان هنرها را به هنرهای تک مؤلفی و چند مؤلفی )یا 

بینامؤلفی( تقسیم کرد. ادبیات به طور عمومی یک فرایند 
تک مؤلفی اس��ت. این در حالی اس��ت که تع��داد زیادی از 
هنره��ا دارای ویژگی چند مؤلفی هس��تند. به طور مثال، 
اگ��ر بخواهی��م ب��ه س��ینما بپردازی��م، در بیش��تر موارد، 
نخس��ت باید فیلم‌نامه‌نویس اثر خود را به پایان برساند. 
س��پس کارگردان به شناسایی عوامل دیگر بپردازد، وی 
مجبور اس��ت پاره‌ای از عناصر خود را به صورت خطی 
چین��ش کن��د و برای ه��ر مرحله یک یا چن��د مؤلف وجود 
دارد. البت��ه در مقاب��ل، هنرهای��ی مانند نقاش��ی، طراحی 
و مجسمه‌س��ازی وج��ود دارند که کاملاً فردی هس��تند و 

بیش‌تر به ادبیات شباهت دارند. 
تفاوت عمدهؤ دیگر به هنرهایی همانند هنرهای نمایشی باز 
می‌گردد که تکرارش��ان با دیگر هنرها و نیز ادبیات کاملاً 
متفاوت اس��ت. چنان‌که گفت��ه خواهد ش��د، هنرها از این 
منظر به حضوری و غیرحضوری قابل تقسیم می‌باشند. 
ای��ن هنرها در ه��ر تکرار یک بار دیگر متولد می‌ش��وند یا 
بار دیگر مراحل زایشی را پشت سر می‌گذارند؛ یعنی هر 
اجرا خود تولدی دوباره اس��ت. به همی��ن دلیل اثر نهایی 
و اثر در حال زایش چنان با یکدیگر عجین ش��ده‌اند که تا 
ح��د زیادی جدایی‌ناپذیر جلوه می‌کنن��د. به عبارت دیگر، 
نمایش مانند ادبیات یا حتی سینما نیست که یک بار برای 
همیش��ه انجام شود و قابل تکثیر باشد بلکه هر بار باید از 
نو خلق شود. به همین دلیل این هنرها را می‌توان هنرهایی 
با چندین متن نهایی دانست که هر بار با بار دیگر متفاوت 
اس��ت. این هنرها نه تنها با ادبیات بلک��ه با اغلب هنرهای 
دیگر نیز متفاوت هس��تند. تئاتر، تعزیه، خیمه شب بازی 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           97 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


و ... از این دست هنر تلقی می‌شوند. 
اما ش��اید مهم‌ترین تفاوت به آن دس��ت از هنرها مربوط 
می‌ش��ود که به ظاهر هیچ پیش��امتنی ندارند و فی‌البداهه 
خل��ق می‌ش��وند. ای��ن خلق بداه��ه در اغل��ب هنرها ممکن 
است. چنان‌که در موسیقی بسیار مرسوم است، نقاشان 
بسیاری بدون پیشامتن به خلق اثر می‌پردازند و بسیاری 
پس از مدتی، دیگر از اسکیس، اتود یا پیشامتنها استفاده 
نمی‌کنن��د. البته در ادبیات نیز بداهه‌س��رایی وجود دارد، 
اما اغلب پس از خلق دستخوش دستکاریها و تصحیحاتی 
می ش��ود که همین امر موجب خلق پیشامتن می‌گردد. در 
نقاشی اگر پیشامتن به صورت مستقل مطرح نگردد، قابل 
شناس��ایی نمی‌باشد؛ یعنی پیش��امتن باید طبیعتی داشته 
باشد که بتوان آن‌را مورد مطالعه قرار داد. خوشبختانه، 
امکان��ات فنی امروز ب��ه ما این اج��ازه را می‌دهد که حتی 
طرحهای پیش��ین یک تابلو را نیز شناسایی کنیم و از این 

رهگذر گشایشهای زیادی حاصل شده است.   
بالاخ��ره یک��ی دیگ��ر از تفاوته��ای هن��ر و ادبی��ات ک��ه 
موج��ب پرهی��ز از تعمی��م بی‌روی��ه اصول نق��د تکوینی 
ادبی��ات در هن��ر می‌ش��ود، همین تنوع زیاد هنر اس��ت. 
ب��ه عبارت دیگر، گرچ��ه ادبیات نیز دارای تنوع اس��ت، 
اما نس��بت تنوع در هنر و عم��ق تفاوتهایی که میان آنها 
دیده می‌ش��ود، ب��ه هیچ‌وج��ه با ادبی��ات قابل مقایس��ه 
نیس��ت، زیرا تن��وع در ادبیات یک تنوع درون‌نش��انه‌ای 
اس��ت، یعنی در داخل یک نظام خاص نشانه‌ای صورت 
می‌گیرد و آن‌ هم نظام کلامی و اغلب کلامی نوش��تاری 
است، اما گوناگونی و تنوع در هنر می‌تواند به خارج از 

ح��وزهؤ یک نظام خاص نش��انه‌ای بینجامد. به‌طور مثال 
تف��اوت نظ��ام تصویری و حرکتی و کلام و موس��یقایی 

تفاوتی اساسی و بنیادین است.
چنان‌ک��ه ملاحظه ش��د، نس��بت می��ان ادبی��ات و هنرها 
از  برخ��ی  زی��را  اس��ت،  زی��ادی  دارای گوناگونیه��ای 
هنرها همچون موس��یقی البته در نت‌نویسی نزدیکیهای 
فراوان��ی ب��ا چگونگ��ی تکوین اث��ر ادب��ی دارد، ولی در 
مقابل با برخی دیگر از هنرها همچون هنرهای تجسمی 
دارای تفاوته��ای بنیادینی اس��ت. بنابراین، میان هنرها 
ی��ا حداقل برخ��ی از هنرها و ادبیات از دی��دگاه تکوینی 
می‌توان تفاوتهایی اساس��ی مش��اهده ک��رد. اما آیا این 
تفاوته��ا م��ا را به آنجا رهنمون می‌ش��ود ک��ه نمی‌توان 
هنره��ا را مورد مطالعه تکوینی قرار داد؟ مس��لماً چنین 
تفاوتهایی به‌طور الزامی ما را به س��وی چنین نتیجه‌ای 
رهنم��ون نمی‌کند، بلکه می‌تواند یادآور این نکته باش��د 
ک��ه در مطالعات تکوین��ی باید متوجه ای��ن تفاوتها بود. 
تاریخچ��هؤ بس��یار مختصر مطالع��ات تکوین��ی به ویژه 
مطالع��ات تکوینی هنر نیز بر ای��ن موضوع تأکید دارد. 
البت��ه وجود تفاوتها و احس��اس کردن آنها در مطالعات 
تکوین��ی و انطب��اق مطالع��هؤ تکوین��ی با ای��ن تفاوتها در 
مطالع��ات تکوینی ادبی بی‌س��ابقه نیس��ت. در مطالعات 
تکوین��ی ادب��ی نیز ان��واع تفاوته��ا میان آث��ار، مکاتب و 
مؤلف��ان گوناگون موج��ب دگرگونیهای��ی در عناصر و 
روش تحقیق گردیده است. اما چنان‌که گفته شد، دامنه 
و عمق چنین تفاوتهایی در عرصهؤ هنر به مراتب بس��یار 

بیشتر از ادبیات خواهد بود. 

98

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           98 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


99

در نتیج��ه مطالعه و نقد تکوین��ی در هنرهای گوناگون نه 
تنه��ا امکان‌پذیر اس��ت، بلکه بس��یار اساس��ی و لازم نیز 
به‌ش��مار می‌رود. آثار زیاد هنری ب��ه دلیل بی‌توجهی به 
پیش��امتنهای آنها در هاله‌ای از رمز و رازها فرو رفته‌اند 
و ش��اید دیگ��ر هی��چ‌گاه رازهای خ��ود را آش��کار نکنند. 
پیش��امتنهای هن��ری پی��ش از تخریب باید م��ورد توجه، 
گ��ردآوری و حفاظ��ت ق��رار گیرند. در نتیج��ه هیچ دلیلی 
وج��ود ندارد ک��ه بر اس��اس آن، پژوهش و نق��د تکوینی 
مح��دود و منحصر به ادبیات ش��ود. چنان‌که نه تنها هنر 
بلکه حقوق، فلس��فه و علوم نیز همگی عناصری دارند که 
اس��رار تکوین آنه��ا را برملا می‌کنن��د. در این خصوص 
الموت گریزون� می‌نویس��د: »به‌ هیچ‌وجه توسعهؤ نظریهؤ 
تکوین به فراتر از حوزهؤ نوش��تار ممنوع نیست. در واقع، 
تحقیقات تکوینی مرتبط با س��ایر نظامهای نشانه‌شناسی 
 )Grésillon, 1994, p. 225( .»غیر نوش��تاری بس��یارند
فقط باید توجه داش��ت ک��ه در کنار ش��باهتهایی که میان 
انواع ش��اخه‌های معرفتی م��ورد مطالع��ه در نقد تکوینی 
وجود دارد، هر شاخه‌ای دارای ویژگیهایی است که آن‌را 
از دیگر شاخه‌ها متمایز می‌کند. به‌طور کلی، می‌توان گفت 
هر هنر و هر شاخه‌ای از علوم با توجه به چگونگی تکوین 
آن از دیگر ش��اخه‌ها جدایی‌پذیر اس��ت. بی‌فایده نخواهد 
بود که یادآوری ش��ود توس��عهؤ مطالعات نق��د تکوینی به 

هن��ر محدود نمی‌ش��ود، بلکه علوم و 
فلس��فه نیز از این نقد نوی��ن بی‌بهره 
نماندن��د. مراکز علمی نیز به س��وی 
مطالع��هؤ دست‌نوش��ته‌هایی همچون 

دست‌نوشته‌های پاس��تور تمایل پیدا کردند. گزارشی از 
نظریات پاس��تور در بیست و پنج س��الگی موجب تحیر و 

توجه زیادی از سوی محققان شد. 
مطالع��هؤ نق��د تکوین��ی در هن��ر و 
تاریخچهؤ آن به مراتب دش��وارتر 
از ادبیات اس��ت، زیرا مطالعهؤ نقد 
تکوینی در هنر تازه‌تر و جوان‌تر 
از نق��د تکوینی در ادبیات اس��ت. 
البته در سالهای اخیر موجی از انتشار کتابهای تخصصی 
درب��ارهؤ مطالعهؤ تکوینی آثار هنری در اروپا ایجاد ش��ده 
است که بی‌شک، ثمرهؤ آن در آیندهؤ نزدیک مورد استفادهؤ 

)Forestier, 1996( .محققان قرار خواهد گرفت
در این خصوص مناس��ب اس��ت گفته ش��ود ک��ه توجه به 
نس��خه‌های هن��ری از دی��ر ب��از در بی��ن خ��ود هنرمندان 
معم��ول و مرس��وم بوده اس��ت، زیرا نقش پیش��امتنهای 
هن��ری با پیش��امتنهای برخ��ی دیگر از ش��اخه‌های علمی 
متف��اوت اس��ت. در اغل��ب هنرها ای��ن پیش��امتنها اهمیت 
فراوان��ی دارد. برخ��ی از پیش��امتنها خود آث��اری هنری 
محسوب می‌شوند که به شکل پیشامتنی از قابلیت نمایش 
و تکثی��ر برخوردارند. همچنین توجه ب��ه فرایند خلق یک 
اثر در حوزهؤ هنر ش��اید بیش از ادبیات نظر محققان را به 
خود جلب کرده باش��د، زی��را چگونگی آفرینش اثر هنری 
و آم��وزش آن از دیر باز مورد توجه 
بوده اس��ت. خلق اثر هن��ری به دلیل 
جنب��هؤ مهارتی و فنی و گاهی دانش��یِ 
آن از گذشته‌های دور در برنامه‌های 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

ب( تاریخچه و 
گونه‌شناسی هنر از 

نظرگاه تکوینی

4. Almuth Grésillon

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                           99 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


تکوینی آثار هنری ارائه ش��ده اس��ت. در اینجا س��خن از 
هنرهای دیداری و شنیداری در مقابل یا در کنار هنرهای 
نوشتاری به میان آمده است که دارای دو نظام گوناگون 
نشانه‌ش��ناختی می‌باش��ند. کدگذاری و کدگشایی هر یک 

شیوهؤ خاص خود را دارد. 
این تن��وع در ش��اخه‌های هنری موجب تن��وع در عناصر 
مطالع��ات تکوین��ی به‌وی��ژه مهم‌تری��ن عنص��ر آن یعن��ی 
پیش��امتنها ش��ده اس��ت. چنان‌که می‌توان برای بسیاری 
از این هنرها پیش��امتنهایی مس��تقل با سرشت و طبیعتی 
منحصر به فرد یافت. برای مثال می‌توان از پیشانقاشی، 
پیش��افیلم، پیشاموس��یقی، پیش��امعماری و... به‌عنوان 
پیش��امتنهای مرتب��ط با هر رش��ته ی��اد ک��رد. بنابراین، 
برخ�الف ادبی��ات ک��ه یکجا مورد بررس��ی ق��رار گرفت، 
لازم ب��ه نظ��ر می‌رس��د که هن��ر و آث��ار هن��ری جداگانه 
م��ورد مطالعه ق��رار گیرن��د. در همین خص��وص باید به 
گونه‌شناس��ی هنرها و طبقه‌بندی آنها پرداخت، اما برای 
طبقه‌بندی و گونه‌شناس��ی کوشش می‌ش��ود که با معیار 
و ملاک تکوینی از یکدیگر متمایز شوند. به عبارت دیگر، 
تلاش می‌کنیم به یک گونه‌شناس��ی تکوینی دس��ت یابیم. 
ای��ن طبقه‌بندی کمک می‌کند تا محقق��ان تکوینی در حوزهؤ 
هن��ر بتوانن��د با توج��ه به تنوع هن��ری، روش خ��ود را با 
انطباق بیش‌تری نس��بت به هنر انجام دهن��د. در اینجا به 
چند دسته‌بندی اساسی و مهم بسنده 

می‌شود.
به‌ط��ور کل��ی هنره��ا را ب��ا توج��ه به 
ارتباطی که با مخاطب برقرار می‌کنند، 

100

آموزشی قرار داشته اس��ت. همین توجه به آموزش هنر 
موجب توجه به چگونگی خلق اثر و تکوین آن نیز گردیده 
است؛ موضوعی که شاید در حوزهؤ شعر کمتر امکان‌پذیر 
بوده اس��ت. ب��ه همین دلیل اس��ت که بس��یاری از تعابیر 
تکوینی حتی در حوزهؤ ادبیات نیز برگرفته از ش��اخه‌های 
هنری به‌ویژه نقاش��ی و هنرهای تجس��می است. در قرن 
بیس��تم نیز هنرمن��دان بزرگی همچون پیکاس��و در مقابل 
اینک��ه از تابل��وی نقاش��ی گرنی��کا در مرحلهؤ ش��کل‌گیری 
عکس بگیرند، مقاومتی نمی‌کند. عکسهای گرفته شده در 
ای��ن دوره از مهم‌ترین اس��ناد تکوینی مرب��وط به این اثر 

محسوب می‌شوند. 
به‌ط��ور رس��می و فراگی��ر توجه ب��ه نس��خه‌های خطی و 
پیش��امتنهای هنری از سالهای دههؤ هش��تاد توجه مراکز 
تحقیقاتی و محققان حوزهؤ نقد تکوینی را به خود جلب کرد 
و این س��الها نقطهؤ عطفی در این زمینه محسوب می‌شود. 
از مهم‌تری��ن این مراکز چنان‌که پیش‌ت��ر نیز در مورد آن 
س��خن گفته شد، همانا ITAM است. این مرکز که نخستین 
پژوهشهای ارزنده و گروهی را در خصوص نقد تکوینی 
در ادبیات به انجام رس��انده بود، به‌س��وی هنر و علم نیز 
توجه نمود. چنان‌که اشاره شد، ITAM در سالهای 1994-

1992 )در مدت دو س��ال( مطالعهؤ میان رش��ته‌ای »هنرها 
و علوم: بایگانی آفرینش« را طی همایش��هایی انجام داد. 

مجموعهؤ این تلاش��ها ب��ه افق نوینی 
می‌انجامی��د ک��ه در دومی��ن کنگ��رهؤ 
بین‌المللی نقد تکوین��ی� در دو بخش 
یعنی تکوین نوشتار علمی و رویکرد 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

5. IIe Congrès international de critique 
génétique

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         100 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


101

می‌ت��وان دس��ته‌بندی و طبقه‌بندی کرد. این دس��ته‌بندی 
ب��رای مطالعهؤ تکوینی بس��یار حائ��ز اهمیت اس��ت، زیرا 
در هنرهای حض��وری چنان‌که خواهد آمد، پیش��امتن و 
مت��ن نهایی تعری��ف خاص خود را دارن��د و از ویژگیهای 
مخصوصی برخوردارند. این موضوع از آن جهت حائز 
اهمیت اس��ت ک��ه هنرهای حضوری برای ش��کل‌گیری به 
مخاطب نیاز دارند و همواره برای کسی که حاضر است، 
شکل می‌گیرند. در صورتی‌که هنرهای غیر حضوری به 
دور از مخاط��ب متحقق می‌ش��ود و نتیجهؤ آن به صورت 
متکث��ر )مانند س��ینما( ی��ا غیر متکث��ر )مانند نقاش��ی( در 
اختیار مخاطب قرار داده می‌ش��ود. از این منظر می‌توان 

پیشامتنهای هنری را به دو دستهؤ کلی تقسیم کرد:
- پیشامتنهای هنرهای غیرحضوری؛

- پیشامتنهای هنرهای حضوری.
هنرها ب��ا توجه به اینکه دارای یک نس��خهؤ اصیل باش��ند 
یا نه، می‌توانند به دو دس��ته  تقس��یم شوند، زیرا پاره‌ای 
از هنرها به‌واس��طهؤ نس��خهؤ اصیل خود شناخته و متمایز 
می‌ش��وند، ام��ا برخی دیگر چنی��ن نیس��تند. به‌طور مثال 
نقاش��ی از هنرهایی اس��ت که دارای نس��خهؤ اصیل است. 
در مقابل تئاتر یا موسیقی از یک نسخهؤ اصیل برخوردار 
نیستند و به همین دلیل متن و پیشامتن مورد مطالعهؤ آنها 
با متن و پیش��امتن نقاشی متفاوت است. بنابر آنچه گفته 

شد، هنرها به دو گونهؤ زیر قابل تقسیم اند:
- هنرهایی با نسخهؤ اصیل؛

- هنرهایی بدون نسخهؤ اصیل.
چنان‌که پیش‌تر نیز اش��اره ش��د، برخ��ی از هنرها دارای 

چندین مؤلف می‌باش��ند و از دیگر هنرها به ویژه ادبیات 
که یک مؤلف واح��د دارند متمایز می‌گردند. البته امروزه 
هنره��ا قبل از آنکه ب��ا توجه به مؤلف )مؤل��ف محورانه(  
تقس��یم ش��ود ب��ا توج��ه به نق��ش مت��ن )مت��ن محورانه( 
طبقه بندی می‌ش��وند. در هر ص��ورت می‌توان غلبهؤ جنبهؤ 
ف��ردی برخ��ی و جنب��هؤ گروهی بعض��ی دیگ��ر از آثار را 
پذیرفت و بر همین اس��اس، پیش��امتنهای هنرهای فردی 
و گروه��ی را از ه��م متمایز کرد. این تمای��ز از آنجا حائز 
اهمیت می‌ش��ود که پیشامتنهای هنرهای گروهی کثرت و 
تنوع بیش‌تری دارند و لازم است به تک تک مؤلفان توجه 

گردد لذا تقسیم‌بندی زیر را خواهیم داشت:
- پیشامتنهای هنرهای فردی؛

- پیشامتنهای هنرهای گروهی.
ام��روزه، هنره��ای زی��ادی وج��ود دارند که دیگ��ر برای 
ماندگاری خلق نمی‌شوند، بلکه برای لحظه یا مدت اندکی 
باق��ی خواهند مان��د. به‌طور مث��ال می‌ت��وان از چیدمان، 
هنرهای یخی، برفی، ش��نی و ... نام ب��رد که گذرا بودن 
ویژگ��ی مش��ترک آنهاس��ت. از ای��ن منظ��ر نی��ز می‌توان 

پیشامتنها را به دو گونهؤ زیر تقسیم کرد:
- پیشامتنهای هنرهای گذرا؛
- پیشامتنهای هنرهای مانا.

همچنین هنره��ا را می‌توان با توجه به پیش��امتنهای آنها 
دس��ته‌بندی و طبقه‌بندی کرد:‌ برخی هنرها دارای مراحل 
مش��خص و حت��ی الزامی پی��ش از متن هس��تند. چنان‌که 
به‌ط��ور مث��ال در معماری تهی��ه طرح و پ�الن از گامهای 
نخس��تین و الزامی محس��وب می‌ش��ود. به عبارت دیگر، 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         101 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


102

برای س��اخت ی��ک عمارت و بنا نمی‌ت��وان از طرح و پلان 
آن صرف نظر کرد. اما در برخی از هنرها مثل موسیقی، 
خل��ق و اجرای آنها با هم انجام می‌گیرد و در بداهه‌نوازی 
پیش��امتن و متن‌نهایی با هم یکی می‌شوند. بر این اساس 

نیز می‌توان هنرها را به شکل زیر تقسیم نمود:
- هنرهایی با پیشامتنهای ضروری؛

- هنرهایی با پیشامتنهای غیرضروری.
اصالت هنری به عوامل گوناگونی بس��تگی دارد و یکی از 
آنها چگونگی رابطهؤ ش��یء هنری و مؤلف اس��ت. وظیفهؤ 
مؤلف چیست و یک مؤلف چه رابطه‌ای با اثر دارد. به بیان 
دیگر، هنر دارای برخی عناصر همچون مضمون، فرم و 
انجام یا شکل‌یافتگی مادی آن است. این شکل‌گیری مادی 
موضوع مهمی می‌تواند باشد. به‌طور مثال نقاشی هنری 
اس��ت که تحقق آن باید توسط خود نقاش صورت بپذیرد 
و آن‌را خودنگار� یا مؤلف‌ن��گار می‌نامیم، ولی ادبیات از 
هنرهایی اس��ت که چگونگی تحقق آن یعنی صفحه‌آرایی، 
طرح روی جلد و... توس��ط ش��خص یا اشخاص دیگری 
انجام می‌گیرد ک��ه آن‌ را دیگرنگار� می‌نامی��م. بنابراین، 
هنرها از جنبهؤ تجلی مادی آنها و اینکه توسط خود مؤلف 
صورت گرفته باش��د یا نه، می‌توانند به دو دس��تهؤ بزرگ 

تقسیم شوند‌:
- هنرهای مؤلف‌نگار؛
- هنرهای دیگر‌نگار. 

موض��وع دیگری ک��ه ب��ا مطالب بالا 
بی‌ارتباط نیس��ت، مراح��ل گوناگون 
تحقق یک اثر و نقش مؤلف یا مؤلفانِ 

آن اس��ت. در واق��ع، هنرها را از این جه��ت که دارای یک 
مرحل��ه یا بیش‌ت��ر باش��ند، از یکدیگ��ر متمای��ز می‌کنند. 
به‌عب��ارت دقیق‌ت��ر، پ��اره‌ای از هنرها دارای ی��ک مرحلهؤ 
بزرگ و پیوس��ته‌اند که ای��ن مرحلهؤ بزرگ خود به مراحل 
کوچک‌تری قابل تقسیم می‌باش��د، اما برخی دیگر دارای 
مراحل دوگانه یا بیش‌تر می‌باشند. به‌طور مثال موسیقی 
یا تئات��ر دارای دو مرحلهؤ مجزا از هم می‌باش��ند: مرحلهؤ 
نوش��تاری و مرحلهؤ تحق��ق. این دو مرحل��ه از این جهت 
از یکدیگ��ر قاب��ل تمایزند که هر مرحله به نظام نش��انه‌ای 
خاصی مرتبط می‌ش��ود. نظام نشانه‌ای نخست کلامی و 
نظام نش��انه‌ای دوم موس��یقایی یا نمایش��ی است. اما در 
مقابل این دس��ته، هنرهایی وجود دارند که از اول تا آخر 
از نظ��ام خاصی پیروی می‌کنند. نقاش��ی یا ادبیات از این 
نوع هس��تند، زیرا نقاشی فقط از نظام تصویری و ادبیات 
فقط از نظام کلامی بهره می‌برند و همانند موسیقی نیازی 
نیس��ت نخس��ت از نظام کلامی نت برای نوشتار استفاده 
شود و س��پس اجرای آنها با نظام موسیقایی تحقق یابد. 
در نتیجه می‌توان هنرها را از این منظر به دو دس��تهؤ زیر 

تقسیم کرد:
- هنرهای تک مرحله‌ای؛ 
- هنرهای دو مرحله‌ای.

یکی دیگ��ر از ویژگیهایی ک��ه فرایند تکوین��ی هنرها را از 
یکدیگ��ر ج��دا می‌کن��د و می‌توان��د بر 
محقق تکوین��ی تأثیر عمیق��ی به‌جای 
گ��ذارد، س��فارش هن��ری اس��ت. به 
بیان دیگ��ر، برخی از آثار براس��اس 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

6. autographique 
7. allographique

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         102 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


سفارش خاصی پدید می‌آیند و در این وضعیت، سفارش 
دهنده و نظرهای او نقش مهمی‌ در شکل‌گیری این اثر ایفاء 
می‌کند؛ به‌گونه‌ای که منتقد تکوینی نمی‌تواند آن‌ را نادیده 
بگیرد. برخی از هنرها به دلیل ویژگیهایش��ان با سفارش 
ارتباط نزدیک‌تری دارند و در آنها سفارش، رایج و سنت 
شده است. حتی برخی آثار بدون سفارش‌دهنده هیچ‌گاه 
خلق نمی‌شوند. به‌طور مثال، برخی ‌از آثار معماری و تا 
حدی برخی از فیلمهای سینمایی به‌ویژه تلویزیونی بدون 
سفارش امکان و لزوم ساخت نمی‌یابند. در معماری اگر 
کارفرمایی باش��د که تقاضا و هزینه‌های س��اخت را ارائه 
دهد، خلق اثر آغاز خواهد شد. شاید بتوان گفت هنرهایی 
ک��ه مس��تلزم هزینه‌های بالا و به صنعت نی��ز نزدیک‌ترند 
هنرهایی هس��تند که با س��فارش ارتباط بیش‌تری دارند. 
علاوه‌ براین منظر همزمانی، لازم اس��ت اش��اره شود که 
رابطهؤ هنرها با سفارش در طول تاریخ نیز دگرگون شده 
است. به‌طور مثال شعر و نقاشی که امروزه شخصی‌ترین 
هنرها محس��وب می‌ش��وند و تقریباً هیچ‌گونه ارتباطی با 
سفارش ندارند، در گذشته اغلب با توجه به سفارش خلق 
می‌ش��دند و شاعران و نقاشان بدون سفارش یا پیشکش 
امکان امرار معاش نداشتند. البته یافتن مرزهای سفارش 
و غیرس��فارش بسیار دشوار و حتی گاهی ناممکن است، 
این مبح��ث مفصل را به فرصتی دیگ��ر وامی‌گذاریم و به 
موض��وع تقس��یم‌بندی پیش��امتنها با توجه ب��ه تفاوتهای 
هن��ری می‌پردازیم. از این منظر می‌ت��وان هنرها را به دو 

دستهؤ زیر تقسیم کرد:
- پیشامتنهای هنرهای سفارشی؛

- پیشامتنهای هنرهای غیرسفارشی.
در نتیج��ه ش��اخه‌های هن��ری همانند ش��اخه‌های علمی، 
معرفت��ی و ادبیات می‌توان��د موضوع مناس��بی برای نقد 
تکوینی باشد. البته لازم است منتقدان تکوینی هنر نه فقط 
به تفاوتهای هنرها با ادبیات و دیگر شاخه‌ها توجه داشته 
باشند، بلکه به تفاوتهایی که میان انواع شاخه‌های هنری 
وجود دارد، حس��اس و واقف باش��ند، زیرا ای��ن تفاوتها 
موج��ب دگرگونیهای��ی در روش و عناص��ر تحقی��ق نق��د 
تکوینی می‌ش��ود. چنان‌که بی‌توجهی به ای��ن دگرگونیها 
می‌توان��د موج��ب نقصها و آس��یبهای ج��دی و عمیق در 

نتایج تحقیق شوند.  
چنان‌ک��ه گفته ش��د، نق��د تکوینی 
دامنهؤ مطالعات خود را به س��وی 
غی��ر  حوزه‌ه��ای نشانه‌شناس��ی 
ای��ن  کلام��ی گس��ترش داد و در 
رش��د  به‌س��رعت  نی��ز  حوزه‌ه��ا 
و گس��ترش یاف��ت. در اینج��ا ب��ه 
بررس��ی نقد تکوینی در شاخهؤ هنرهای تجسمی و به‌طور 
دقیق‌تر در هنرهای نمایشی پرداخته می‌شود، اما مناسب 
اس��ت پی��ش از پرداختن ب��ه این هن��ر ی��ادآوری کنیم که 
بررسی هنرها بر خلاف ادبیات به صورت شاخه‌ای یعنی 
هنره��ای گوناگون و ج��دا از هم ص��ورت می‌گیرد. علت 
چنین جداس��ازی‌ای به گوناگونی نظامهای نشانه‌شناسی 
و فراین��د خلق آنها باز می‌گردد که از یکدیگر با ش��دت و 
ضعف فاصله گرفته‌اند. به همین دلیل گرچه همگی دارای 
اش��تراکات اساسی هس��تند، اما با وجود اختلافات گاهی 

103

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

ج( نقد تکوینی 
در شاخه‌های 
گوناگون هنری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         103 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


هم امکان بررس��ی کامل آنها با یکدیگ��ر وجود ندارد. به 
ویژه اینکه نقد تکوینی بیش‌تر با جنبه‌هایی از هنرها سر و 
کار دارد که اغلب اختلاف‌ش��ان هم در همان جنبه‌هاست. 
به ‌س��خن ‌دیگ��ر، موضوع نق��د تکوینی بی��ان و چگونگی 
ش��کل‌گیری اثر هنری اس��ت ک��ه اخت�الف و تمایز اصلی 
ش��اخه‌های هنری نیز در همان اس��ت. بنابراین کوش��ش 
می‌ش��ود در ه��ر هنری به شناس��ایی انواع پیش��امتنهای 
آن پرداخت��ه ش��ود. ب��ا این ح��ال محدودیتهای نوش��تار 
حاضر امکان بررس��ی نقد تکوین��ی در هنرهای گوناگون 
را س��لب می‌کند و به ناچار چنان‌که اش��اره ش��د، باید به 
یکی از رش��ته‌ها آن‌هم به صورت گذرا بس��نده گردد. در 
این خصوص به دلایلی که خواهد آمد، به نقاشی پرداخته 

می‌شود. 
نقاش��ی از هنرهایی است که در نقد 
تکوینی نقش��ی مح��وری دارد، زیرا 
ای��ن هنر که از هنرهای مادر اس��ت، 
همواره توجه خاصی به پیشامتنهای 
خود داش��ته اس��ت. چنان‌ک��ه انواع 
گوناگون پیشامتنهای نقاشی بیانگر 
چنین توجهی هستند. اسکیس�، اتود�، کروکی10، ابوش11 
و م��دل12 ه��ر کدام ب��ا ویژگیهای مخصوص ب��ه خود در 

دارن��د.  حض��ور  نقاش��ی 
برخ��ی از ای��ن اصطلاحات 
ب��ه حوزه‌های دیگ��ر هنری 
نیز وارد ش��ده‌اند. همچنین 
پ��اره‌ای از هنرمندان به این 

پیشامتنها نه به عنوان شکلهای وسیله‌ای، که به ‌مثابهؤ یک 
اثر هنری توجه کرده‌اند. بر همین اس��اس، این پیشامتنها 
هم��واره ازگذش��ته م��ورد توج��ه برخی مجموع��ه‌داران 
بوده‌اند، بس��یاری از نقاشان برای نقاشی خود طرحهای 
اولیه یا اسکیس��هایی را تهیه می‌کنند که بر اساس آنها به 
نقاشی بپردازند. گردآوری اس��کیس، اتود، مدل و دیگر 
پیش��امتنها در این ش��اخهؤ هنری مهم‌تری��ن فعالیت منتقد 
تکوین��ی اس��ت. در واقع، گرچه نقد تکوین��ی ادبی موجب 
می‌ش��ود تا به‌ آسانی روشهای این نقد با برخی از هنرها 
همچون هنرهای نمایش��ی، سینما و موسیقی قابل انطباق 
باشد، اما برعکس، این هنرهای تجسمی هستند که شاید 
بیش‌تری��ن و ارزش��مندترین پیش��امتنها را ب��رای منتق��د 
تکوین��ی آماده و فراهم ‌می‌کنند. نق��د تکوینی در هنرهای 
تجس��می ه��م ب��ه پیش��امتنهای موضوع��ی و مضمونی 
می‌پردازد و هم به پیشامتنهای فنی و همین‌طور به مواد و 
مصالح. با پیش��امتنهای مرتبط با مواد و مصالح )به‌طور 
مثال بوم نقاشی یا ظرف س��فالی( است که منتقد تکوینی 
می‌توان��د به تاریخ خلق یک اثر پ��ی ببرد. همان‌طوری ‌که 
گفته ش��د، پیشامتن در هنرهای تجسمی نقش برجسته و 
مهم و متنوع��ی دارد و برای هر یک نیز نامهایی برگزیده 
ش��ده اس��ت. در اینجا به برخی از مهم‌ترین پیشامتنهای 
هنرهای تجس��می ب��ه ویژه 

نقاشی پرداخته می‌شود.
اس�کیس:  اس��کیس یکی از 
واژه‌ه��ای چن��د معنای��ی در 
این  هنرهای تجسمی است. 

104

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

نقاشی

8. esquisse
9. etude

10. croquis
11. ebauche
12. model

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         104 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


واژه ب��ه دیگ��ر هنرها و ادبیات نیز وارد ش��ده و هر کدام 
معناه��ای نوینی نیز ب��رآن افزوده‌اند. اس��کیس گاهی به 
معنای یک طرح اولیه و گاهی نیز به عنوان یک طرح مستقل 
م��ورد توجه قرار گرفته اس��ت. گاهی نیز نه به عنوان یک 
طرح، بلکه به معنای یک چارچوب مستقل همانند اسکیس 
فکری س��ارتر13 م��ورد نظر ب��وده اس��ت. درهرصورت 
اس��کیس یکی از مهم‌ترین عناصر پیش��امتنی در هنرها و 
به‌ویژه هنرهای تجس��می محس��وب می‌شود. پیش طرح 
»اس��کیس« نوع��ی طرح کم‌پرداخت اس��ت ک��ه هنرمند به 
دلای��ل گوناگونی به انجام آن اقدام می‌کند. نخس��ت اینکه 
فرص��ت کم باش��د؛ یعنی برای ثبت ی��ک لحظه یا فرصتی 
اندک صورت می‌گیرد تا در فرصتی مناسب به تکمیل آن 
اهتمام شود. پیش‌طرح به‌خصوص درمورد موضوعاتی 
به‌کار می‌رود که ب��ه عللی فرصت زیادی به هنرمند خود 
نمی‌ده��د. این کمبود زمان یا بر اس��اس حرکت موضوع 
یا بر اثر حرکت فاعل شناس��ا )هنرمند( صورت می‌گیرد. 
دوم اینکه مشقی باشد تا در آن بتواند ترکیب‌بندی و دیگر 
عناصر زیبایی‌شناس��ی را تمرین کند و بنابراین، بیش‌تر 
دلیل زیبایی‌ش��ناختی دارد. در اسکیس مسائلی همچون 
ترکیب‌بندی و نورپردازی بسیارمورد توجه است. برخی 
از اسکیس��ها خود یک اثر جذاب محسوب می‌شوند. نکتهؤ 

در  دیگ��ر  مه��م  بس��یار 
ای��ن  خص��وص اسکیس��ها 
است که اسکیسها موقعیت 
بررس��ی اش��کال گوناگون 
را نیز ممکن می‌س��ازند. به 

بی��ان دیگر، اسکیس��ها متنهای ممکن را ارائ��ه می‌دهند تا 
هنرمند بتواند از میان این متنهای ممکن یکی را برگزیند. 
ات�ود: طراحی یا نقاش��ی از ی��ک جزء، ب��رای مطالعهؤ آن 
بخ��ش در یک ترکیب بزرگ‌تر را اتود می‌نامند. بنابراین، 
تف��اوت ات��ود و پیش طرح در این اس��ت که ات��ود به دقت 
به برخی از زوایا بدون داش��تن مش��کل زمان می‌پردازد 
در صورتی‌ک��ه در پیش طرح موضوع، س��رعت و زمان 

اهمیت بسیار دارد. 
ابوش: ابوش نیز همانند اس��کیس از واژه‌هایی اس��ت که 
ادبیات از هنرهای تجس��می به عاریت گرفته است و برای 
آث��ار ناتمام به‌کار گرفته می‌ش��ود. اب��وش در ادبیات به 
س��خن درونیِ بیرونی ش��ده معروف است؛ یعنی سخنی 
ک��ه مؤل��ف با خود دارد، ولی این س��خن را ب��ه دلایلی بر 
روی کاغذ نیز نگاش��ته اس��ت. به بیان روش��ن‌تر، ابوش 
در ادبیات به سناریوی داستان اطلاق می‌شود. برخلاف 
اس��کیس، ابوش هنوز ویژگیهای گونه‌شناسی را ندارد و 
نمی‌توان��د برای مخاطبان ارائه ش��ود. ابوش در نقاش��ی 
ب��ا رنگ و روغ��ن به طرحی گفته می‌ش��ود که به صورت 
ت��ک رنگ کار می‌ش��ود و درجات روش��نی و تاریکی اثر 
را مش��خص می‌کند. اب��وش می‌تواند برای نقاش��ی رنگ 
و روغن مورد اس��تفاده ق��رار گیرد. بنابرای��ن، با افزون 
برخی عناصر به‌ویژه رنگ، 
اب��وش به ی��ک نقاش��ی تمام 
در  می‌ش��ود.  تبدی��ل  ش��ده 
واقع، تعریف ابوش و تفاوت 
آن ب��ا اس��کیس از دی��ر باز 

105

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

13. J.P. Sartre

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         105 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


م��ورد توجه محققان بوده اس��ت و در طول زمان نیز این 
دو واژه معان��ی متفاوتی را با خ��ود حمل کرده‌اند و حتی 
گاه��ی به صورت مترادف نیز ب��ه‌کار رفته‌اند. در فرهنگ‌ 
نقد فرود14 در این خصوص آمده اس��ت: »ابوش نخستین 
صورتی است که به یک اثر داده شده است؛ اسکیس فقط 
مدلی ناتمام اس��ت که به طور س��طحی انجام شده باشد« 

 .)Herschberg Pierrot, 2005, p. 113(
کروک�ی: کروکی طرح یا نموداری اجمالی است که نسبت 
به اسکیس از سادگی بیش‌تری برخوردار است. نقاشان 
ب��ا طرح اجمالی یا کروکی می‌توانن��د به مهم‌ترین عناصر 

نقاشی خود بپردازند. 
مدل: مدل نمونه‌ای انس��انی یا غیر انس��انی برای نقاشی 
یا دیگر هنرهای تجس��می محسوب می‌شود. مدل الگو و 

نمونه و طرح این هنرها نیز محسوب می‌شود. 
ع�الوه واژه‌های یاد ش��ده، می‌ت��وان به ای��ده15، کانوا16، 
لیناما17، پروژه18، ش��ما19 و... اش��اره کرد که در نقاشی 
یا برخی از هنرهای دیگر مورد اس��تفاده قرار می‌گیرند و 
هر یک دارای معانی خاص ولی نزدیک به یکدیگر هس��تند 
و هنوز معادلهای مناسب و مشخصی برای آنها در زبان 

فارسی یافت نشده است. 
لازم اس��ت ی��ادآوری ش��ود ک��ه ش��ناخت چگونگی خلق 

ب��ه  هن��ری  اث��ر  تکوی��ن  و 
مح��دود  آن  پیش��امتنهای 
راهه��ای  بلک��ه  نمی‌ش��ود، 
در  می‌توان��د  نی��ز  دیگ��ری 
شناس��ایی نحوهؤ تکوین اثر 

هنری مؤثر باش��د. س��نت آموزش��ی یک هنر و ش��ناخت 
نظریه و هندسهؤ هنری نمونه‌هایی از راههای دستیابی به 
چگونگی تکوین یک اثر هنری غیر از پیش��امتنها محسوب 
می‌ش��ود. در اینجا برای آشنایی با یکی از این عناصر به 

هندسهؤ اثر هنری پرداخته می‌شود.
هندسهؤ تجسمی: ‌غیر از اسکیس و اتود یک اثر، با شناخت 
هندس��هؤ آن نیز می‌توان به چگونگی ش��کل‌گیری‌اش بهتر 
پی‌برد. به طور مثال کش��ف هندسهؤ اسپیرالی بسیاری از 
نقاشیها و نگارگریها همچون نگاره‌های کمال‌الدین بهزاد، 
در اینکه هنرمند چگونه اثر خود را خلق کرده است، مفید 
می‌باش��د. ترکیب‌بن��دی در هنره��ای تجس��می همچ��ون 
نقاش��ی اهمیت فراوانی دارد. چنان‌ک��ه می‌توان مکاتب و 
روش��های گوناگون متنوع را ب��ا مطالعهؤ ترکیب‌بندی آنها 
از یکدیگر متمایز کرد. ترکیب‌بندی بر اس��اس هندسه‌ای 
مش��خص صورت می‌گیرد؛ هندسه‌ای که اغلب بر اشکال 
ساده‌ای همچون دایره، مثلث یا مربع استوار شده است. 
ش��ناخت هندس��هؤ یک اثر می‌تواند به شناسایی چگونگی 
خلق آن کمک کند یا حداقل بخشی از آن‌را بیان نماید. در 
این خصوص شناخت نظام آموزش نقاشی می‌تواند کمک 
بزرگی باشد، زیرا با شناخت روشهای آموزش نقاشی، 
هندس��هؤ آن مکت��ب یا آن دوره نیز ش��ناخته می‌ش��ود. با 
ای��ن ح��ال، ش��ناخت چنین 
هندس��ه‌ای با مطالع��هؤ دقیق 
خ��ود اث��ر نی��ز امکان پذی��ر 
تـرکیـب‌بـنـدیـهای  اس��ـت. 
متقارن  گوناگونی همچ��ون 

106

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

14. Dictionnaire critique de Féraud. (1787-1788)
15. idée

16. canevas
17. linéament

18. projet
19. schéma

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         106 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


و نامتق��ارن، افقی و عم��ودی، متمرک��ز و غیرمتمرکز از 
س��بک هر دوره یا سبک ش��خصی هنری برخاسته‌اند که 
ش��ناخت آنها گاهی در ش��ناخت چگونگی خلق اثر هنری 

تأثیر بسزایی دارد. 
امروزه روش��های نوی��ن در حوزهؤ 
مطالع��ات آث��ار باس��تانی و هن��ری 
پیشرفتهای ش��گفت‌آوری کرده‌اند. 
چنان‌ک��ه نه فقط تاری��خ آثار هنری، 
تاری��خ بش��ری و طبیع��ی را  بلک��ه 
کام�الً دگرگ��ون ک��رده اس��ت. این 
دس��تاوردهای نوی��ن علم��ی از مهم‌ترین عل��ل پیدایش و 
رش��د نقد تکوینی نیز به‌شمار می‌روند. در واقع، روشها 
و فنون یاد ش��ده، این امکان را به محققان تکوینی داده‌اند 
تا بتوانند نه فقط دورهؤ زمانی این مطالعات را گس��ترده‌تر 
و امکان مطالعهؤ گذش��ته‌های بسیار دور را برای محققان 
میس��ر کنند بلکه و مهم‌تر اینک��ه نتایج تحقیقات را دقیق‌تر 
و مطمئن‌تر نیز گردانیده‌اند. البته این دستاوردهای علمی 
تأثیرات بسزایی در موضوعات دیگری همچون مرمت و 
شناسایی اصالت آثار به ‌منظور فروش آنها دارند. با توجه 
به اینکه امروزه اقتصاد آثار هنری از اهمیت قابل توجهی 
برخوردار شده و بخش مهمی از جامعه به‌طور مستقیم یا 
غیرمس��تقیم به اقتصاد هنری مرتبط است، فنون و علوم 
مربوط به آثار هنری نیز رش��دی جهش��ی داش��ته است.
این فنون و روش��ها فواید بیش‌تری برای هنر داش��ته‌اند. 
چنان‌که علاوه بر شناس��ایی اصالت اثر و کمک به مرمت 
آن، موج��ب ش��ده‌اند ت��ا محقق��ان بتوانن��د ب��ه طرحهای 

نخس��تین ب��ر روی بوم نقاش��ی نیز پی ببرن��د. به عبارت 
دیگر، با پاره‌ای روش��ها علاوه بر ش��ناخت بهتر طرحها 
و رنگهای اولیهؤ آث��ار قدیم، می‌توان به طرحهای اولیه‌ای 
که نقاش کش��یده و س��پس ب��ر روی آنها نق��ش نهایی را 
ترس��یم کرده‌ اس��ت نیز پی برد. این کشف نوین و امکان 
تازه محققان تکوینی را که از مطالعهؤ تکوینی چنین آثاری 
بی‌به��ره بودند، مجهز و به پژوه��ش در حوزه‌های جدید 

تشویق کرد. 
بنابرای��ن، نق��د تکوینی از جمل��ه نقدهایی اس��ت که برای 
دس��تاوردهای علمی و آزمایش��گاهی اهمیت زیادی قائل 
اس��ت و بخش گس��ترده‌ای از تحلیلهای خود را بر اساس 
همین نتایج بنا می‌کند. به همین دلیل می‌توان گفت که نقد 
تکوینی یکی از نقدهای چند روش��ی است که از روشهای 
گوناگ��ون آزمایش��گاهی و تحلیلی به طور م��وازی بهره 
می‌ب��رد. بی‌فای��ده نخواه��د بود ب��ه برخی از روش��های 
آزمایش��گاهی این نقد که با روش��های شناسایی اصالت 
اث��ر و مرم��ت آن همانن��دی دارد، پرداخت��ه ش��ود. نکتهؤ 
قابل ملاحظه در مورد چنین آزمایش��هایی در حوزهؤ آثار 
هنری این اس��ت که بس��یاری از آزمایشها اصل اثر را به 
ص��ورت کلی یا جزئ��ی تخری��ب می‌کنند. ب��ه همین دلیل 
بس��یاری از این آزمایش��ها را نمی‌توان در بررس��ی آثار 
هنری مورد اس��تفاده ق��رار داد. راه حلهای نوین به ویژه 
ب��ا طیف نگاریه��ا این ام��کان را فراهم می‌آورن��د تا بدون 
آس��یب بتوان آزمایش��های لازم را انجام داد. در اینجا به 
طور بسیار گذرا به پاره‌ای از این روشهای آزمایشگاهی 

پرداخته می‌شود. 

107

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

روشهای نوین 
مطالعه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         107 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


کربن 14: استفاده از کربن 14 در شناسایی آثار باستانی 
و هن��ری یک انقلاب در تاریخ این رش��ته‌ها و به‌طور کلی 
تاریخ بش��ری محس��وب می‌گردد، زیرا کربن 14 موجب 
ش��د تا محقق��ان بتوانن��د از متنهای نوش��تاری ک��ه اغلب 
دارای جهت‌گیریه��ای ش��خصی یا فرهنگی ب��ود، به خود 
آث��ار رج��وع کنند. در واقع، کربن 14 ب��ر روی آثاری که 
از موجودات زنده به جای مانده بود، )چوب، استخوان و 
...(  می‌تواند کارایی خود را نشان دهد و دایرهؤ مطالعات 
تاریخی را تا پیش از تاریخ بش��ری گس��ترده سازد و این 
کش��ف از بزرگ‌ترین تحولات تاریخشناسی دوران اخیر 
محس��وب می‌ش��د. آث��ار هنری ب��ا اس��تفاده از کربن 14 
مورد بررس��یهای متع��ددی قرار گرفتن��د. در این روش، 
ی��ک تکه کاغذ ی��ا الیاف و حتی برخ��ی از رنگدانه‌هایی که 
از موجودات زنده تهیه ش��ده‌اند، در شناسایی پاره‌ای از 
ویژگیهای اثر به ویژه زمان آن می‌توانند مفید باشند. این 
روش از س��الهای پنجاه قرن بیس��تم مورد استفاده قرار 
گرفته است و آثار غارهایی همچون لاسکو20، کسکر21 و 

شو22 از نمونه چنین آزمایشهایی هستند. 
کروماتوگرافی: کروماتوگرافی روشی تحلیلی و شیمیایی 
اس��ت که اجازه می‌دهد ت��ا محقق بتواند عناصر تش��کیل 
دهن��دهؤ یک اث��ر را از یکدیگر ج��دا نماید. این جداس��ازی 
موجب می‌گردد تا بررس��یهای بسیاری در خصوص اثر 

میس��ر گردد. به‌طور مثال خاستگاه 
عناص��ر تش��کیل‌دهنده می‌توانند در 
انتس��اب یک اث��ر به منطق��هؤ خاصی 

نقش مهمی را ایفاء کند. 

بدل��ی  آث��ار  از  آزمایش�های میکروس�کوپی: بس��یاری 
و تقلب��ی اش��تباهی ی��ا عمداً به ج��ای آثار واقع��ی معرفی 
می‌ش��وند. این آثار در اغلب موارد به دش��واری توس��ط 
چش��م غیر مس��لح قابل شناس��ایی هس��تند. اما برخی از 
این آثار با یک ذره‌بین س��اده یا یک میکروسکوپ طبیعت 
غی��ر واقعی بودن خ��ود را نمایان می‌س��ازند. امروزه با 
پیش��رفت فنون س��اخت آث��ار تقلبی، شناس��ایی این قبیل 
آثار نیز دشوارتر شده است و به همین دلیل در بسیاری 
از مواقع ذره بینهای س��اده کارآمد نیس��تند. با این حال، 
ذره‌بی��ن همواره به‌عنوان یکی از مهم‌ترین وس��ایل برای 
آزمایش��های نخس��تین م��ورد اس��تفاده ق��رار می‌گیرد. 
میکروس��کوپها می‌توانند چند صد برابر بزرگنمایی کنند 
و ویژگی عناصر گوناگون یک نقاشی همچون رنگدانه‌ها 

را در اختیار محققان قرار دهند. 
رادیوگرافیها 

رادیوگراف�ی ایکس: این روش، اطلاعاتی را درخصوص 
ضخام��ت اثر ارائ��ه می‌نماید و همچنی��ن از وجود برخی 
از عناص��ر همچون س��رب، ورنی، قل��ع و رنگدانه‌ها خبر 

می‌دهد. 
فلورس�انس ایکس: این روش اج��ازه می‌دهد تا محققان 
به عناصر شیمیایی رنگدانه‌های اثر پی ببرند. اهمیت این 
روش آن اس��ت که شناس��ایی عناصر یاد ش��ده را بدون 
تکه‌ب��رداری و فق��ط با پرتوافش��انی 

انجام می‌دهد.
آزمایشهای نوری و اشعه‌ای: بخش 
گسترده و رایج روشهایی که امروزه 

108

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

20. Grotte de Lascaux
21. Grotte Cosquer
22. Grotte Chauvet

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         108 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


109

شناس��ایی و قرائ��ت ک��رد« )دروش، 1380، ص 64(. در 
نتیجه، این روش برای منتقد تکوینی اهمیت بس��یار دارد. 
زی��را به واس��طهؤ آن می‌تواند پیش��امتنهای اث��ر را مورد 

شناسایی و مطالعه قرار دهد. 
م�اوراء بنف�ش: اش��عهؤ غیرقابل رؤیتی اس��ت که بیش‌تر 
برای شناس��ایی آث��ار تقلبی به‌کار م��ی‌رود. همچنین این 
اشعه لایه‌های رویین اثر را که اغلب از ورنیهای گوناگون 
تشکیل شده اس��ت و مرمتها و دستکاریهای پسین را نیز 
ش��امل می‌شود، مشخص می‌کند. به‌عبارت دیگر، پس از 
نخس��تین ورنی، تم��ام دگرگونیهایی را که اغلب توس��ط 
نق��اش انجام می‌گیرد، مش��خص می‌کن��د و بدین ترتیب، 

تحولات پسامتنی را به خوبی نمایان می‌گرداند.
روش تاریخگذاری

ترمولومینس��انس26 : مطالعه آثار تجسمی از پیشرفتهای 
قاب��ل ملاحظه‌ای برخوردار اس��ت. چنان‌که ب��ا برخی از 
این روش��ها همانند فراقرمز می‌توان ب��ه لایه‌های زیرین 
نقاش��یها پی‌ب��رد. ای��ن روش اج��ازه می‌دهد ت��ا محققان 
طرحهای نخس��تین نقاشیها را شناسایی و مورد بررسی 
قرار دهن��د. به‌طور مثال با ای��ن روش می‌توان طرحهای 
نخستین نقاشیهای بزرگ و کلاس��یک همانند مونالیزا را 
ش��ناخت)1(. این طرحهای نخستین همچون پیشامتنهای 
نقاشی در شناسایی چگونگی 
رون��د خلق اثر و ط��رح اولیهؤ 
آن بس��یار مؤثرن��د. س��پس 
منتق��د تکوین��ی می‌توان��د با 
دیگ��ر  از عناص��ر  اس��تفاده 

مورد اس��تفادهؤ محققان قرار می‌گیرد، همانا آزمایشهای 
نوری و اش��عه‌ای هس��تند. امتیاز این روشها در آن است 
ک��ه نه فق��ط کم‌ترین آس��یب را به اصل اث��ر می‌زند، بلکه 
اطلاع��ات قابل توجه��ی از چگونگ��ی ش��کل‌گیری اثر در 
اختی��ار محققان می‌گذارد که دیگر روش��ها قادر به انجام 
آن نیستند. در اینجا به اشعهؤ مادون قرمز و ماوراء بنفش 

اشاره خواهد شد.
م�ادون قرمز: از این اش��عه که قابل رؤیت نیست،23 برای 
شناس��ایی آثار تجسمی همچون نقاش��ی به ویژه آنها ‌که 
دارای پوش��ش ورنی هس��تند، استفاده می‌ش��ود. اشعهؤ 
م��ادون قرم��ز می‌توان��د لایه‌های زیری��ن اثر نقاش��ی را 
شناسایی و نمایان کند. به کمک طیف‌نگاری مادون قرمز24 
می‌ت��وان عم��ر برخی از عناص��ر به‌ویژه چوب، نقاش��ی 
روی چوپ، مجس��مه، قاب و... را تخمین زد. از نظر نقد 
تکوینی این اشعه می‌تواند طرحهای نخستین بر روی بوم 
نقاش��ی و تحولات گوناگون نقاش بر روی بوم را نمایان 
گرداند. فرانس��وا دروش25 می‌نویسد: »نور مادون قرمز 
یک امتیاز دیگر هم دارد که البته درآزمایشگاههای پلیس 
قضایی کاملاً ش��ناخته ش��ده اس��ت: به کم��ک این روش 
خواندن متون »سانس��ور شده« یا پوش��یده شده در زیر 
لای��ه‌ای از رنگ ممکن می‌ش��ود. به ای��ن ترتیب در موارد 

مطلوب، می‌توان در زیر یک 
تذهیب، دستورالعملهایی را 
که خطاب به نقاش در روی 
چرم نوشته ش��ده و اکنون 
پوش��یده از رن��گ هس��تند،‌ 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

23. این اش��عه دارای طول موجی اس��ت که درست فرکانسی پایین‌تر از قرمز محسوب می‌شود و در 
طیف غیر قابل رؤیت با چشم قرار می‌گیرد. 

24. La spectrographie IR
25. F. Droch

26. La thermoluminescence

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         109 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


که اغلب نقدها نسبت به آن بی‌توجه 
کان��ون  دگرگون��ی  ب��ا  بوده‌ان��د. 
مطالعات��ی نق��د از مت��ن نهای��ی ب��ه 
پیش��امتن، فقط این پیکرهؤ مطالعاتی 
نیس��ت که دگرگ��ون ش��ده، بلکه با 
توج��ه ب��ه ویژگیهای پیش��امتن به عن��وان متن��ی ناتمام،‌ 
درحال ش��دن و در حال تعلیق، این تمامیت مطالعه است 
که دس��تخوش دگرگونی ش��ده اس��ت. ب��رای چنین متن 
سیالی باید روشی متناس��ب جست و جو کرد. به‌عبارت 
دیگر، دگرگونی در پیک��رهؤ مطالعاتی دگرگونی در روش 

را نیز در پی خواهد داشت. 
همچنی��ن، نقد تکوینی از نقدهایی اس��ت که کاربرد آن در 
هنر بیش از دیگر رشته‌هاس��ت، زیرا پیش��امتنها در هنر، 
ارزش و اعتب��اری به مرات��ب بیش از پیش��امتنهای دیگر 
دارد. در واق��ع، پیش��امتنهای هن��ری اغلب خ��ود یک اثر 
ارزش��مند هنری محس��وب می‌گردند و به همان صورت 
نیز قابل توجه هس��تند. به همین دلیل رش��د و توسعهؤ نقد 
تکوینی در عرصهؤ هنر س��ریع اس��ت و با وجود اینکه این 
نق��د از آخرین نقدهای مطرح ش��ده می‌باش��د اما امروزه 
از ادبی��ات تقریب��اً گس��ترده‌ای در کش��ورهای اروپای��ی 

برخوردار است. 

در ص��دد تجزیه و تحلیل این دگرگونیها برآید. عکاس��ی 
با نورمرئی موجب روش��ن‌تر ش��دن وضعیت رویین اثر 
می‌شود، عکاسی ماورای بنفش موارد فلورسان همچون 
برخی ورنیها را مشخص می‌کند، رفلیکتوگرافی فراقرمز 
می‌تواند ساختار و حجم لایه‌های زیرین نقاشی را روشن 
کن��د. رادیوگراف��ی با اش��عهؤ ایکس نیز موجب مش��خص 
کردن برخی از عناصر ش��یمیایی اثر می‌ش��ود. همچنین 
با نمونه‌ب��رداری و آزمایش این نمونه‌ها در آزمایش��گاه 
می‌ت��وان به مواد ب��ه‌کار رفته در این آث��ار با دقت زیادی 

پی برد. 
لازم اس��ت ی��ادآوری ش��ود ک��ه در اینجا به‌ط��ور خاص 
به هنرهای تجس��می و به‌ویژه نقاش��ی پرداخته ش��د، اما 
دس��تاوردهای نقد تکوینی به یک هنر محدود نمی‌شود و 
هر متنی را که در مقابل خود داشته باشد، می‌تواند مورد 
بررس��ی قرار دهد. با وج��ود این همانن��د نقدهای دیگر، 
برخ��ی آث��ار م��دارک و ماجراهای��ی دارند که دس��ت نقد 
تکوینی را در بررس��یهای خود بازتر می‌گذارند. همچنین 
برخ��ی از هنرمن��دان خ��ود دارای ع��ادات و رفتارهای��ی 
هس��تند که ب��ه نوبهؤ خ��ود می‌توان��د برای منتق��د تکوینی 
مناس��ب و مفید باش��د. به‌طور مثال عده‌ای از هنرمندان، 
از اسکیسهای خود به خوبی نگهداری و مراقبت می‌کنند، 
ول��ی در مقابل برخی به طرحه��ای اولیهؤ خود بی‌توجه‌اند 
و علاقه‌ای ندارند که از آنها چیزی باقی بماند و به‌دس��ت 

دیگران بیفتد. 
نق��د تکوینی برخ�الف دیگر نقدها، به متن در حال ش��دن 
توج��ه دارد و بخش��ی از اثر را مورد توج��ه قرار می‌دهد 

نتیجه

110

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         110 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


)1(. مثال: داوینچی و مونالیزا 
مناسب اس��ت برای روشن‌تر شدن 
نتایج این روش��ها و فن��ون نوین به 
یعن��ی پژوهش  نمون��ه‌ای مع��روف 
انجام ش��ده دربارهؤ تابلوی مشهور 
مونالیزا اش��اره شود. درواقع، یکی 
از رازآمیزترین‌ نقاش��یها که نظر بس��یاری از محققان را 
ب��ه خود جلب ک��رده، این اثر داوینچی اس��ت ک��ه از چند 
نظ��ر برای نق��د تکوین��ی حائز اهمی��ت اس��ت. حالت کلی 
ش��خصیت مونالی��زا در میان دو حس نگاه تمس��خرآمیز 
و ن��گاه غم‌انگی��ز یک زن در نوس��ان اس��ت. همچنین این 
چهره چنان‌که گامبریج نیز اش��اره می‌کند، میان بلندی و 
نابلن��دی نیز در نوس��ان قرار دارد. هنگامی که به س��مت 

چپ تصویر توجه می‌ش��ود، صورت کش��یده‌تر و بلندتر 
می‌نمایان��د. گرچ��ه تمامیت نقاش��ی در ای��ن رازآلودگی 
س��هم دارند، ام��ا می‌توان گفت نقش چش��مها و لبها بیش 
از س��ایر اعضاء اس��ت. ی��ک نگاه دقیق مش��خص می‌کند 
ت��ا چه حد داوینچ��ی از اصول علم مناظر اس��تفاده کرده 
است. او به بهترین وجه از هماهنگیها و ناهماهنگیها بهره 
برده است تا چنین چهرهؤ رمزآلودی را بیافریند. محققان 

111

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

پی‌نوشت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         111 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


همچنین به‌روش به‌کارگرفته ش��ده توسط داوینچی یعنی 
اس��فوماتو27 پی‌برده‌ان��د. ای��ن نقاش��ی پیک��رهؤ مطالعاتی 
بس��یاری از محقق��ان ب��وده و در ط��ول تاری��خ برخی از 
رازهای آن برملا ش��ده اس��ت، اما در ای��ن چند دههؤ اخیر 
با پیش��رفت علوم و فنون آزمایشگاهی مرتبط، کشفیاتی 
در این خصوص صورت گرفته است که قبلاً حتی تصور 

آن هم نمی‌شد.  
 محققان ب��ا تکنیکهای نوی��ن توانس��ته‌اند طرحهای اولیه 
نق��اش بر روی بوم را شناس��ایی کنند. همچنین در مورد 
موضوع��ی همانن��د راز »لبخند« می‌توان از خود پرس��ید 
ک��ه آیا این لبخند از همان آغاز، در دورهؤ پیش��امتن و نیز 
در متن نهایی به همین ش��کل بوده است یا عوامل دیگری 
نی��ز بر این موض��وع تأثیر گذارده‌ان��د. در این خصوص 
هم��راه با هانری زرنر28و برخ��ی دیگر از محققان از خود 
می‌پرسیم که آیا ورنی که برای حفظ اثر روی آن کشیده 
ش��ده اس��ت، بر روی این لبخند تأثیر نگذاش��ته و نگاه ما 
را تغییر نداده اس��ت؟ مجموعهؤ تحقیقاتی که درخصوص 
این تابلو انجام ش��ده کتاب مس��تقلی را ب��ا عنوان در قلب 

ژوکوند29 شکل داده است. 
پاس��کال کوت30 از مهندس��ان مبتکر و هنر دوستی است 
که با ابداع وس��ایل مخصوص مطالعهؤ آثار نقاشی جهش 

ج��دی‌ای در مطالع��ات ای��ن 
اثر به‌وجود آورد. دس��تگاه 
عکس‌ب��رداری او ب��ا ان��واع 
طیفه��ا و اتص��ال داده‌ها به 
ی��ک رایانهؤ متناس��ب اجازه 

داد تا راه نوین��ی را در مطالعهؤ چنین آثاری فراهم آورد. 
این دس��تگاه چندطیفی می‌تواند تا 250 میلیون پیکس��ل با 
اشعه از ماوراء بنفش تا مادون قرمز تصویر دریافت کند 
که در نوع خود بی‌نظیر اس��ت. کوت با فعالیتی تقریباً سه 
هزار س��اعته ضمن بررس��ی این تابلو با روشهای نوین 
به ویژه اش��عهؤ ماورای بنفش تا م��ادون قرمز به مطالعهؤ 
لایه‌های گوناگون این نقاش��ی پرداخت. این اشعه‌ها کمک 
کردن��د تا ب��ه دور از تأثیرات ورنی ب��ر روی تابلو که در 
گذش��ته چندین بار روی آن کش��یده شده است و موجب 
گردیده تا تابل��و دارای دریافت متفاوتی از س��وی بیننده 
ش��ود، به عناص��ر اصلی و اصی��ل این نقاش��ی پی ‌برده 
ش��ود. نظریات و دس��تاوردهای پاس��کال ک��وت موجب 
تحول��ی ژرف و انقلابی در شناس��ایی آثار هنری گردید، 
زیرا او هنرشناسان را به مطالعهؤ رنگدانه‌های آثار دعوت 
می‌ک��رد، بدون اینکه دس��تی ب��ه این آثار خورده باش��د، 
زی��را تم��ام فعالیتها ب��ه صورت مج��ازی توس��ط رایانه 
ص��ورت می‌گیرد. با لایه‌ب��رداری از روکش��های ورنی، 
این آزمایشها امکان دادند تا امروزه بتوان تابلوی نقاشی 
داوینچ��ی را به همان رنگی که از کارگاه هنر خارج ش��ده 
اس��ت، مش��اهده نماییم. به طور مثال در عکسهای گرفته 
ش��ده، آسمان به رنگ آبی اس��ت؛ یعنی همان رنگ اولیهؤ 
نقاشی. به واسطهؤ‌ این روش 
کشفیات نوینی در خصوص 
دیگ��ر ویژگیهای این تابلوی 
ارائ��ه گردی��د.  اس��رارآمیز 
به‌طور مثال مچ دس��ت چپ 

27. Sfumato
28. Henri Zerner

29. Au Coeur de la Jocond
30. Pascal Cotte

112

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         112 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


مونالیزا بر روی پوشش��ی بوده اس��ت که بعدها توس��ط 
نقاش تغییر می‌کند. همین‌طور با این آزمایش��ها مشخص 
ش��ده است در قسمت پایین که قسمت ناتمام تابلو تصور 
می‌شود پوششی روی پاهای مونالیزا قرار داشته است. 
در قس��مت آسمان تابلو نیز لکه‌ای دیده می‌شود که برای 
مرمت یک س��وراخ در دورهؤ‌ اخیر اس��تفاده ش��ده است؛ 
شاید دوره‌ای که هنوز تابلو با شیشه محافظت نمی‌شد. 

در جلس��ه‌ای که دس��تاورد تحقیقات یازده محقق دربارهؤ 
ای��ن تابل��و در کانادا برگ��زار گردید، در م��ورد برخی از 
رازه��ای مونالیزا س��خن گفته ش��د. این آزمایش��ها که با 
تصویربرداری س��ه بُعدی به‌وسیلهؤ اش��عهؤ مادون قرمز 
انجام ش��ده ب��ود، به‌وی��ژه در خصوص لبخن��د مونالیزا 
و م��وی او تازه‌های��ی را ارائه کرده اس��ت. در خصوص 
لبخند مونالیزا اعلام ش��د که لبخند مرموز مونالیزا که در 
ای��ن هنگام دومین فرزند خود را فارغ ش��ده بود، به دلیل 
اینکه هنرمند از تکنیک ویژه‌ای استفاده کرده است، چنین 
مرموزانه به نظر می‌رس��د. اما درخصوص شکل موهای 
این زن نیز کشفیاتی صورت گرفت که موجب خوشحالی 
تاریخنگاران گردید، زی��را تاریخدانان اعلام کرده بودند 
ک��ه در این دوره موهای زنان به ویژه زنان باش��خصیت 
همواره با پوششی بسته شده بود و برخلاف انتظار آنها، 
محققان هنری اعلام ک��رده بودند که موهای مونالیزا باز 
است و این مس��ئله با شخصیت مونالیزا به عنوان همسر 
یک تاجر بزرگ ابریشم س��ازگاری نداشت. آزمایشهای 
ی��اد ش��ده ثابت کرد که موهای مونالیزا از پش��ت س��ر با 

پوششی نازک بسته شده است.

آنچه ذکر ش��د تنها برخ��ی از ویژگیهای پنه��ان این تابلو 
اس��ت که امروزه ب��ا تکنیکهای پیش��رفتهؤ علمی در اختیار 

محققان و پژوهشگران هنری قرار گرفته است.

113

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         113 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


114

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

دروش، فرانس��وا و دیگران. )1380(، داس��تان پیدایش نسخه و نسخه‌شناس��ی، مترجم ع. روح‌بخشان، نامهؤ بهارستان، 
سال دوم، شمارهؤ اول.

Forestier, Georges. (1996), Essai de genetique theatrale: corneille a l’oeuvre. Edition Klincksieck.
Grésillon, Almuth. (1994), Elements de critique genetique, Universitaires de France, Paris.
Herschberg Pierrot, Anne. (2005), Le style en movement. Litterature et art. Belin. Paris.
Le Men, Ségolene. (2004), “ Présentation: l’oeuvre d’art en devenir ”. Chemins faisant...et “Prés Parés”. 
Genesis. N 24.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         114 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


115

نقد تکوینی گرنیکا

منیژه کنگرانی
 کارشناس ارشد پژوهش هنر

دانشگاه الزهرا
kangarani@honar.ac.ir

تاریخ دریافت مقاله:  86/6/25
تاریخ پذیرش نهایی:  86/9/18

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         115 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


116

این نوش��تاردر نظر دارد تا ب��ا تمرکز بر یک تابلوی 
نقاش��ی، ضمن بررس��ی عوامل مؤثر بر شکل‌گیری 
آن اعم از پیشامتنها، پیرامتنها، فرامتنها و...، روند 
و س��یر تح��ول و تکوین ای��ن اثر را مورد بررس��ی 
و مداق��ه قرار دهد. برای نیل ب��ه این منظور تابلوی »گرنیکا«� اثر پابلو پیکاس��و 
انتخاب گردیده و تلاش می‌شود ضمن بررسی انگیزهؤ خلق اثر و ذهنیت هنرمند، 
پیش‌طرحه��ای این اثرش��امل: اتودها، اسکیس��ها، طرحهای رنگ��ی و... که متن 
نهایی از تغییر و تحول آنها ش��کل گرفته اس��ت، با توجه به س��یر زمانی مطالعه 
ش��ود. س��پس تغییرات و دگرگونیهای هریک از آنها نس��بت به اث��ر نهایی مورد 
توج��ه قرار می‌گیرد. مطالعهؤ رون��د تغییر و تکوین کار با تکمیل و تولد اثر نهایی 

به پایان می‌رسد. 

واژگان کلیدی:
گرنیکا، پیکاسو، نقد تکوینی، پیش متن، پیشامتن.

I. Guernica

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         116 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


نقد تکوین��ی از جدیدتری��ن نقدهایی 
اس��ت ک��ه ب��ر مت��ن هن��ری توجه و 
تأکید داش��ته و آن را مبنای مطالعه 
و بررس��ی خود ق��رار می دهد. این 
نق��د به نح��وهؤ زایش و خل��ق یک اثر 
می‌پ��ردازد. بنابراین، برای منتقد تکوینی، تمامی مراحلی 
ک��ه قب��ل از تکمی��ل و ارائهؤ یک اث��ر طی می‌ش��ود، دارای 
اهمیت اس��ت. نقد تکوینی از همان آغاز برای بررس��ی و 
مطالع��هؤ آثار ادبی ب��ه‌کار گرفته می‌ش��د، لیکن این روش 
قابلیت بالایی را نیز در بررس��ی آثار ومتون هنری برای 

منتق��دان هنری فراهم آورده اس��ت. 
برای��ن اس��اس، تمامی یادداش��تهای 
هنرمند درب��ارهؤ اثر و مه��م تر از آن 

پیش‌طرحها یا به عبارتی، پیش��امتنهایی ک��ه برای تعیین 
وش��کل‌گیری س��اختار یک اث��ر ومتن هن��ری و تکمیل آن 
تهی��ه می‌ش��ود مانن��د اسکیس��ها، اتوده��ا و... به‌عنوان 
ابزاری مه��م، برای مطالع��هؤ منتقد تکوین��ی اهمیت دارد. 
در ای��ن روش منتق��د تکوینی ب��ا انتخاب یک اث��ر هنری و 
یافتن تمامی دست‌نوش��ته‌ها، اتودها، اسکیس��ها، ماکتها 
و همچنین بررس��ی عوامل مؤثر برشکل‌گیری )متن مانند 
وضعی��ت اجتماعی و وضعیت روحی وخانوادگی مؤلف( 
مراح��ل تغییر و تحول گام به گام آن اثر را در طول زمان 
وتا تکمی��ل نهایی مورد مداقه ق��رار می‌دهد. بدین‌ترتیب، 
اساس کار منتقد تکوینی هنر، مطالعه و بررسی عناصر و 
عوامل مختلفی است که بر شکل‌گیری و تکوین متون هنری 
مؤثراس��ت و به اختصار پیرامتنه��ا، فرامتنها، پیش‌متنها 
و پیش��امتنها نامیده می‌ش��ود. منتقد تکوینی با بررس��ی 
عوام��ل گوناگ��ون محیطی و گ��ردآوری تمام��ی عناصر 
مطالعاتی که بدان اش��اره ش��د و با توجه به س��یر زمان، 
یافته‌ه��ای خ��ود را طبقه‌بندی کرده و س��پس به تجزیه و 
تحلیل کل مجموعه و تأثیر عوامل و منابع بیرونی در روند 
ش��کل‌گیری و تکوین یک اثر تا مرحل��هؤ نهایی می‌پردازد. 
نتیجهؤ این بررس��ی علاوه برآن که اطلاعات جامعی برای 
خوان��ش متن هنری فراه��م می آورد، اب��زار لازمی را در 
اختیار دیگر پژوهش��گران و منتق��دان هنری قرار می‌دهد 
ت��ا با رویکرده��ای گوناگون به نقد اثر هم��ت گمارند. این 
جستاردر نظر دارد تابلوی گرنیکا اثر 
پابلو پیکاس��و را از منظر نقد تکوینی 

مورد مطالعه قرار دهد.�

117

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

مقدمه

1. برای اطلاعات بیش��تر نک: گفتگو با بهم��ن نامورمطلق، نقد تکوینی، 
جنین شناسی اثر هنری، روزنامهؤ ایران 86/8/19.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         117 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


پیش از پرداختن ب��ه تحلیل تکوینی 
اثر انتخابی، لازم اس��ت به معرفی 
هر چن��د مختصر پیک��رهؤ مطالعاتی 
ای��ن تحقی��ق‌ یعن��ی نقاش��ی گرنیکا 
)ت. 1(، پرداخته شود. این نقاشی 
در ژوئ��ن س��ال 1937 در کادری ب��ه ش��کل مس��تطیل 
افق��ی در ابع��اد 6/ 776 × 3/ 349 به‌عن��وان اثر نهایی و 
کام��ل در مع��رض دید عم��وم قرار گرفت. ای��ن تابلو از 
عناصر مختلف و متعددی تش��کیل شده است. در سمت 
راس��ت آن س��ه پیکره قرار دارد. اولین پیکره در مقابل 
عمارت��ی محص��ور در می��ان ش��عله‌های آتش ترس��یم 
ش��ده، درحالی که سر و دستهایش رو به سوی آسمان 
بلند اس��ت. دومی��ن پیکره، زنی را نش��ان می‌دهد که با 

مش��قت و س��ختی بدن خود را از مکانی که در آن قرار 
گرفته، به س��وی مرک��ز تابلو می‌کش��د. طرح و خطوط 
چه��رهؤ ه��ر دو پیکره به‌گونه‌ای اس��ت که ش��دت درد و 
زج��ر آنه��ا را نمایان می‌کند. از پنج��ره عمارتی در بالا 
و پشت سر ایش��ان، بخشی از سر و دست پیکرهؤ سوم 
پیداس��ت که دس��ت، چراغ روش��نی را به ط��رف مرکز 
تابل��و پیش آورده اس��ت. در مرکز تابلو چراغ روش��ن 
دیگ��ری قرار دارد که مانند چش��می در تابلو خودنمایی 
می‌کند. در زیر چراغ چهرهؤ اس��بی زجر کشیده، نحیف 
و شیهه‌کش��ان نش��ان داده ش��ده که پا بر پیکر انسانی 
نهاده اس��ت. این پیکره جنگجوی شکس��ت‌خورده‌ای را 
می‌ماند که شمش��یری شکسته را در دست می‌فشارد و 
شاخه‌ای گل در کنار آن دیده می‌شود. دست دیگر وی 

118

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

معرفی پیکرهؤ 
مطالعاتی

1 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         118 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


با خطوط و ش��یارهای عمیق تا انتهای تابلو امتداد یافته 
و صورتش رو به آس��مان اس��ت. در پش��ت آنها پیکرهؤ 
زنی گریان تصویر ش��ده که بدن ک��ودک مردهؤ خود را 
در بر گرفته و س��ر به س��وی آس��مان فریاد می‌کش��د. 
در بالای س��ر زن، گاوی ایس��تاده تصویر ش��ده که به 
صحن��ه می‌نگرد. دم گاو تا س��مت ب��الا و فضای خالی 
کادر کش��یده ش��ده اس��ت. در کنار س��ر گاو، پرنده‌ای 
در حال س��قوط دی��ده می‌ش��ود. ترکیب‌بن��دی تابلو به 
صورتی اس��ت که همزمان فض��ای داخل و خارج را به 
نمایش می گذارد و بر شبکهؤ کوبیستی استوارگردیده و 
به رنگهای س��فید، س��یاه و خاکستری رنگ‌آمیزی شده 
اس��ت.عناصر متعدد این مجموعه ب��ه نحوی انتخاب و 
در کن��ار هم چیده ش��ده‌اند که علی‌رغم اینکه نش��انی از 
جنگ و درگیری در آن مشاهده نمی‌شود، اما به خوبی 
مضم��ون، فجای��ع و مصیبتهای جن��گ چون درد و رنج  
کش��تار و نابودی را به ذهن متبادر می کند. پیکاسو در 
این نقاشی با پرداختن به یک رویداد و واقعهؤ مشخص و 
با بهره‌گیری از علائم تصویری، نمادها و افس��انه‌ها که 
در س��ابقهؤ ذهنی و فرهنگی او وجود داش��ت، مضمونی 
را به تصویر کش��ید که  همواره در خاطر بشر می‌ماند. 
»گرنی��کا« یک فاجع��ه را به تصویری بدل کرد که در هر 
زمانی گویا و تأثیرگذار اس��ت. در این مجال به عواملی 
که بر ش��کل‌گیری و تکمیل این اثر تأثیر گذاش��ته اس��ت 
که  به چهار دس��ته کلیّ پیرامتنه��ا، فرامتنها، پیش متنها 

و پیشامتنها تقسیم می شود، می پردازیم.

یک��ی از عناص��ر مطالعات��ی منتق��د 
تـکـویـن��ی پـیرامـتنـه��ا مـی باش��د.

پیرامتنه��ا، متنهایی هس��تند که متن 
اصلی را احاطه کرده اند و بر مراحل 
خل��ق اثرهنری و فراین��د تکوین آن، 
تأثی��ر می‌گ��ذارد. اوض��اع حاکم بر 
جامعه، حوادث سیاس��ی، اجتماعی، وضعیت خانوادگی 
هنرمند و... از آن جمله‌اند. علاوه برآن، ش��ناخت مکتب 
و ویژگیهای سبک هنری که اثر در آن شکل گرفته است، 
از دیگر پیرامتنهایی محس��وب می‌ش��ود ک��ه مورد توجه 
منتقد تکوینی اس��ت.لازم است، یادآوری شود که میزان 
تأثیرگذاری عوامل پیرامونی بر یک اثر همواره یکسان و 
ثابت نیست و برخی از آثار که تحت شرایط ویژه و تأثیر 
اتفاقات خاص یا تعهد اجتماعی هنرمند نس��بت به جامعه 
خلق ش��ده‌اند، بیش‌تری��ن تأثیر را از محی��ط پیرامونی و 
جامعهؤ هنرمند پذیرفته و باز می‌نمایانند و برخی دیگر از 
آثار، دنیای خاص وشخصی هنرمند را نشان می‌دهند که 
کام�الً درونی بوده و کمتر تأثی��رات بیرونی را به نمایش 

می گذارد.
گرنیکا متأثر از اوضاع و ویژگیهای خاص جامعه خلق شده 
و تصویری از وقایع جنگ و تبعات آن را نشان می‌دهد. از 
عوامل متعددی که بر شکل گیری این اثرتأثیر گذارده است، 
می توان به عوامل مختلف محیطی، پیرامونی و خانوادگی 
پیکاس��و اش��اره نمود که مورد توجه منتق��د تکوینی برای 
بررس��ی روند تکوین تابلوی گرنیکا، می‌باش��د. پیکاس��و 
که ملیتی اسپانیولی داشت، در جوانی به پاریس مهاجرت 

119

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

1. پیرامتنها 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         119 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


کرد، اما زادگاه، فرهنگ، عادات و عقاید اس��پانیولی‌اش را 
فراموش نکرد. نقاشی صحنه‌هایی از گاوبازی یا استفاده 
از نمادهایی چون گاو یا هیولای گاوآدم، یادآور خاطرات 
و پیشینهؤ فرهنگی اوست. اما وقایع دیگری نیز مانند جدایی 
پیکاسو از همسرش اولگا که حدود سه سال قبل از نقاشی 
این پرده رخ داد، بر او تأثیر بسیار گذاشت. »پیکاسو پس 
از ای��ن جدای��ی در س��ال1934 چندین س��ال متوالی دچار 
تنش��های شدید عاطفی بود. تسلیم و سرافکندگی در برابر 
حملات خش��ونت ب��ار اولگا موجی از خش��م در پیکاس��و 
ایج��اد نمود که درآث��ار این دوره‌اش منعک��س می‌گردید. 
در ای��ن دوران دگرگون��ی و اعوج��اج اش��کال بدهیب��ت و 
کریه‌المنظر نمودن تصاوی��ر تابلوهایش به نحو نامأنوس 
و چش��م آزار درآمدند. هیولاهایی که تا س��الها به اشکال 
گوناگ��ون در تابلوه��ای او مکرر ش��دند« )پلی چر، 1362،  
ص 35(. صحنه‌های خش��ونت‌بار گاوب��ازی که در نهایت 
ب��ه پیکار مینوتور� ختم ش��د، از آثاری اس��ت که متأثر از 
ای��ن دوره ش��کل گرفت و تأثیر آن بر گرنی��کا انکار ناپذیر 
است. از دیگر پیرامتنهای مهم وتأثیرگذار در خلق گرنیکا، 
می‌ت��وان به جنگهای داخلی اس��پانیا اش��اره کرد. هنگامی 
که عملیات نظامی جمهوری‌خواهان اس��پانیایی در ژانویه 
س��ال 1937 دچار شکس��تهایی شد، پیکاس��و با تشویق و 

حمایت دوس��ت ش��اعرش، 
علی��ه  آث��اری  ال��وار�،  پ��ل 
فرانک��و و رژیمش آفرید که 
گراوورهایی  مهم‌ترینش��ان 
اس��ت که تأثی��ر مضامین و 

برخی از طراحیهای آن بر »گرنیکا« مشهود است. همچنین 
در همین دوران دولت جمهوری اسپانیا یک تابلوی بزرگ 
یا پردهؤ دیواری را برای غرفهؤ اسپانیا در نمایشگاه پاریس 
به پیکاس��و سفارش داد. تا آن زمان ماهها از جنگ داخلی 
اسپانیا می‌گذشت. پیکاسو برای نقاشی این موضوع  طی 
هفته‌ه��ا طرحهای مختلفی را کش��ید، اما هن��وز کار نهایی 
را آغ��از نکرده بود ک��ه واقعهؤ  بمباران گرنی��کا رخ داد که 
مهم‌تری��ن عام��ل تأثیرگ��ذار بر خل��ق گرنیکا ش��د. در26 
آوریل 1937 ش��هر ده هزار نفری گرنیکا در ایالت باس��ک 
به دس��تور و با حمایت ژنرال فرانکو بمباران شد و در این 
واقعه هزاران نفر از سکنهؤ غیر نظامی و بی‌دفاع شهر کشته 
ش��دند. این فاجعه و کشتار مردم بی‌گناه چنان بر پیکاسو 
مؤثر واقع شد که بلافاصله تمهیدات لازم برای نمایش این 
واقع��ه را در اثر بزرگ خود فراهم نمود و درمدتی نزدیک 
ب��ه دو ماه کار مداوم و تهی��هؤ دهها پیش طرح به تکمیل آن 
پرداخت. بدین‌‌س��ان عواطف انس��انی پیکاسو و همدردی 
با هم میهنان��ش باعث آفرینش گرنیکا ش��د. در این رابطه 
نوش��ته اند: »او عش��ق عمیق و ش��ور و علاقه‌ای عظیم به 
انسانها و اشیا داشته. همین احساس بود که او را به خلق 
گرنیکا، کشتار در کره و... رهنمون کرد« )همان(. بنابراین، 
گرنی��کا از آثاری محس��وب می‌ش��ود ک��ه ب��ا پیرامتنهای 
اجتماع��ی وخانوادگی مولف 
ارتباط تنگاتنگی دارد و بدون 
ش��ناخت آنها امکان شناخت 
میس��ر  مت��ن  ای��ن  صحی��ح 

نخواهد بود. 

120

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

minotaur.2،  مینوتور موجودی افس��انه‌ای اس��ت با بدنی انسانی و س��ری به شکل گاو که ترکیبی از 
خصلتهای انسانی و نیروهای حیوانی و نمادی از بدویت انسان را به نمایش می‌گذارد.

3. Paul Eluarrd  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         120 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


تمام��ی اطلاعاتی ک��ه در خصوص 
تکوی��ن یک مت��ن وج��ود دارد، اعم 
گفتگوه��ا  یادداش��تها،  مق��الات،  از 
و مصاحبه‌ه��ا، فرامتنه��ای آن اث��ر 
محسوب می‌ش��ود که برای مطالعهؤ 
منتق��د تکوینی اهمیت بس��یار دارد. 
این توضیحات و نوش��ته ها یا ش��امل اطلاعات��ی دربارهؤ 
س��بک و ساختار اثر و یا توضیحاتی راجع به مضمون و 
محتوای آن اس��ت. فرامتنها از نظر اینکه توسط چه کسی 
بیان می ش��وند،  به دو دستهؤ فرامتن مؤلفی و فرامتن غیر 

مؤلفی تقسیم می‌شوند. 
فرامتن مؤلفی: فرامتنهای مؤلفی، یادداشتها و مصاحبه ها 
و گفتگوهایی اس��ت که ش��خص مؤلف یا هنرمند دربارهؤ 
اثر و نحوهؤ شکل‌گیری آن ارائه می کند. فرامتنهای مؤلفی 
گرنیکا شامل توضیحات پیکاسو دربارهؤ انتخاب موضوع، 
نمادها و اجزای اثر اس��ت که همزمان با کشیدن نقاشی و 
پ��س از آن به صورت مصاحبه‌ها وگفتگوهایی با هنرمند 
نقل و ثبت ش��ده اس��ت که جنبه‌های مختلفی از این اثر را 
نمای��ان می‌کند. به عن��وان نمونه‌ پیکاس��ودرنگارش متن 
بیانیه‌ای به پیرامتن گرنیکا اش��اراتی داشته ومی‌نویسد: 
»در تابلوی��ی که روی آن کار می‌کنم و نام آن‌را گرنیکا خواهم 
گذاش��ت، من به روش��نی و وضوح بیش از تمامی آثار اخیرم 

هول و وحش��ت خود را از دار و دس��تهؤ 
نظامی که سراسر اسپانیا را در اقیانوسی 
از درد و مرگ غوطه‌ور کرده است، بیان 

کرده‌ام« )ضیایی، 1385، ص 145(.

فرامت�ن غی�ر مؤلف�ی: تمام��ی توضیح��ات، اطلاع��ات و 
اخب��اری که افرادی غیر از هنرمند درب��ارهؤ یک اثر هنری 
ارائ��ه می‌کنن��د، فرامتنهای غی��ر مؤلفی نامیده می ش��ود 
که می تواند به ش��کل نوش��تاری باش��د مانند انواع نقدها 
و مصاحب��ه های تدوین ش��ده دربارهؤ یک اث��ر و یا اینکه 
خودمتنی هنری باش��د، مانند فیلم ی��ا تصاویری که افراد 
دیگ��ری از رون��د تکوین اث��ر تهی��ه می‌کنن��د. فرامتنهای 
غیرمؤلفی گرنیکا هردو گونهؤ نوشتاری و هنری را شامل 

می‌شود.
پژوهشگران و تاریخ هنرنویسان متعدد، گرنیکا را مورد 
توجه قرارداده و در نوشته‌هایشان از وجوه مختلف بدان 
پرداخته و آن را مورد بررسی و نقد قرارداده‌اند. هفینگتون� 
در کتاب پیکاس��و آفریننده و ویران‌کننده، به ارتباط قوی 
قالب و محتوای تابلو اش��اره می‌کند ومی‌نویسد: »عناصر 
اصلی این تابلو از اولین طرحها مشخص شده‌اند: گاو مهاجم، 
چراغ و اسب. پیکاس��و در این تابلو سرگذشت غم‌انگیز یک 
جهان را باز می‌گوید: جنگ، خش��ونت ک��ور، کودکان مرده، 
مادران پریش��ان و گریان. هنرمن��د برای بیان این درد از دنیای 
شخصی خود الهام می‌گیرد. چهره‌های میدان گاو بازی، اسب 
و گاو که سمبل خشونت و تاریکی‌اند و حتی رنگهای عمومی 
و مس��لط تابلو رنگ عزاست. پیکاس��و آگاهانه رنگهای تابلو 
را به س��یاه، سفید و خاکس��تری محدود کرده است. فرمها به 
منظ��ور آن که گیراتر باش��ند و بلافاصله 
جل��ب توج��ه کنن��د، مث��ل تصویرهای 
یک اع�الن تبلیغاتی صاف و س��اده‌اند« 

)همان، ص 144(.

121

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

2. فرامتنها

4. Arianna S. Huffington

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         121 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


لوت��ار بوخهای��م به پیش متنه��ای  ‌گرنیکا واس��تفادهؤ وی 
از عناص��ر و بن‌مایه‌ه��ای کلاس��یک و نی��ز س��مبلها در 
تابل��و اش��اره م��ی کن��د و م��ی‌آورد: »پیکاس��و نمادهای 
کهنه وآرکائیکی چون نیمرخهای کلاس��یک، شمشیرها، 
لامپه��ای چراغ نفتی و مانند آنه��ا را برای پیکار اجتماعی 
مدرن و امروزین به‌کار می‌گی��رد. در واقع این نمادها از 
مس��ائل زمان ما بسیار دور می‌نمایند و کل درام تصویر 
نه در یک فضای کم ژرفاتر استثنایی، بلکه در یک فضای 
درون��ی انجام می‌گیرد« )همان، ص146(. اما همان‌گونه که 
گفته شد، فرامتنهای غیرمؤلفی گرنیکا فقط به شکل نوشتاری 
محدود نیس��ت وگونهؤ دیگری را نیز در برمی گیرد که خود 
اثری هنری اس��ت. این دسته شامل تصاویری می شود که 
توس��ط دورام��ار� از روند تکمیل تابلو ثبت و ضبط ش��ده 
اس��ت. این تصاویر ک��ه در ادامه ب��ه تفصیل درب��ارهؤ آنها 
س��خن گفته خواهد شد، فرامتنهای پیشامتنی هم محسوب 
می‌ش��وند، زیرا با مطالعه و بررسی آنها می توان تغییرات 
پیش آمده در گرنیکا را از نخستین لحظهؤ ثبت شدن بر پرده 

تا تکمیل و تبدیل به متن و اثرنهایی، دنبال نمود.
متنه��ای هنری مس��تقل پیش��ینی که 
به هن��گام خلق یک اث��ر جدید مورد 
توجه هنرمند ق��رار گرفته و به‌طور 
خ��ودآگاه یا ناخودآگاه ب��ر او تأثیر 
گذاش��ته اس��ت، پیش‌متنهای آن اثر 

محسوب می‌ش��ود. پیش‌متنهای یک 
اث��ر را می‌توان به دو دس��ته تقس��یم 
ک��رد. پیش متنه��ای مؤلف��ی و پیش 

متنه��ای غیرمؤلف��ی. گرنیکا دارای ه��ر دو گونه یعنی هم 
پی��ش متن مؤلفی وه��م پیش متن غیرمؤلفی می باش��د که 
تأثیر آن هم بر ش��کل و ساختار و هم بر انتخاب موضوع 

ومضمون نقاشی ملاحظه می شود.
پیش متنهای غیرمؤلفی: بی‌شک، پیکاسو هنگام نقاشی 
اث��ر گرنیکا، علاوه برآن که از تاریخ هنر و نحوهؤ نقاش��ی 
پیشینیانش اطلاعات کافی داش��ت، خود بارها با الهام از 
آثار دیگر هنرمندان به خصوص نقاشان نمونه‌هایی تهیه 
ک��رده بود. علاوه برآن، مطالعاتی دربارهؤ هنر کلاس��یک 
و اس��طوره‌های مدیترانه‌ای وهمچنین هنرمجسمه‌سازی 
آفریقایی و...داش��ت که برخلق »گرنی��کا« بی‌تأثیر نبود.
مهم‌تر از آنها، ژان گابریل بلیک� در مقاله‌ای با عنوان »دو 
چه��ره از جنگ« به بررس��ی تابلوی »چه��رهؤ کریه جنگ«� 
که در س��ال 1637 توسط روبنس� کشیده شده و تابلوی 
گرنی��کا می‌پ��ردازد و پس از مقایس��هؤ مضمون و عناصر 
مختل��ف این دو تابلو با یکدیگر می‌نویس��د: »پیکاس��و در 
گرنی��کا از ترکیب بن��دی او ]روبنس[ الهام گرفته اس��ت تا 
تصویری کنایی و اس��تعاری و مدرن از جنگ ارائه دهد« 

)بلیک، 1373، ص61(.
پی�ش متنه�ای مؤلف�ی: پیکاس��و در زمانی کار نقاش��ی 
گرنیکا را آغاز کرد که تجربیات فراوانی از س��الها کار و 
ارائه صدها اثر هنری را داشت.وی دوره‌های گوناگون 
و انواع س��بکهای هنری را مطالعه و تجربه کرده بود که 
تأثیر آنها مانند شیوه های رئالیستی 
و سوررئالیس��تی ت��ا کوبیس��تی در 
گرنیکا به وضوح مشاهده می‌شود. 

122

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

3. پیش‌متنها

5. Doramaar 
6. Jean Gabriel  Bliek

7. L Horreur de la Guerre
8. Peter P. Rubense

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         122 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


در این رابطه می‌توان اشاره کرد که حتی پیش ‌طرحهای 
اولیهؤ گرنیکا مانند دوره ای که بر روی کاغذ آبی طراحی 
می کرد) و به دوره آبی شهرت یافت( برروی کاغذ هایی 
به رنگ آبی نقاش��ی شده است. آرناسن� دربارهؤ برخی 
از پیش‌طرحهای مؤلفی گرنیکا می‌آورد: »پیکاس��و... از 
هم��ان آغاز جنگ تمام توجهش را به آن ]تابلوی گرنیکا[ 
مش��غول  کرده ب��ود و به بیان دیگ��ر ناآگاهانه از اواخر 
ده��هؤ 1920 ت��ا 1929 برای آفری��دن چنین اث��ری آماده 
می‌ش��د. برخی از ش��کلهای این اثر در پردهؤ سه رقاص 
متعلق به س��ال 1925 ظاهر می‌شوند. پیکاسو در حدود 
س��ال 1930 چندین پردهؤ تمرینی با صحنه‌هایی از عذاب 
مس��یح آفرید. پردهؤ کوچک عیسی بر صلیب که در سال 

نقاش��ی ش��ده، صریح‌تری��ن   1930
بازتاب آن اس��ت و چن��ان عذابی را 
ب��ه نمایش می‌گ��ذارد ک��ه گرنیکا را 
در س��الهای بع��د در نظ��ر می‌آورد« 

)آرناسن، 1384، ص 359(. علاوه براینها نقوش گرنیکا 
در مضامینی ریشه دارد که پیکاسو همواره بر آنها تأکید 
داش��ت وآنها را قبلاً در تصاویر مرب��وط به صحنه‌های 
گاو بازی مطرح کرده بود. جان برگر در کتاب شکس��ت 
و پیروزی پیکاس��و در این رابطه می نویس��د: »هنگامی 
که پیکاسو گرنیکا را نقاشی کرد، تصویر شخصی‌ای را 
به کار گرفت که از پیش در ذهن داشت. گرنیکا نقاشی‌ای 
اس��ت پیرامون اینکه پیکاسو چه تصویری از درد و رنج 
داش��ت. پیکاس��و س��ه س��ال پیش‌تر یک اث��ر حکاکی به 
‌ن��ام گاو، اس��ب، زن گاوباز، را آفریده ب��ود که از لحاظ 
تصویری بس��یار شبیه گرنیکاس��ت« )برگر، 1364، ص 
218(. این نمادهای جانوری کهن اس��پانیا که پس از آن 
در تابلوه��ای متع��دد از مینوتور نیز 
گرنیکا  دیده می‌ش��ود، صورتمثیلی 
را پدیدآورد. آث��اری چون مینوتور 
مینوت��ور،  م��رگ  خفت��ه،  دخت��ر  و 

123

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

9. Arnason

2 
یر

صو
ت

3 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         123 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


نمونه‌های��ی  چنی��ن  از  و...  م��رده  اس��ب  و  مینوت��ور 
می‌باش��ند. در برخ��ی از آنها می‌توان همان ش��خصیتها 
چون دختر چراغ به دس��ت، گاو و اس��ب را دید )ت. 2(. 

نمونه های از اتودهای که پیکاسو برای طراحی سراسب 
و گاو مدتها پیش از نقاش��ی گرنیکا ترس��یم کرده اس��ت 
و مقایس��هؤ آن ب��ا اتودهای این ش��خصیتها برای تابلوی 

گرنیکا به خوبی ش��باهتها را نش��ان می‌ده��د )ت.3(. از 
دیگر پی��ش متنهای مؤلفی گرنیکا گ��راوور تیزابی با نام 
»رؤی��ا و زندگ��ی فرانکو« متش��کل از 18 پلان اس��ت که 
چندین حادثهؤ آن کمی قبل ازتابلوی گرنیکا و بخش��هایی 
از آن همزمان یا پس از گرنیکا تمام ش��د. قس��متهایی از 
این اثر، تصاویری از گاو، اسب و همچنین زنان گریانی 
را نش��ان می‌دهد که مشابه شخصیتهای نقاشی شده در 

اثر گرنیکاست )ت.4(.
پیشامتنها مهم‌ترین عنصر مطالعاتی 
منتقد تکوینی را تشکیل می‌دهد. به 
دلی��ل نقش مهمی که پیش��امتنها در 
نقد تکوینی ایفا می‌کنند، لازم اس��ت 
که با تأمل بیش‌تری به آن پرداخته 
ان��واع پیش‌طرحها )ش��امل  ش��ود. 
اسکیس��ها، اتودها، ماکته��ا و...( که به منظ��ور مطالعهؤ 
ش��کل و س��اختار یک اث��ر تهیه می‌ش��ود، پیش��امتن آن 
اثراس��ت که مهم‌ترین منابع مطالعاتی منتقد تکوینی هنر 
را ب��رای بررس��ی تغییرات یک اثر تا قبل از نهایی ش��دن 
فراهم می آورد. گرنیکا نیز دارای پیش��امتنهای متعددی 

است.
 25 از  بی��ش  خ��ود  کار  نخس��ت  روز  ده  در  »پیکاس��و 
طرح آم��اده کرد. ه��دف او از این طراحیه��ا بازنمایی و 
بازس��ازی این جنای��ت بود. تصویر انس��ان و حیواناتی 
چون گاو، اسب و قربانیان این فاجعه در بالاترین حالت 
بیانی خود ارائه شده اند« )ضیایی، 1386، ص137(. در 
یک بررس��ی کلی پیشامتنهای گرنیکا را با توجه به شکل 

124

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

4. پیشامتنها

4 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         124 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


مواردی با اش��اراتی از سایه روش��ن تکمیل شده، اما از 
نظر ترکیب بندی به آنها نپرداخته اس��ت. این اتودها چند 
دس��ته‌اند:‌ اتودهایی از حرکات و حالات بدن و سراسب، 
اتودهای��ی ازحرک��ت و س��ر گاو و اتوده��ای مختلف��ی از 
پیکره‌های انس��انی، زن، جنگجو، مادر و کودک واجزای 
ب��دن آنه��ا، ک��ه بررس��ی تمام��ی آنه��ا در ای��ن مختصر 
نمی‌گنج��د. به‌عنوان نمون��ه اگر تنها پیش��امتنهایی که از 
س��ر و حرکت اسب به صورت مس��تقل تهیه شده، مورد 
مطالعه قرار گیرد، مش��اهده می‌ش��ود ک��ه چگونه حالات 
و حرکات اس��ب در مراحل مختلف به ص��ورت طنزآمیز 
یا به ش��کلی خصمانه و نفرت‌انگیز یا به ساده‌ترین شکل 
چون نقاش��ی کودکان و... طراحی ش��ده و هر بار شکلی 
 ت��ازه و متفاوت به خود گرفته اس��ت. )تصاوی��ر 5 تا 7 ( 
تصویر ش��ماره 5، در اول می 1937 و بر روی کاغذ آبی 
طراحی ش��ده و تمرینه��ای مختلفی از طراح��ی حالتهای 
گوناگون اسب را نشان می‌دهد که بسیار شبیه به نقاشی 
کودکان تصویر ش��د، تنها در گوشه‌ای از کادر طرحی از 
سر و دستی کشیده ترسیم شده است. در پیشامتن ‌بعدی 
تصویر اسبی تنها نشان داده می‌شود که سادگی نقاشی 
کودکان را دارد. تصوی��ر دیگری که درهمین تاریخ تهیه 
ش��ده، مطالعه‌ای در حرکات بدن اسب است. دو تصویر 
بع��دی )تصاوی��ر8 و9( به تاریخ دوم ماه م��ی، مطالعه و 
جس��ت و جوی پیکاسو برای رس��یدن به چهرهؤ مناسب از 
حالت اس��ب می‌باش��د که با تغییر اندک جزئیات ترس��یم 
شده است. تمامی این پنج طرح با مداد بر روی کاغذ آبی 
رنگ ترس��یم ش��ده که یادآور کارهای پیکاس��و در دورهؤ 

ارائه شده، می‌توان به دو دسته تفکیک کرد. پیشا‌متنهای 
منفص��ل که توس��ط هنرمند به صورت مس��تقل بر روی 
کاغذ،مقوا یا تختهؤ س��ه‌لا انجام شده است وپیشامتنهای 
متصل یا پیوس��ته که ش��امل عکس��هایی است که توسط 
دورامار از روند تکمی��ل اثر بر پرده ثبت و ضبط گردیده 
است. بنابراین، ملاک و معیار اینکه پیشامتنی را منفصل 
یا متصل بدانیم، رابطهؤ آن با بوم و پردهؤ نقاش��ی اس��ت. 
پیش��امتنهایی را که مس��تقل و جدا از بوم هستند، مستقل 
و آنهایی را که پیوس��ته و متصل به نقاش��ی می‌باش��ند، 

پیشامتنهای متصل می‌نامیم.
پیش�امتنهای منفصل: پیکاسو قبل از اینکه اثر گرنیکا را 
بر پرده بیاورد، برای انتخاب ترکیب‌بندی و شخصیتهای 
اصلی اسکیس��ها و اتودهایی را انج��ام داد که گاه با بهره 
گیری ازس��ایه روش��ن و رنگ تکمیل ش��د و شکل یک اثر 
کامل را به خود گرفت. اولین پیش��امتنهای منفصل تاریخ 
اول می 1937را دارد. وجود تعدادی از این پیش��امتنهای 
منفص��ل و ویژگیه��ای آنه��ا ای��ن ام��کان را می‌ده��د ک��ه 
 این پیش��امتنها را از نظر ش��کل و س��اختار به دو دس��ته 

تقسیم نمود:
• اتودهایی که برای مطالعهؤ یکی از عناصر یا ش��خصیتها 

و اجزای مختلف بدن آنها تهیه گردیده است.
• اسکیس��هایی ک��ه با هدف مش��خص و ب��ه منظورتعیین 

ساختار تابلو و ترکیب‌بندی آن تهیه شده است. 
الف( پیکاسو برای مطالعهؤ اجزای گوناگون و شخصیتهای 
تابل��و اتودهای متع��ددی در صفحات مج��زا تهیه کرد که 
فق��ط به منظور پرداختن به همان جزء یا بخش بوده و در 

125

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         125 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


آب��ی اس��ت. )Warncke, 2003, p. 146( تصاوی��ر بعدی 
نیز که در روزهای هش��تم و دهم می، تهیه ش��ده اس��ت، 
)تصاوی��ر 10و11( همچنان س��یر تکوین و تحول ش��کل 
اس��ب را نشان می‌دهد که در بعضی به حرکت اسب و در 
برخی به حالت چهره آن پرداخته ش��ده اس��ت. علی‌رغم 
تمام این مطالعات، حالت اس��ب حتی پس از کشیدن طرح 
نهایی به تاریخ 11 می نیز تغییر می‌کند که در پیشامتنهای 

غیرمؤلفی بدان اشاره خواهد شد.
همان‌گونه که گفته شد، چنین تغییرات و سیرتحولی تنها 
منحصر به ش��کل اسب نیست وبرای س��ایر اجزای تابلو 
نیز چنین مراحل تکوینی‌ انجام پذیرفته است. حتی برخی 
از اج��زای تصویر، روند تکوین را به گونه‌ای طی می‌کنند 
که هنرمند  پس ازاسکیس رنگی، نقاشی مستقلی با همان 
موض��وع تهی��ه می‌کند. مانن��د پیکرهؤ م��ادر و کودک. در 
طرح��ی ابتدایی ک��ه از این موضوع در تاری��خ 8 می تهیه 
ش��د، تصویر زنی نشان داده شده که با دستی کودکی را 

درآغوش گرفته و دس��ت دیگر را تکیه‌گاه بدن نموده سر 
رو ب��ه آس��مان گرفته و فریاد می‌کش��د )ت. 12(. طرحی 
از اس��ب در سمت چپ آن کشیده شده است. درروز بعد 
)نهم ماه م��ی( طرحی با همین موضوع ب��ا اغراق بیش‌تر 
در حرکات زن و کودک مرده‌اش مش��اهده می‌ش��ود. در 

126

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

7 
یر

صو
ت

5 
یر

صو
ت

6 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         126 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


تصوی��ر مس��تقل دیگری 
از ای��ن موضوع به همین 
کادری  در  ک��ه  تاری��خ 
عم��ودی کش��یده ش��ده، 
پیکرهؤ زنی تصویر ش��ده 
ک��ه ب��ه س��ختی ک��ودک 
م��رده اش را از نردبانی 
ب��الا می‌برد، س��ر پیکره 
با اغراق به عقب کش��یده 
ش��ده و با دس��تی پلکان 
نردب��ان را نگ��ه داش��ته اس��ت. )ت. 13( تصاویردیگری 
از ای��ن موض��وع در روزهای بعد نیز تهیه ش��ده اس��ت. 
کامل‌تری��ن طرح به تاریخ 28 ماه م��ی با مداد و گواش بر 
کاغذ تصویر ش��ده که پیکرهؤ مادر وکودک در آغوش��ش 
در میان تیرگی و شعله‌های آتش محصور می‌باشد، )ت. 
14( اما همان گونه که بعد مش��اهده می‌شود، این طرحها 
در تابل��وی اصلی به‌کار نم��ی‌رود و تنها اش��کالی که در 
آغ��از طراحی این مجموعه انجام ش��ده اس��ت در ترکیب 

اصلی نقاشی استفاده می‌شود. 
ب( قب�الً ذکر ش��د، ع�الوه ب��رآن پیش��امتنهایی که فقط 
برای مطالعهؤ بخش��ی از تابلوی گرنیکا تهیه ش��ده است، 
پیش��امتنهای دیگ��ری از این اث��ر وجود دارد ک��ه در آنها 
به س��اختار ونح��وهؤ چینش عناص��ر و یا ب��ه عبارتی، به 
ترکیب‌بندی اثرپرداخته ش��ده است. در اولین پیشامتنها، 
ترکیب‌بندی در کادری مربع ش��کل انتخاب و تنظیم شده 
است. در اولین نمونه )ت. 15( درکادری تقریباً مربع‌شکل 

8 
یر

صو
ت

مح��ل قرارگیری گاو و 
با خطوط منحنی  اسب 
و در هم تنیده مشخص 
ش��ده ک��ه در تقاب��ل با 
خـطـ��وط عمــ��ودی و 
دیوار عمارت  اس��توار 
پش��تی ق��رار می‌گیرد. 
از خـــ��ط  اش��ــاراتـی 
برای مـش��خص کردن 
دس��تی  ب��ا  پیک��ره‌ای 

کشیده در پنجرهؤ عمارت دیده می‌شود. در تصویر بعدی 
)ت. 16( پیک��رهؤ گاو و اس��ب روی هم قرارگرفته و نوعی 
هم‌پوشانی ایجاد کرده است. پشت سر ایشان تصویری 
از اس��بی بالدار به صورت نشس��ته دیده می‌شود )که در 
تصوی��ر دیگری حضور ن��دارد( در پس‌زمینه با خطوطی 
مقطع، نمایی از یک ساختمان نشان داده شده و خطی نیز 
زمینهؤ تابلو را به دو بخش تقس��یم کرده است، این ترکیب 

نسبت به طرح قبلی کامل تر است.
در پیش��امتن منفصل دیگ��ری )ت. 17(، نیم‌تن��هؤ زنی در 
قاب پنجره نش��ان داده ش��ده که چراغی به دس��ت گرفته 
و کش��یدگی دس��ت تا میان��هؤ کادر امتداد یافته اس��ت. در 
مقابل عمارت، پیکرهؤ گاو اس��توار ایستاده است که رو به 
س��وی خارج کادر دارد. در جلوترین قسمت تابلو اسبی 
تصویر ش��ده که سر به آسمان ش��یهه می‌کشد و در زیر 
پای او پیکرهؤ جنگجویی قرار دارد که بر زمین افتاده است 
و کلاه و نیزه‌ای بر دس��ت وی دیده می‌ش��ود، این پیکره 

127

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

9 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         127 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


یادآور نقاش��یهای کلاس��یک 
و جنگجوی��ان روم��ی اس��ت  
در  انتخ��اب  ای��ن  عل��ت  )ب��ه 
ش��د(  اش��اره  پیش‌متنه��ا 
ترکیب‌بن��دی  ای��ن  عناص��ر 
به‌گونه‌ای تصویر شده‌اند که 
بیش‌تری��ن بخش تابل��و را به 
خ��ود اختص��اص داده و تنها 
فضای کمی در گوش��هؤ کادر 

خالی است.
ترکیب‌بندی بعدی در دوم ماه 
می یعنی روز بعد با همان ش��خصیتها طراحی شده است 
)ت. 18(، ام��ا تغییراتی در محل قرارگیری آنها مش��اهده 
می‌شود. حرکت زن درون قاب پنجره به پایین تمایل پیدا 
کرده و اندازهؤ آن کمی بزرگ‌تر ش��ده اس��ت. بدن گاو از 
چپ به راس��ت تصویر ش��ده در حالیکه س��رش به طرف 
داخل تابلو چرخیده و چهره‌اش کامل‌تر نش��ان داده شده 
اس��ت. پیکرهؤ اس��ب و جنگجوی افتاده ب��ر زمین همچنان 
در پیش‌زمین��هؤ کادر ق��راردارد، ام��ا حرکت��ی متفاوت را 

می‌دهند. سر  نشان 
اسب به داخل بدنش 
و  اس��ت  برگش��ته 
پیکرهؤ جنگجو نیز با 
چرخش��ی از چپ به 
راس��ت ق��رار گرفته 
و فاق��د کلاه اس��ت، 
و ش��کل نیزهؤ او نیز 
تغییر کرده. احتمالاً 
ترکیب‌بن��دی،  ای��ن 

بیش‌ت��ر مورد توجه پیکاس��و قرار گرفت��ه زیرا طرحهای 
بعدی با این حالتها تکمیل شده است. درپیش‌طرحی دیگر 
که به تاریخ هش��تم می ثبت ش��ده، تصوی��ر زن و کودک 
مرده در کادری تقریباً مربع‌شکل دیده می‌شود )ت. 19(. 
در جل��وی تصویر پیکر اس��ب بر روی پیک��رهؤ جنگجوی 

افت��اده ب��ر زمی��ن نش��ان داده 
ش��ده اس��ت و در پش��ت س��ر 
گاوی  تنومن��د  پیک��ر  ایش��ان 
ایستاده  اس��توار  قراردارد که 
و ب��ه بی��رون کادر می‌نگ��رد، 
اما کامل‌تری��ن پیش‌طرح برای 
تابلوی اصل��ی در تاریخ 9 می 
 45/39  ×  24/  13 ان��دازهؤ  در 
تهی��ه ش��ده اس��ت ک��ه در آن 
همهؤ عناص��ر پیش‌بینی ش��ده 
برای این تابلو در کنار یکدیگر 

10
ر 

وی
ص

ت

11
ر 

وی
ص

ت
13

ر 
وی

ص
ت

12
ر 

وی
ص

ت
128

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         128 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


مش��اهده می‌ش��ود. )ت. 20( کادر انتخاب��ی ب��رای ای��ن 
موض��وع برخلاف کادرهای قبلی مس��تطیل کش��یده‌تری 
اس��ت که تقریب��اً به دو مربع تقس��یم می‌ش��ود. در مربع 
ابتدایی در میان عمارات در حال س��وختن نیم تنهؤ زنی که 
چراغی بر دس��ت دارد، همچنان از ق��اب پنجره به بیرون 
آمده ودس��ت با چراغ تا میانهؤ کادر امتداد دارد. درمقابل 

س��اختمان پیکرهؤ زنی تصویر شده که کودک مردهؤ خود 
را درآغوش دارد و خود را به سوی میانهؤ تابلو می‌کشد. 
در کن��ار وی  و بر روی زمین پیکرهؤ اس��بی قرار دارد که 
نیم��ی از بدنش ب��ر جنگجوی بر زمین افت��اده قرار گرفته 
اس��ت. اما بر خلاف تصویر قبلی از لباسهای جنگجویان 
کلاس��یک و نی��زه آنه��ا در ای��ن تصویر، اثری مش��اهده 
نمی‌ش��ود. در سمت چپ تابلو پیکره‌هایی افتاده بر زمین 

تصویر شده‌اند که دستان خود را به آسمان بلند کرده‌اند 
و در پش��ت سر آنان درس��مت چپ پیکرهؤ گاوی ایستاده 
نقش ش��ده که همچنان رو به س��وی بی��رون کادر دارد، 
اما س��رش به داخل کادر برگش��ته است. خطوط عمودی 
و شکس��ته در پس زمینه، نمایی از س��اختمانها را نشان 
می‌دهد. به نظر می‌رس��د تمامی پیش‌طرحها جست و جو 
و مطالعه‌ای است برای رس��یدن به اشکالی که بیش‌ترین 

14
ر 

وی
ص

ت
15

ر 
وی

ص
ت

16
ر 

وی
ص

ت

129

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         129 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


تأثیرگذاری را بر بیننده داشته و به خوبی بیانگر مضمون 
انتخابی هنرمند باشد.

در اولی��ن طرح خطی اجرا ش��ده ب��ر روی دیوار )ش��اید 
یک تا دو روز پس از اس��کیس ذکر ش��ده( بیننده تابلو را 
در مس��تطیلی کش��یده و افقی می‌بیند. به ط��ور کلی پردهؤ 
دیواری کامل شده با طرحهای اولیه یا پیشاطرحها چه از 
نظر اندازه و ابعاد، چه از نظر شکل و فرم متفاوت است. 
ادامه روند تکمیل و تکوین تابلوبا بررس��ی پیش��امتنهای 

متصل امکان‌پذیر می‌شود.
همانگون��ه ک��ه پیش‌ت��ر گفت��ه ش��د، 
از  دیگ��ر  گون��ه‌ای  دارای  گرنی��کا 
پیشامتنهاست که آنها راپیشامتنهای 
مـتصـ��ل و پیـوس��ـته مـی‌نـامی��م. 
ای��ن پیش��امتنها  ش��امل مجموع��ه 
عکسهایی است که دورامار از لحظهؤ 

آغ��از طراح��ی بر پ��رده تا تکمی��ل آن، تهیه کرده اس��ت. 
مطالعهؤ عکسهای مذکور این امکان را برای منتقد تکوینی 
فراهم آورده اس��ت که به خوانش پیشامتنهای گرنیکا بر 
پردهؤ نقاش��ی ادامه دهد، زیرا با ترس��یم طراحی خطی بر 
ب��وم، مراحل بعدی ت��ا تکوین کار بر همان پردهؤ نقاش��ی 
ادام��ه می‌یاب��د. در صورتی که این مراح��ل ثبت و ضبط 
نشود، مرحلهؤ بینابینی تا تکمیل اثر مشخص نخواهد‌شد، 
زیرا س��طح قبلی و پیشین نقاش��ی با لایه‌ای از جزئیات و 
خطوط و رنگ لایهؤ رویین، پوش��یده می‌ش��ود و با تکمیل 
پردهؤ نقاشی، اثری از مراحل پیشین بر آن باقی نمی‌ماند. 
خوشبختانه، عکسهای دورامار توانسته است این مراحل 
بینابینی را نش��ان دهد. از میان ای��ن مجموعه عکس چند 
تصوی��ر که روند پی‌گیری تغییرات اثر تا ش��کل نهایی را 
نش��ان می‌ده��د، انتخاب و راج��ع به آن صحب��ت خواهد 
ش��د. لازم اس��ت یادآوری ش��ود که این تصاویر اگرچه 
فرامتنهای اثر گرنیکا محسوب می‌شوند، اما به علت آنکه  
مراحل س��یر تکمیل نقاش��ی را به نمای��ش می‌گذارند، در 
اینجا به عنوان پیش��امتنهای غیرمؤلفی مطالعه و بررسی 
می‌شوند. بررسی عکسهای این مجموعه، نمایانگر مراحل 
و روند تغییرات و س��یر تحول اثر است و معلوم می‌شود 
که چگونه در رون��د تکمیل کار، عناصری از ترکیب‌بندی 
حذف یا به آن اضافه می ش��ود یا در ش��کل آن دگرگونی 

ایجاد شده یا محل قرارگیری آن تغییر می‌کند. 
اولی��ن تصوی��ر ک��ه در اینج��ا بررس��ی می‌ش��ود، ط��رح 
خط��ی گرنیکا بر پرده را نش��ان می‌دهد ک��ه در آن همان 
شخصیتهای اصلی را که در پیشامتنهای منفصل معرفی 

 پیشامتنهای
 متصل

17
ر 

وی
ص

ت
130

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         130 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


ش��ده بودند، با حرکات و ترکیب‌بندی متفاوت به نمایش 
می‌گ��ذارد. این طرح )ت. 21( که تاریخ 11 ماه می س��ال 
1937 را دارد، ترکیب‌بن��دی مش��خصی از عناص��ر تابلو 
را با خطوط راس��ت و منحنی را نشان می‌دهد. در سمت 
راس��ت تصویر در میان خطوط به هم فش��رده، پیکره‌ای 
قرار دارد که دس��تانش را به س��وی آسمان بلند کرده که 
تا بالای کادر ادامه یافته اس��ت در پش��ت سر وی طرحی 
از ساختمانی ش��عله‌ور در آتش است که زبانه‌های آتش 
از پنج��ره به بیرون می‌آی��د. از پنجرهؤ دیگری نیم‌تنهؤ زنی 
خارج گردیده که چراغی بر دست دارد که تا میانهؤ تصویر 
کش��یده شده است. در مقابل س��اختمان نیز تصویر زنی 
قرار دارد که خود را به س��وی مرکز تابلو و رو به سوی 
نور می‌کشد ودر کنار وی و در زیر نور چراغ پیکر اسبی 
مشاهده می‌شود که مانند برخی از پیشامتنهای منفصل، 
س��رش رو به داخل بدن و نزدیک ب��ه جنگجوی برهنهؤ بر 
زمین افتاده تصویر شده است. سر جنگجو در میانهؤ کادر 
و پاهایش به طرف گوشه کادر امتداد یافته است و در یک 
دس��ت شمشیر شکسته و گیاهی دارد و دست دیگرش به 
صورت مش��ت کرده به آسمان بلند شده است. پشت سر 
اس��ب پیکر گاو طراحی ش��ده اس��ت که جهت حرکتش از 
چپ به راس��ت اس��ت و نگاهی رو به س��وی بیرون کادر 
دارد. آثاری از بقایای طرح خطی در کنار سر گاو وجود 
دارد ک��ه نش��ان می‌دهد هنرمن��د در ابتدا ب��رآن بوده که 
س��ر گاو را به س��وی داخل طراحی نماید، ام��ا در فرایند 
بعدی نظرش تغییر کرده و س��ر گاو به ش��کل حاضر در 
کار تصویر شده اس��ت. تقریباً در کم‌ترین فاصله از زیر 

س��ر گاو پیکره زنی تصویر شده که جسد کودکش را در 
آغوش دارد و سر به آس��مان فریاد می‌کند. ترکیب‌بندی 
به گونه‌ای چیده ش��ده که  فشردگی زیادی در پایین کادر 
ایجادکرده اس��ت. اندازه و ابعاد هریک از عناصر تابلو به 
گونه‌ای انتخاب ش��ده که فضای کادر را پوش��انده اس��ت 

وتنها فضای خالی اندکی در پس‌زمینه وجود دارد. 
در عک��س دیگ��ری که دورامار از رون��د تکمیل کار گرفته 
است، )ت. 22( خورشیدی درخشان با اشعه‌های فراوان 
در ب��الای صحن��ه می‌درخش��د و امت��داد دس��ت کش��یدهؤ 
جنگجوی ب��ر زمین افتاده که در این تصویر گیاهی را در 
مشت می‌فشارد، بخش��ی از خورشید را پوشانده است. 
)ش��کل و طرح دست مش��ابه پوس��ترهای مرسوم زمانه 
تصویر شده است( س��ایر عناصر مانند طرح قبلی است، 
اما افزودن س��طوح تیره و روش��ن و پراکندگی آن در کل 
کادر ضمن اینکه بخش��ی از خطوط طراحی را پوشانده و 

18
ر 

وی
ص

ت

131

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         131 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


از بین برده، س��اختاری از تیرگی و روش��نیهای تابلو را 
نشان می‌دهد.

در مرحل��هؤ بعدی )ت. 23(، پیکاس��و بر س��طوح معماری 
تأکی��د نموده اس��ت. ل��ذا ش��کل س��اختمان در پس‌زمینه 
کامل‌ت��ر ش��ده اس��ت .در اینجا  ش��عله‌های آتش��ی که از 
پنج��ره به بیرون زبانه می‌کش��د، ح��ذف گردیده و حالت 
س��ر و محل قرارگیری جنگجو در پیش‌زمینهؤ تابلو تغییر 
کرده و چرخش��ی در آن تصویر ش��ده است. به گونه‌ای 
که بر خلاف طرح قبلی، در این حالت سر پیکره در سمت 
چپ و رو به زمین تصویر ش��ده است. دست مشت شدهؤ 
جنگج��و نیز در این مرحله بر زمین افتاده ترس��یم ش��ده 
اس��ت. در تحلیل این تغییر ش��کل آمده است: »مشت گره 
شده از خدا تقاضای قصاص می‌کند. پیکاسو پس از آنکه 
مش��ت را نقاشی کرد، از عقیده انتقامجویی مخصوصاً و 
عم��داً صرفنظر کرد. به این ترتیب تابلو حاوی فریادهای 

ناامی��د آنهاس��ت که در اثر ای��ن عمل وحش��یانه، ناروا و 
مخرب رنج برده‌اند« )فابره، 1362، ص 17(. خورشیدی 
ک��ه در مرک��ز تصوی��ر قبلی ترس��یم ش��ده ب��ود، در این 
مرحل��ه حذف و به جای آن ش��کلی بیض��وی با دو رأس 
تیز با اشکالی منحنی در اطرافش به نشانهؤ اشعه‌های نور 
طراحی شده اس��ت. در گوشهؤ سمت چپ تابلو، هلالی از 
ماه دی��ده می‌ش��ود. پراکندگی و افزایش س��طوح تیره و 
روش��ن ترکیب‌بندی کامل‌تری از س��طوح نسبت به طرح 

قبلی را نشان می‌دهد.
در چهارمین تصویر )ت. 24( تغییرات بیش تری ملاحظه 
می‌ش��ود و جهت پیکره گاو بدون آنکه در ش��کل س��رش 
تفاوتی ایجاد ش��ود، از راس��ت به چ��پ تغییر می‌کند. دم 
به ش��کلی مارپیچ رو به س��وی بالای تابلو امتداد یافته و 
درج��ای ماه که حذف ش��ده، قرار گرفته اس��ت. صورت 
گاو به شیوهؤ کوبیستی و خشن‌تر نشان داده شده است. 
ع�الوه ب��رآن، در تصویر اس��ب نیز تغیی��ری رخ داده و 
حرکت س��ر از پایی��ن به بالای تصویر و زیر نورکش��یده 
ش��ده اس��ت و به نظر می‌رسد که از خش��م یا درد شیهه 

19
ر 

وی
ص

ت

20
ر 

وی
ص

ت

132

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         132 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


می‌کش��د و تقس��یم‌بندیهای تی��ره روش��ن بر ای��ن حالت 
تأکی��د می‌کند. تمام س��طح پرده با پراکندگی در س��طوح 
خاکس��تری و سیاه وسفید پوش��انده شده است. از دیگر 
تغیی��رات این تصویر کوتاه ش��دن دس��تان پیکرهؤس��مت 
راس��ت تصویر نس��بت به تصویر قبلی است. استفاده از 
تکنیک کولاژ10 نیز از دیگر تفاوتهای این طرح با طرحهای 
قبلی می باش��د و بخشهایی از پیکرهؤ زن و جسد کودک و 
همچنین زنی که بدنش را به سمت میان، تابلو می‌کشاند، 

با کولاژ پوشانده شده است.
 در تصوی��ر پنج��م )ت. 25(بخش زیادی از پیکرهؤ س��مت 
راس��ت در زی��ر س��طوحی تی��ره پوش��یده و در آت��ش 
محصورنش��ان داده است و فقط سر و قسمتی از شانه و 
دستها مشخص می‌باشد، شعله‌های آتش تا بالای عمارت 
تسری یافته اس��ت. صورت و دستهای پیکره به گونه‌ای 
اغراق‌آمی��ز با خطوط و ش��یارهای ضخیم طراحی ش��ده 

اس��ت. این اغراق در عضلات دس��ت 
و ب��دن س��ایر پیکره‌ها نیز مش��اهده 
می‌شود. کولاژها از محلهایی که قبلاً 
قرار گرفته بود، حذف شده و سطوح 

خاکستری بیشتری در تصویر به چشم می آید.
روند تغییر و تکمیل جزئیات تا آخرین مرحلهؤ کار مشاهده 
می‌ش��ود. هنرمند کولاژ را از بخشهای پیشین حذف و با 
ایجاد بافت و اس��تفاده از نقوشی متفاوت به تکمیل شکل 
نهایی کمک کرده است. ش��کل چشم مانند با چراغ لامپی 
در وس��ط و با شعاعهای تیزی در پیرامون مورد توجه و 
تأکید قرار گرفته اس��ت. تصویر نهای��ی )ت. 1( با تکمیل 
پراکندگی س��ایه روشنها با همین ش��کل و ساختار پایان 

یافته و در معرض دید عموم قرار می گیرد.

21
ر 

وی
ص

ت

10.collage 

22
ر 

وی
ص

ت

133

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         133 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


برواقعی��ت  مبتن��ی  اث��ری  گرنی��کا 
بیرونی اس��ت که به صورت نمادین 
تصویر شده اس��ت. این اثر بازتاب 
گذش��تهؤ فرهنگی، اوض��اع اجتماعی 
و سیاس��ی زمان��هؤ هنرمن��د و نی��ز 
وضعیت زندگی خانوادگی پیکاس��و 
می‌باش��د که با هم درآمیخته و اثری در خور توجه ارائه 
نموده اس��ت. گذش��ته از آن، گرنیکا ابرمتنی اس��ت که از 
چندین متن دیگر ش��کل یافته اس��ت. در این نقاشی تأثیر 
ش��یوه‌ها و سبکهای متعدد و غیرمتجانسی که هنرمند در 
دوره‌های مختلف پشت س��ر گذاشته، مشاهده می‌شود. 
منتقد تکوینی با بررس��ی روند تح��ول و تکوین این اثر و 

تحلی��ل منطقی این س��یر ب��ا توجه به تح��ولات اجتماعی، 
شرایط زندگی و هنری پیکاس��و، زمینهؤ مناسبی را برای 
درک بهت��ر آن و مطالعهؤ س��ایر منتق��دان فراهم می‌آورد 
ت��ا اث��ر را از منظرهای گوناگون مورد توج��ه قرارداده و 

اسرار مکنون دیگری از آن را نمایان کنند.
در بررسی سیر تکوینی نقاشی گرنیکا نشان داده شد که 
چگون��ه عواملی مختلف پیرامتن��ی، فرامتنی، پیش‌متنی و 
پیشامتنی در فرایند تولد یک اثر تأثیر می‌گذارند. همچنین  
مش��خص گردی��د پیش��اطرحهایی ک��ه پیکاس��و در اوایل 
در‌گیری فکری با این موضوع تهیه کرد، زبانی کنایه‌آمیز 
و اس��تهزاگونه داشت که به مدد شکلها، نشانه‌ها و علائم 
قراردادی و س��مبولیک به تصویر درمی آمد، در ادامه با 
تغیی��ر ذهنیت و بهره گیری از عناص��ر نمادین، در نهایت 
تصویری ش��کل گرفت که چهره ای  سراسر درد و رنج و 

گویا از فجایع جنگ را به نمایش می‌گذارد. 

نتیجه

23
ر 

وی
ص

ت
25

ر 
وی

ص
ت

24
ر 

وی
ص

ت

134

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         134 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


آرناسن، یورواردور هاروارد. )1384(. تاریخ هنر نوین، ترجمه محمد تقی فرامرزی ، تهران، انتشارات زرین و نگاه. 
برگر، جان. )1364(، شکست و پیروزی پیکاسو، ترجمه محمدرمضانی، تهران، انتشارات شباهنگ.

 بلی��ک، ژان گابری��ل. )1373(، »دوچهره از جنگ«، ترجمهؤاحمد جواهری، هنر معاصر، دو ماهنامه ش��ماره 5 و 6، خرداد 
و شهریور.

پلی چر، الکساندر. )1362(، »دنیای اسطوره‌ای پیکاسو«، پیام، یونسکو.
دراشتن. )1363(، پیکاسو سخن می گوید، ترجمه محسن کرامتی، تهران، نشرنگاه.

ضیای��ی، محمدباق��ر. )1385(، »گرنی��کا، وجدان بیدار ی��ک جامعه«، مقالات اولین و دومین هم‌اندیش��ی نق��د هنر، تهران، 
انتشارات فرهنگستان هنر.

فابره، جوزپ پالائوای. )1362(، »گرنیکا، تصویری جهانی از غیر انسانی بودن جنگ«، پیام، یونسکو. 
نقد تکوینی، جنین‌شناسی اثر هنری، گفتگو با بهمن نامورمطلق، روزنامهؤ ایران، 86/8/19.

Warncke, Peter Carsten. (2003), PICASSO (1881-1973), TASCCHEN.

135

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         135 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


از  اث��ری  تکوینی  نقد 
نگارگری معاصر ایران*

س��جاد باغب��ان ماهر حک��م آباد
کارش��ناس ارش��د هنر اسلامی، 
دانش��گاه هن��ر اس�المی تبری��ز

sajjad_b_m@yahoo.com

تاریخ دریافت مقاله:  86/5/11
تاریخ پذیرش نهایی:  86/8/29

136

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         136 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


137

نقد تکوینی از شیوه‌های جدید نقد است که  استفاده از روشها 
و متدول��وژی آن ب��رای بررس��ی آث��ار یک نگارگ��ر معاصر 
ایران��ی، در نوع خود تجربهؤ جدیدی محس��وب می‌ش��ود. در 
مقال��هؤ حاضر، اثری از س��عید معی��ری زاده؛ نگارگر معاصر 
ایرانی مورد مطالعه تکوینی قرار گرفته اس��ت. این اثر، تابلویی است با عنوان »جامههای 
کاغذین« که اطلاعات و اس��ناد جمعآوری ش��ده دربارهؤ مراحل تکوین آن در چهار عنوان 
کلی بررس��ی شده است: پیشامتنها شامل طرحهای اولیههنرمند، پیرامتنها شامل اتفاقات 
و وقایع��ی ک��ه در طول زمان ش��کل‌گیری مت��ن، رخ داده و در تکوین آن مؤث��ر بوده‌اند. 
فرامتنها که توضیحات وش��رح هنرمند را از کل فرایند تکوین متن ش��امل می‌شوند. پیش

متنها که شامل تمام آثار هنری مستقلی است که در فرایند خلق اثر مورد بررسی، دخالت 
داش��تهاند. و در نهای��ت ب��ا تحلیل اطلاعات طبقه‌بندی ش��ده، نقد تکوین��یِ این اثر صورت 

پذیرفته است.

واژگان کلیدی:
نقد تکوینی، سعید معیری‌زاده، نگارگری معاصر ایران، نقد ادبی، نقد هنری. 

ایران« در دانشگاه هنر اسلامی تبریز به راهنمایی اساتید گرانقدر؛ دکتر  از پایان‌نامهؤ کارشناسی ارشد نگارنده با عنوان: »نقد تکوینی آثار نگارگری معاصر  این مقاله گزیدهای است   .*

نامورمطلق و دکتر اسداللهی.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         137 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


بسیاری از نقدهای جدید که عمدتاً در 
نیمه دوم قرن بیستم شکل گرفته‌اند؛ 
خاستگاهی ادبی دارند. مطالعهؤ آثار 
ادبی و نقد آنها هدف این شیوه‌های 
نق��د بوده و هس��ت اما ب��ه تدریج از 
روش شناس��ی و ش��یوه کار این نقدها در حوزه‌های نقد 
هنری نیز اس��تفاده ش��د به‌ط��وری که ام��روزه به عنوان 
روشهایی برای نقد هنر شناخته شده اند.� نقد تکوینی نیز 

همچون نقد روانشناس��انه، 
نق��د  فـرمـالیس��تی،  نـقــ��د 
س��ـاختـارگرایـانـه، نـقــ��د 
بینامتن��ی و س��ایر نقدهای 
را  نوی��ن، چنی��ن مس��یری 

پیموده و پس از تدوین و تکامل روشها و متدهای مختلف 
نقد تکوینی در ادبیات، اکنون تلاش منتقدان هنری بر این 
اس��ت که از این الگوها و تجربیات برای بررس��ی س��ایر 

هنرها از جمله نقاشی استفاده شود.
مقال��هؤ حاض��ر ک��ه چالش��ی جدید از ای��ن ن��وع را تجربه 
می کن��د، در ص��دد بهره گیری از متدول��وژی نقد تکوینی 
برای بررس��ی یک اثر نگارگری معاصر ایران اس��ت. نقد 
تکوینی، فرایند تکامل و خلق هر اثر هنری، ادبی و اساساً 
ه��ر عمل خلاقانه ای را از لحظه ایج��اد اولین ایده های آن 
در ذه��ن خالقِ اثر تا تکمیل متن نهایی و ش��کل قابل ارائه 

آن به مخاطب، تجزیه، تحلیل و مطالعه می‌کند.
»مس��ائل مرب��وط ب��ه تکوین آث��ار، از مدتها پی��ش توجه 
منتقدی��ن را به خود جلب نموده اس��ت ام��ا از دههؤ 1970 
میلادی مکتب جدیدی در مطالعاتِ تکوینی س��ر بر آورده 
است که بی‌ش��ک تا حدودی واکنشی است در مقابل نگاه 
افراط��ی س��اختارگرایانه که نقش مؤل��ف و بافت تاریخی 
را در فراین��د خل��ق آثار بی‌اهمیت می‌دانس��ت« )مکاریک، 

1384، ص357( .
در این روش بررسـی یـک اثر هنری به صورت مستقل 
و یگانه صورت می‌گیرد و دو بخش را شامل می‌شود: 
پرون��ده تکوین��ی و نق��د تکوینی. در مرحل��ه اول تمامی 
اس��ناد، مدارک و ش��واهد، 
اطــلاعــ��ات و یــافـتـه هـ��ا 
دربـارهؤ مراح��ل تکوین هر 
اث��ر، صرف��اً جم��ع آوری و 
طبقه بنـدی مـی ش��ـود و در 

138

1. در رابط��ه ب��ا نق��د تکوین��ی آث��ار هن��ری، اخی��راً در م��اه م��ارس س��ال 2007 کنفراس��ی علمی با 
 هم��کاری دانش��گاه ایلینوی��س )UIUC( و مرک��ز مل��ی پژوهش��های علمی فرانس��ه )CNRS(  ب��ا عنوان
 »Genetic Criticism in an Interdisciplinary Context: Literature, Visual Arts, Theatre, Music« برگزار شد.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

مقدمه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         138 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


تحول به س��وی »بهترین ش��کلِ« اثر را آشکار می‌کنند. 
بنابرای��ن ب��ا مطالعهؤ مراحل��ی که اثر از س��ر می‌گذراند 
می‌توان به س��از و کار اندیش��ه‌ای که اثر از آن حاصل 

می‌ش��ود دس��ت یافت )همان، ص 328(.
تأکید بر پیشامتن نکته‌ای کلیدی است که نقد تکوینی را از نقد 
سنتی متمایز می‌کند. جان دِپمن� در کتاب نقد تکوینی: متن 
 و پیشامتن  به بررسی این ویژگی نقد تکوینی می‌پردازد.� 

)Deppman & Ferrer & Groden, 2004, P. 8(
الگوی��ی ک��ه در ای��ن مقال��ه ب��رای طبقه بندی م��دارک و 
اطلاع��ات مربوط به تکوی��ن متن، مورد اس��تفاده قرار 
می‌گی��رد برگرفت��ه از الگوی روابط بینامتنی اس��ت. بر 
ای��ن مبن��ا چهار عنص��ر در فراین��د تکوین اثر بررس��ی 

می ‌ش��ود: 
1. پیش��امتن�: همه اس��ناد مادی مربوط به تکوین متن 

که منتهی به متن نهایی می‌ش��ود.
2. پیرامت��ن�: اطلاع��ات مرب��وط ب��ه وقای��ع و اتفاق��ات 

تأثیرگذار در جریان خلق متن را در برمی گیرد. 
3. فرامتن�: اطلاعاتی است که هنرمند دربارهؤ چگونگی 

ش��کل گیری و تکوین اثرش ارائه می دهد.
4. پیش متن�: س��ایر متون نهای��ی )آثار هنری( مربوط 
به دیگ��ر هنرمندان که به نحوی در متن مورد بررس��ی 
حض��ور دارن��د ی��ا در اث��ر 
مورد بررس��ی، منشأ الهام 
و تأثیرپذی��ری و یا اقتباس 

هنرمند بوده اند. 

مرحلهؤ دوم براس��اس این اطلاعات و طبقه بندی هدفمند 
آن، بررس��ی و تجزیه و تحلیل ص��ورت گرفته و نتایج 
بررس��ی با توجه به دلایل و شواهد ارائه می شود. باید 
توجه داش��ت که نقد تکوینی دربارهؤ اثر هنری، قضاوت 
نمی کن��د. به‌طور کل��ی رویک��رد نقدهای ن��و و از جمله 
نق��د تکوینی به مس��ئله نقد ب��ا تعریف س��نتی آن ـ یعنی 
تش��خیص س��ره از ناس��ره ـ متفاوت اس��ت. نق��د نوین 
بیش��تر در پی ارائهؤ یک خوان��ش جدید و دوباره از متن 
و کش��ف و ارائ��هؤ ناگفته های متن اس��ت ت��ا قضاوتهای 
ارزش��ی درب��ارهؤ اث��ر هن��ری. منتق��د تکوین��ی همچون 
کارآگاه��ی اس��ت که تمامی ش��واهد و م��دارک را برای 
نتیجه گی��ری بهتر، کش��ف و ارائه می کند، ب��دون اینکه 
خود در مقام قاضی بنشیند، او قضاوت را به مخاطبان 

و منتقدان دیگر وا می گذارد.
هدف نقد تکوینی، کاویدنِ پیش��امتن اس��ت، یعنی متنی 
ک��ه نهای��ی نش��ده اس��ت و معم��ولاً بی‌اهمیت انگاش��ته 
می‌ش��ود. طرحه��ای اولیه یا پیش‌طرحه��ای یک نقاش، 
»علاوه بر آنکه شکل و معنای آتی اثر را روشن می‌کند، 
زیبای��ی آن را نی��ز، ب��ه گونه‌ای س��اده‌تر و ابتدایی‌تر و 
قابل دس��ترس‌تر در بر دارد. از س��وی دیگر، ش��ناخت 
تکوین اث��ر، در تحلیل آخر، ام��کان می‌دهد تا در مورد 

نهای��ی  حال��ت  و  س��اختار 
آن دچار اش��تباه نش��ویم« 
)تادی��ه، 1378، ص 337(. 
»نیات  پیش‌طرحها  همچنین 
مؤلف« را نشان می‌دهند و 

139

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

4. avant-texte
5. para-texte
6. meta-texte
7. hypo-texte

2. J. Deppman
3.ای��ن کت��اب مجموع��ه ی��ازده مقاله اس��ت که 
اولین منبع دربارهؤ نقد تکوینی به زبان انگلیسی 

محسوب می‌شود.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         139 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


پ��س از آنچه گفته ش��د در این مجال 
ب��ه بررس��ی رون��د تکمی��ل ی��ک اثر 
نقاشی ایرانی می پردازیم. اثر مورد 
بررس��ی، تابلوی��ی اس��ت ب��ا عنوان 
»جامه های کاغذین« که توسط سعید 
معیری‌زاده؛ نگارگ��ر معاصر ایرانی 

خلق شده است. )تصویر شمارهؤ 1( 
از می��ان ده ه��ا نگاره ای ک��ه از آثار معیری‌زاده و س��ایر 
نگارگ��ران معاص��ر، مورد بررس��ی اولیه ق��رار گرفتند، 
تابل��وی »جامه‌ه��ای کاغذین« به چن��د دلیل ب��رای انجام 
مطالعهؤ تکوینی مناس��ب‌تر به نظر آم��د: اول آنکه این اثر 
مس��یر طولانی تکوینی را )حدود ده سال( طی کرده و در 
طول فرایند شکل گیری، تغییرات متعددی را از سرگذارنده 
اس��ت. نکتهؤ دیگر وج��ود تمام عناصر پیش��امتنی در این 
اثر ب��ود ک��ه مهم ترین عناصر ب��رای بررس��ی و مطالعهؤ 
تکوینی محس��وب می‌ش��وند. این در حالی اس��ت که اکثر 
آثار نقاش��ی معاص��ر معمولاً بدون اس��کیس و اتود و به 
ش��کل فی‌البداهه خلق می‌ش��وند و یا آنکه طرحهای اولیه 
آثار نگهداری نمی‌ش��وند و دسترسی به آنها برای منتقد 
تکوینی در اکثر موارد غیرممکن اس��ت.� همچنین به دلیل 
نداش��تن تاریخ‌گذاری اسکیس��ها، مش��خص کردن مقطع 

زمان��ی و حتی تقدم و تأخر 
آنه��ا صرف��اً با اس��تفاده از 
توضیحات هنرمند و بعضی 
قراین و بررسی جنسیت و 
نوع کاغذهای پوس��تی - که 

اتودها بر رویش��ان اجرا شده - امکان‌پذیر است. این کار 
از وظایف مهم منتقد تکوینی است.  تادیه تذکر می‌دهد که 
»تاریخ‌گذاری همه قسمتهای 
اث��ر، ب��ه درس��تی، یک��ی از 
در  اساس��ی«  »وس��یله‌های 
نق��د تکوینی اس��ت«. )تادیه، 

1378، ص320(

140

8. ب��ه دلی��ل حساس��یتهای فرهنگ��ی و اخلاقیِ خاص��ی که در کش��ورمان وجود دارد، دش��واریهای 
کار بیش��تر می‌ش��ود. و برخی هنرمن��دان ایرانی معم��ولاً از ارائه پیش‌طرحهای خویش و یا انتش��ار 

ناگفته‌های آثارشان ـ که یکی از اهداف نقد تکوینی محسوب می‌شودـ خودداری می کنند.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

1- پروندهؤ 
تکوینی

1 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         140 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


تابلوی م��ورد مطالعه، نتیج��هؤ دغدغه های چندین س��اله 
هنرمند در حوزهؤ نقاش��ی و همچنین سفر مطالعاتی او به 
آلمان اس��ت. هنگام��ی که معیری زاده به منظور س��فری 
مطالعاتی به آلمان می رود و از نزدیک در جریان تحولات 
نقاشی در غرب قرارمی گیرد؛ انگیزه‌هایی برای نوآوری 
در هنره��ای ایران��ی و ام��روزی کردن یا مدرنیزاس��یون 
نقاشی ایرانی )نگارگری( در وی شکل می‌گیرد. بنابراین 
تابلوی پیکرهؤ زن نشس��ته از مکتب اصفهان را به عنوان 
بس��تری برای اجرای اثر خوی��ش برمی‌گزیند. )تصویر 
ش��مارهؤ 2(� پس از آن چندین اس��کیس با الهام از همین 
ن��گاره ب��ر روی کاغذ پوس��تی اجرا می کن��د.10 )تصویر 
ش��مارهؤ 3( در این طرحها عناصر حاشیه ای حذف شده 
و صرف��اً خود پیکره و طوماری که در دس��ت دارد باقی 
مان��ده اس��ت. اولین تغیی��ر، اجرای دوبارهؤ اس��کیس در 
ابعادی بس��یار بزرگت��ر از اندازه اصلی اس��ت. صورت 
پیکره نیز با س��بکی امروزی س��اخته ش��ده است. آنگاه 
طرح که همانند کل نقاش��ی ایرانی ب��ه صورت تخت کار 
ش��ده بود، حجم پی��دا کرده و تعمداً تبدی��ل به حجمی تو 
پر ش��ده که ش��کافهایی که در قس��مت بازو ایجاد ش��ده 
اس��ت بر ای��ن امر تأکید می کند. در ات��ود بعدی، هنرمند 
از تأکی��د بر حج��م پیکره منصرف ش��ده و پیک��ره را به 
ش��کل خطی طراح��ی کرده 
از آس��تین  اس��ت. بخش��ی 
لباس پیکره در محل شکاف 
به س��مت بی��رون برگش��ته 
اس��ت که س��طح این لایه از 

1-1- پیش�امتن: مهم‌تری��ن مرحل��هؤ مطالع��هؤ تکوینیِ یک 
اث��ر، جم��ع آوری و مطالعهؤ 
پیش طرحهای آن اثر است. 
براساس توضیحاتی که در 
ادامه خواهد آمد در خواهیم 
یاف��ت ک��ه جرقه ه��ای اولیه 

141

9. این تابلو که به عنوان منبع الهام اصلیِ کار، نقش مؤثری در ش��کل‌دهی به ذهنیت هنرمند داش��ته 
و اج��رای پیش‌طرحهای متعدد از آن را باعث ش��ده اس��ت، یکی از عناصر پیش متن��ی hypo-texte )نه 

پیشامتنی!( محسوب می‌شود و در جای خود مفصلاً مورد بررسی قرار خواهد گرفت.
10 .پس از مطالعه بر روی آثار نگارگری مکتب اصفهان، مشخص شد که اثری که معیری‌زاده از آن 
الهام گرفته با ویژگیهای پیکره‌های مردانه در این دوره مطابقت دارد و هنرمند به س��هو آن‌را »پیکره 
زن نشس��ته« نامیده اس��ت. مقایسه تابلو با اس��کیس، جزئیات این تحول جنس��یتی در طرح را نشان 
می‌دهد. بنابراین می‌توان گفت مهم‌ترین تغییری که در اولین اس��کیس رخ داده، تغییر تراجنس��یتی از 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

2 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         141 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


لباس در اتودهای بعدی با طرحهای تذهیب پوشیده شده 
اس��ت. )تصویر شمارهؤ 4(11 کار در این مرحله با افزودن 
عناص��ری به اط��راف پیک��ره )ازجمله ش��عله های آتش، 
پیکره یک اسب و...( به صورت رنگی اجرا شده است که 

می توان آن را اجرای 
نامی��د.  اول  نهای��ی 
)تصوی��ر ش��مارهؤ 5( 
»نهایی«  عنوان  اطلاق 
از این روس��ت که این 

تابلو به عنوان یک متن مستقل و تمام شده، کنار گذاشته 
ش��ده اس��ت در حالی که روند تکوین اثر مورد مطالعه از 
طری��ق پیش طرحهای بع��دی ادامه یافته اس��ت و هنرمند 
بنا به دلایلی که ش��رح داده خواهد ش��د به این اجرا اکتفا 
اسکیس��های  و  نکرده 
اس��ت.  زده  دیگ��ری 
در پـیـش‌طـرحــه��ای 
بعدی )تصویر شمارهؤ 
5( تغـییـرات بیـشتری 

142

)ادامه( پیش‌طرح به پیشاطرح است.
11. علی‌رغم تغییرات بسیاری که کار از این مرحله تا رسیدن به شکل نهایی اثر پشت سر گذاشته، حجم توخالی و لباس 
کاغذی عناصری هس��تند که بدون تغییر باقی مانده اند. عنوان اثر یعنی »جامه های کاغذین« نیز با این مس��ئله در ارتباط 
است، که در غزلی از مولوی به این عنوان اشاره شده و هنرمند در نام‌گذاری اثر خود، این ترکیب را از مولوی وام گرفته 

است. شرح این نکته در بحث از عناصر پیرامتنی و پیش متنی خواهد آمد.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

3 
یر

صو
ت

4 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         142 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


143

مـشاهده مـی شود که تغییرات اعمال شده را می توان در 
7 مرحله طبقه‌بندی کرد.

1. ش��خصیت اصلی تابلوی اول ک��ه در مرکز کادر قرار 
داش��ت و س��وژهؤ اصلی و موضوعِ روایت بود به گوش��هؤ 
پایین چپ تابلو برده ش��ده و به راوی یک داس��تان دیگر 
تبدیل ش��ده است. تغییر زاویهؤ نگاه پیکره از حالتِ راست 
ب��ه چپ، به وضعیت از چپ به راس��ت نیز  در این مرحله 
صورت گرفته اس��ت. در اسکیس��های جدید، داس��تان به 
وس��یلهؤ طوماری که در دس��ت پیکره ق��رار دارد، روایت 

می شود.
2. انتهای طومار به یک کادر مرکزی منتهی شده که قرار 

است روایت جدید در درون آن تصویر شود. 
3. برای حاشیهؤ این کادر نیز که نمایی پنجره  گونه یافته، 

اتودهایی از تذهیب کار شده است.
4. در ای��ن مرحله برای داخل کادر مرکزی، دو طرح زده 
ش��ده اس��ت؛ در اتود اول، عناصری چون قلمدان و گل و 
م��رغ در نظر گرفته ش��ده و در ات��ود دوم، طرحی از یک 

اسب و یک پیکره انسانی اجرا شده است.
5. ب��رای حواش��ی کادر نیز پیش‌طرحه��ای متعددی کار 
شده اس��ت. مثلاً برای س��مت راس��ت کادر، نیمی از یک 
گلدان تذهیب ش��ده در نظر گرفته ش��ده و اتودهایی اجرا 

شده است.
6. در قس��مت پایین گلدان پیکره‌هایی با حالتهای مختلف 
ترسیم ش��ده که دارای ویژگی سوررئالیستی است. مثلاً 
ان��دازهؤ  پیکره ها به ش��کلی غیرمعم��ول، کوچک و بزرگ 

طراحی شده است.

7. نقشی به شکل یک کاشی منقوش شکسته شده، قسمت 
پایین تابلو را پُر کرده که خود هنرمند آن را تمثیلی از این 
جمل��ه که »حقیقت همچون آیینهؤ شکس��ته اس��ت« می داند 

)تصویر شمارهؤ 6(.
ای��ن پیش‌طرحه��ا که به‌صورت رنگی اجرا ش��ده اس��ت، 
اج��رای نهایی دوم ن��ام گرفته‌اند. تصویر ش��مارهؤ 7، که 
فقط نیمی از اثر نهایی دوم را نشان می‌دهد، تنها تصویر 
موجود از این اثر اس��ت چرا که این اجرا برخلاف اجرای 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

5 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         143 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


اول به صورت مس��تقل و تمام ش��ده باقی نمانده بلکه اثر 
نهایی س��وم که همان تابلوی »جامه‌های کاغذین« اس��ت، 
روی آن اجرا شده بدین شکل که پس از اجرای نهایی اثر 
در مرحلهؤ دوم )تصویر شمارهؤ 7( باز هم بنا به دلایلی که 
در تحلیل نهایی بررسی خواهد شد، هنرمند تصمیم گرفته 
است تغییرات جدیدی در کلیت اثر به وجود بیاورد. پس، 
در اسکیسهای بعدی تا اجرای نهایی، تغییرات زیر اعمال 

شده است:
1. شسته ش��دن تمام تذهیبهای اجرا شده )که بخشهایی 

از آن در تصویر شمارهؤ 7 قابل مشاهده است(.
2. کنار گذاشتن تمام اتودهایی که برای اجرای تذهیب در 

نظر گرفته شده بود.12
عناص��ر  تم��ام  ح��ذف   .3
از حاشیه  پیشین  اجراشدهؤ 

و اطراف کادر مرکزی. 
4. اضاف��ه ش��دن عناص��ر 

تصویری مدرن و امروزی به متن تابلو )مانند قاب عکس، 
تندیس، کلاه فارغ‌التحصیلی، نگاتیو عکاسی و...(.

5. تعوی��ض کلِ کادر مرکزی طرح از قلمدان و گل و مرغ 
)اتود اول( و اسب و پیکره )اتود دوم( به طرح جدید ـ که 
جمع��ی از چند نفر را که ب��ا حالتی به دور یک قاب عکس 

جمع ش��ده اند نش��ان می دهد )تصویر ش��مارهؤ 8(.
6. تغییر تکنی��ک اجرای کار از تذهیبها و عناصر پرکار و 
س��نتی به اجرای تابلو با تکنیک کاردک )به شکل آبستره 

و فرمالیستی(.
7. تبدیل طومار کاغذی در دست راوی به نگاتیو و سپس 
پر ش��دن کل فضای تابل��و از نگاتیوهای رنگی، در نهایت 
پ��س از گذران��دن تغیی��رات 
بسیار، متن نهایی13 به شکل 
فعلی درآمده است. )تصویر 

شمارهؤ 1(
1-2- پیرامتن )رویدادها و 

144

12. لازم به ذکر اس��ت که این اتودها در یکی دیگر از آثار هنرمند قابل ردیابی اس��ت. با این تفاوت که 
تذهیبهای س��نتی و کلاس��یک در آن جا به شکلی دفورمه ش��ده و با عناصری غیر متعارف از تشعیر 

اجرا شده است.
13. texte-final

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

6 
یر

صو
ت

7 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         144 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


بهتر وی از اندیش��ه سوررئالیس��تی ش��ده است و نتایج 
این آش��نایی در مرحلهؤ دوم اسکیس��ها به خوبی نمایان 
اس��ت. به‌عنوان مث��ال، نقاش به‌عمد پیکره های انس��انی 
را با اختلاف بس��یار زیاد در اندازه، طراحی کرده است 

)تصویر ش��مارهؤ 6(.
روی��داد دیگ��ری ک��ه آن را نی��ز می ت��وان در فراین��د 
تکوی��ن مت��نِ م��ورد مطالع��ه، مؤث��ر دانس��ت ش��رکت 
هنرمن��د در اولی��ن بین��ال نگارگ��ری و برگزیده ش��دن 
ب��ه عنوان یک��ی از پنج نفر اول نمایش��گاه اس��ت. یکی 

اتفاقاتی که در تکوین متن مؤثر بوده اند(: همان‌طورکه 
اشاره شد، هنرمند در یک سفر مطالعاتی )سال 1370( 
به آلمان می رود و طی س��فر ب��ا تمام جوانب هنر مدرن 
آشنا می‌ش��ود. حضور و ظهور زندگی و دنیای امروز 
در نقاش��ی معاصر ـ که دغدغه معیری زاده نیز بوده و 
هست ـ توجه وی را جلب می کند. بنابراین در بازگشت 
از ای��ن س��فر تصمیم می گی��رد نوعی تغیی��ر و تحول و 
نوآوری در آثار خود ایجاد کند تا آنجا که برای رسیدن 
به ش��ناختی عمیق و تحولی اساس��ی در هنر و اندیش��هؤ 
خ��ود، چندین س��ال، صرفاً به مطالعه و جس��ت‌وجوی 
فک��ری و تکنیکی می پ��ردازد. ایدهؤ اولی��ه تابلوی مورد 
بررس��ی نیز در این ش��رایط به ذهن او خط��ور می کند 
به همین دلیل همانگونه که در بررس��ی پیـشامتنها دیده 
ش��ـد، کلنج��ار رفتنه��ای هنرمند با خ��ود و اثرش باعث 
می ش��وند فرایند تکوین این اثر نزدیک به ده سال طول 
بکش��د. در واقع زمانی که این جست‌وجوها به یک بیان 
ش��خصی )سبک ش��خصی( می‌رس��ند فرایند تکوین نیز 

به انتها رس��یده و متن نهایی ش��کل می گیرد.
مرحل��ه اول کار که منجر به خلق اثر نهایی اول )تصویر 
ش��مارهؤ 5( ش��ده، در یک دورهؤ زمانی نسبتاً کوتاه )سه 
یا چهار ماهه( اجرا ش��ده اس��ت. در اتودهای این مرحله 
عناصر فراواقع گرایانه به صورت کم رنگ و حاش��یه ای 
در کار حض��ور دارند اما یک ملاق��ات اتفاقی با علی اکبر 
صادق��ی )نق��اش سوررئالیس��ت( ـ که باع��ث ایجاد یک 
دوس��تی طولانی م��دت میان ایش��ان می‌ش��ود ـ موجب 
آش��نایی معیری‌زاده با مبحث سوررئالیس��م و شناخت 

145

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

8 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         145 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


از امتیازات��ی که ب��رای نفرات اول در نظر گرفته ش��د، 
امکان برگزاری نمایش��گاه انف��رادی در موزهؤ هنرهای 
معاص��ر بود. هرچند چنین امکانی هیچگاه عملی نش��د14 
ول��ی برای هنرمن��د انگیزه ای بود تا آثار خود را س��امان 
داده و کارهای نیمه تمام��ش را کامل کند. معیری‌زاده با 
این انگیزه دوباره به س��راغ »جامه ه��ای کاغذین« رفته و 
در اسکیس��های مرحلهؤ سوم، تغییرات متفاوتی را در کار 
به  وجود آورده که بیش��تر تمایلات فرمالیستی و آبستره 
هنرمن��د را ـ که محصول رس��یدن به یک ایج��از در بیان 

شخصی است ـ نشان می دهد.
پیش‌آمد تأثیرگذار دیگری که از خلال توضیحات هنرمند 
دریافت ش��ده درباره یکی از دوس��تان معیری‌زاده است 
ک��ه در بنی��اد س��ینمایی فاراب��ی مش��غول ب��وده و برای 
جشنواره های س��ینمایی و… فعالیت گرافیکی و طراحی 
پوس��تر انجام می داده اس��ت. هنگامی که معیری‌زاده در 
مراحل پایانی تابلوی خویش بوده، دوس��ت او در جریان 
کار تابل��و قرار می گیرد و پیش��نهاد می ده��د از این تابلو 
برای طراحی پوستر جش��نوارهؤ فیلم فجر استفاده شود. 
بنا ب��ه توضیحاتی که هنرمند ارائه می کند، این پیش��نهاد 
زمانی به وی داده ش��ده که اثر به فرم نهایی خود نزدیک 
شده بود اما حضور بافتی مملو از نگاتیو در فضای تابلو 

با ای��ن پیش��نهاد بی ارتباط 
نبوده است. در هر صورت 
این مسئله عملی نشده و این 
تابلو به پوس��تر جش��نواره 
تأثیر  تبدیل نمی‌ش��ود ولی 

این ایده در اثر کامل شده )متن( نمودار است.
عنوان��ی که برای هر اثر هنری انتخاب می ش��ود بخش��ی 
از عناص��ر پیرامتنی به‌ش��مار م��ی‌رود. در اینجا عبارت 
»جامه های کاغذین« که برگرفته از غزلیات مولوی است، 
ی��ک عنصر پیش متنی بوده که به عنص��ر پیرامتنی تبدیل 

شده است.
1-3- فرامت�ن )توضیح��ات ش��خص هنرمند ی��ا دیگران 
دربارهؤ فرایند تکوین متن(: فرامتنها به دو دسته کلی قابل 
تقسیم هستند: فرامتنهای مؤلفی و فرامتنهای غیرمؤلفی، 
از نمونه های مهم فرامتن مؤلفی، پیمان تکوینی15 اس��ت. 
ب��ه این معنی که هنرمند می‌پذیرد داس��تان چگونگی خلق 
اث��رش را به هم��راه تمام اطلاعات دیگ��ر در اختیار منتقد 
تکوین��ی قرار ده��د. چنی��ن اطلاعاتی از مهم‌ترین اس��ناد 
برای نقد تکوینی به ش��مار می‌روند. در مورد اثر حاضر 
نیز چنین اتفاقی رخ داده و هنرمند شرح مفصلی از ایده‌ها 
و انگیزه‌ه��ای خ��ود را با منتقد در میان گذاش��ته اس��ت. 
معیری‌زاده ش��رح می دهد که چگونه مسیر زندگی هنری 
خوی��ش را از اوان کودکی با نقاش��ی پیوند داده و پس از 
آش��نایی با اس��تاد آقامیری ـ که به ص��ورت تصادفی در 
انجمن خوشنویس��ان با او آش��نا می شود ـ به طور جدی 
و حرف��ه ای نگارگ��ری را ادام��ه می‌ده��د. آنطورکه خود 
او  می گوی��د،  معی��ری زاده 
در نقاش��ی ب��ه دنب��ال ارائه 
از  خ��ود  ش��خصی  تحلی��ل 
جه��ان پیرامون بوده اس��ت 
ت��ا آنک��ه ب��ا تدقیق در س��یر 

146

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

14. در نهایت نمایشگاه انفرادی معیری زاده به جای موزه هنرهای معاصر در فرهنگسرای نیاوران 
برگزار ش��د )س��ال 1380( و تابلوی »جامه های کاغذین« نیز به ش��کل تکوین یافته در آنجا به نمایش 

درآمد.
15. pacte génétique

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         146 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


تفک��ر و هنر در غرب )تا قرن 19م( و به ویژه آش��نایی با 
زیبایی شناس��ی از منظر هگل، احس��اس می‌کند می‌تواند 
پاس��خ بخش��ی از س��ؤالات و خواس��ته های خ��ود را در 
اندیش��ه های م��درن بیاب��د. به همی��ن دلیل راه��ی آلمان 
می ش��ود تا از نزدیک با آثار و اندیشه های معاصر اروپا 
آشنا ش��ود. اما معیری‌زاده شیفتهؤ نقاشی ایرانی است و 
معتقد است نقاشی ایران در قالب مکاتب به نقطه عطفی از 
زیبایی و هنر رس��یده که امروزه بیشتر اساتید نگارگری 
صرف��اً به تکرار آن اقدام می کنند و در دورهؤ معاصر تنها 
ظاهر نقاش��ی ایرانی حض��ور دارد و نه باط��ن آن. نمود 
این اندیش��ه را می ت��وان در تابلوی »جامه‌ه��ای کاغذین« 
مش��اهده کرد که در آن انسان، پوشش زیبا و خوش آب 

و رنگ دارد در حالی که توخالی است. 
ب��ا چنین ایده‌ه��ا و پیش‌زمین��ه‌ای، طرح اولی��ه جامه‌های 
کاغذی��ن از ی��ک ن��گاره مکتب اصفه��ان ش��کل می گیرد. 
هنرمن��د برای دس��تیابی به هدف خود یعن��ی نوآوری در 
نقاشی ایرانی و رس��یدن به بیانی معاصر و شخصی در 
آن، ش��روع به زدن اسکیس��های متعدد می کن��د. )که این 
اسکیس��ها به عنوان پیشامتن بررسی شدند( معیری‌زاده 
از ای��ن اث��ر ب��ه عنوان س��مبلی از طی مس��یر جـس��ـت‌ و 
جـ��و و بازیابی خویش یاد می کن��د و توضیح می دهد که 

چگونه هم��راه ب��ا مطالعات 
اسکیس��های  یافته هایش،  و 
این اثر را تغییر داده اس��ت. 
تا زمانی که پس از گذراندن 
ط��ول  در  بس��یار  مراح��ل 

زمانی نزدیک به یک دهه، احس��اس کرده که به محصول 
قابل قبول و قابل ارائه ای دس��ت یافته است. معیری‌زاده 
توضیح می دهد که در مرحله ای از کار، دست از طراحی 
و نقاشی می کش��د، چرا که تصور می کند آنچه به عنوان 
آث��ار خویش ارائه می دهد، حقیقتاً ازآنِ وی نیس��تند و او 
در پس نقابی از آثار قدما پنهان ش��ده است. در حالی که 
اثری که پس از طی این دوره ده ساله ارائه کرده ـ خوب یا 
بد ـ نموداری از سبک شخصی اوست. معیری این شیوه 
جدی��د بی��ان را »نئوفولکل��ور«16 می‌نامد و در نوش��ته‌ای 
در ش��رح این شیوه می نویسد: »در چش��مان هر ایرانی، 
نقاش��یهای ترسیم شده از افسانه های کهن، آنچنان آشنا 
و محبوب می نمایند که درآغوش گرفتن دوستی نزدیک. 
نقاش��ی با تغییرات فرمی ای که در طی قرون داشته است 
به ارزش��های بالایی دس��ت یافته و ح��الا در آغاز هزاره 
س��وم به نظر می رسد غلبه یک نوع معین از سبک نقاشی 
بر س��ایر س��بکها، دیگر رنگ باخته اس��ت. می توان گفت 
س��بکها با ادغ��ام در همدیگر به ص��ورت زبانهایی جدید 
درآمده اند. به کارگیری س��بک مدرن و کلاس��یک در یک 
اثر نقاش��ی و ترکی��ب واقعیت با تخیل راهی اس��ت که در 

سبک نئوفولکلور پیشنهاد می‌شود«.17 
1-4- پیش مت�ن: متنهایی وجود دارند که هنرمند با الهام 
از آنه��ا و تح��ت تأثی��ر آنها 
پیش��امتن را ش��کل می‌‌دهد 
در واق��ع پیش‌متنه��ا مت��ون 
مستقلی هس��تند که هنرمند 
از آنه��ا بهره برده و به طور 

16. Neo Folklore
17. به نقل از بروش��ور نمایشگاهی از آثار نقاشی سعید معیری‌زاده که پائیز سال 1386 در رومانی 

برگزار شد.

147

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         147 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


ایام قدیم، افراد برای گفتن ش��کایت خود اقدام به نوشتن 
نامه یا عریضه می کردند و آن را بر س��رِ چوب می کردند 
و در آن نوش��ته، ش��رح ش��کایت خود را می نوشتند. به 
این کار قصه برداش��تن هم اطلاق می ش��د. اما اگر کسی 
می خواست اهمیت مشکل و شکایت خویش را نشان دهد، 
به عنوان نمادی از س��راپا اعتراض بودن، لباسی از کاغذ 
به تن می‌کرد و کل شکایت را بر آن لباس می نوشتند. به 
این عمل »کاغذین جامه پوشیدن« گفته می شد. این عبارت 
کنایه از عجز و بیچارگی نیز هست. )دهخدا، 1374، ج5، 

ص 7415( حافظ نیز در همین مضمون می فرماید:
کاغذین جامه به خوناب بشویم، که فلک
رهنمونیم به پای عَلَم داد نکرد )حافظ( 

همانگونه که قبلاً اشاره شد، چون از مضمون این شعر و 
از معن��ای کنایی عبارت »جامه های کاغذین« در اثر مورد 
بررسی استفاده شده، آن را به عنوان پیش متن برای متن 
حاضر در نظر می گیریم. از سوی دیگر از آنجا که همین 
عبارت توس��ط هنرمند ب��رای عنوان تابلو انتخاب ش��ده، 

تبدیل به پیرامتن شده است.
هنرمن��د در ط��ی صحبتهایش ذکر کرده اس��ت که غیر از 
مولان��ا و حاف��ظ، تحت تأثیر اش��عار و اندیش��ه خیام نیز 
بوده اس��ت. از هنرمن��دان و اندیش��مندان غرب��ی ه��م نام 
شکس��پیر، ه��گل و تولس��توی را ذکر می کند ک��ه بر وی 

تأثیر گذاشته‌اند. 
بع��د از جمع آوری و طبقه بندی اس��نادِ تکوین و بررس��ی 
انتق��ادی آنه��ا؛ آخرین مرحل��هؤ نقد تکوین��ی، ارائه تحلیل 
نهای��ی از مراحل تکوین متن اس��ت. در م��ورد متن مورد 

خودآگاه و ناخ��ودآگاه از این متون برای خلق متن جدید 
استفاده کرده است. 

پیش‌متنه��ای اث��ر م��ورد بررس��ی م��وارد زیر را ش��امل 
می‌شوند:

1. ن��گاره ای مربوط به مکتب نقاش��ی اصفه��ان که نقطهؤ 
ش��روع اثر حاضر نیز محسوب می شود. به عبارت دیگر 

هم پیش‌متن است و هم پیشامتن.
2. کل جری��ان نگارگری و نقاش��ی معاصر ای��ران، منبع 
اله��ام هنرمن��د بوده اس��ت. تمای��ل معی��ری زاده به رضا 
عباس��ی ـ به ویژه آثاری که در آنه��ا نگاه اجتماعی رضا 
عباسی وجود دارد ـ مشهود است. از سوی دیگر هنرمند 
معاصری چون آیدین آغداشلو نیز ـ که به دلیل تلفیقهایی 
که در آثارش از نقاشی سنتی ایران با نقاشی مدرن انجام 
داده شهرت دارد ـ تأثیراتی برروی شیوه کار معیری‌زاده 
داشته است. اما منابع الهام وی به صورت غیرمستقیم از 

کل نقاشی سنتی و مدرن ایران بوده است.
3. اندیش��هؤ مولان��ا ج�الل الدین بلخ��ی، تأثی��ر عمیقی بر 
برداش��ت هنرمند از جهان داش��ته اس��ت و به ویژه بیتی 
از غزلیات مولانا تأثیری بس��زا در فرایند خلق متن مورد 

بررسی گذاشته است:
رفتیم سویِ شاه دین با جامه های کاغذین

تو عاش��ق نقش آمدی، همچون قلم در رنگ شو )مولانا، 
1374، ص769( 

ب��رای درک بهتر تأثیری ک��ه این غزل بر هنرمند داش��ته 
اس��ت، باید به تفسیر این بیت و به ویژه عبارت جامه های 
کاغذین که عنوان اثر نیز از آن گرفته ش��ده، پرداخت. در 

148

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         148 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


بررسی به نظر می رسد که آشنایی 
طولان��ی م��دت و عمی��ق هنرمن��د از 
تکنیکهای نقاش��ی، ام��کان تغییرات 
مداوم، مطابق با خواسته های ذهنی 
و فکری وی را مهیا کرده اس��ت. او 
که به خاطر حض��ور در خانواده ای 
اهل هنر از پنج س��الگی نقاشی را ش��روع کرده بود در 9 
سالگی تکنیک رنگ وروغن را نیز تجربه می کند. همزمان 
ب��ا دورهؤ دبیرس��تان، نزد اس��تاد ارجمندنی��ا - که به علت 
تحصیل در روسیه و مهارتش در واقع‌گرایی به شیشکین 
دوم مش��هور بود - یک دوره آموزش��ی نقاش��ی به سبک 
رئالیس��م را می‌گذراند. در این ایام ب��ه دلیل ذوقی که در 
طراحی داش��ت از س��وی یکی از آشنایانش برای طراحی 
تابلوفرش به خدمت گرفته می شود و به کپی و شطرنجی 
کردن آثار نگارگری دیگر هنرمندان و به ویژه آثار استاد 
فرش��چیان می پ��ردازد؛ این فعالیت که مص��ادف با وقوع 
انقلاب اس�المی بوده، س��رآغاز آش��نایی وی با نقاش��ی 
ایرانی به ش��مار می رود. معیری زاده که به گفته خودش 
- به دلیل مقطع سنی که در آن به سر می‌برد - توان تحلیل 
اتفاقاتِ رخ داده را نداشت، دچار نوعی گم‌گشتگی فکری 
می شود. در زمانهای فرار از مدرسه به دیدن فیلم هملت 
می‌رود و مقهور فضای فیلم می‌ش��ود: فیلمی که با دیدن 
آن بر حجم س��ؤالات و ابهاماتش افزوده می ش��ود. پس 
از گذران��دن دوره س��ربازی، س��ال 1363 وارد انجم��ن 
خوشنویس��ان می شود و دوره ممتاز را نزد استاد کابلی 
طی می کند. در همین ایام و از طریق استاد کابلی با استاد 

2- نقد
 تکوینی

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

آقامیری آش��نا می شود. کار نقاش��ی ایرانی را با تقلید از 
آث��ار آقامیری و به س��بک مکاتب مختلف نقاش��ی ایرانی 
ادامه می دهد بدون اینکه پاس��خ سؤالاتش را یافته باشد. 
او می گوید: »چیزی که اس��تادان نقاشی نمی توانستند به 
م��ن بدهند، تحلیل ]دنیای اط��راف[ بود«. به همین دلیل به 
مطالعهؤ تاریخ تفکر و زیبایی شناسی غرب و به ویژه آثار 
هگل و کانت می‌پ��ردازد. در ادامه، س��فری برنامه‌ریزی 
نش��ده به آلم��ان برایش اتفاق می افتد که منجر به کش��ف 
و ش��هود و یافتن دنیایی جدید و متفاوت با شناخت قبلی 
وی می‌ش��ود. با این ش��ناخت جدید به ایران باز می‌گردد 
و در ص��دد به وجود آوردن تح��ولات دلخواه خویش در 
نقاشی ایرانی برمی آید. او به دنبال نوآوری در نگارگری 
اس��ت و می  خواهد فضای جامعه امروز را هر چه بیشتر 
در هن��ر خود وارد کن��د. دغدغه های هن��ری معیری زاده 
در کنار دغدغه های اجتماعی اش ش��کل دهنده اصلی فرم 

نهایی آثار اوست.
اث��ری که م��ورد بررس��ی تکوین��ی قرارگرفته، ب��ا تغییر 
 وتح��ولات دامن��ه دار و طولان��ی م��دت یعن��ی ده س��ال 
- ک��ه برای خلق یک تابلوی نقاش��ی زمان بس��یار زیادی 
محس��وب می ش��ود - آیین��ه تم��ام نمای��ی ازس��یر تحول 
نقاش��یهای معیری زاده اس��ت. مراحل تکوی��ن این اثر به 
س��ه مرحله قاب��ل طبقه بندی اس��ت: او مطابق س��نتی که 
آموخت��ه، مبن��ای کار خویش را اث��ری از مکتب اصفهان 
قرار داده و در مرحله اول به اقتباس دقیق از شکل پیکره 
پرداخته اس��ت )فرمی که تا آخرین مرحله کار، شکل کلی 
خود را از دس��ت نمی دهد مگر همان تغییر تراجنسیتی که 

149

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         149 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


در مرحلهؤ انتقال از پیش‌متن به پیش��امتن رخ داده اس��ت 
و قب�الً توضیح داده ش��د(. ولی در مرحل��هؤ دوم به دخل 
و تصرف در نقش��های آن و افزودن مضامین خویش به 
تابلو پرداخته اس��ت. پیکرهؤ انس��انیِ تصویر شده دارای 
ظاهری زیبا و جذاب اما توخالی اس��ت تا سمبلی باشد از 
نگارگ��ری معاصر که از نظر هنرمن��د، عمدتاً به پرداخت 
ظاه��ری و صوری بس��نده می کند. در ی��ک روند تکاملی 
عناص��ر فراواقع گرایان��ه و سوررئالیس��تی در ابت��دا ب��ه 
تدریج به اتودها افزوده ش��ده و س��پس در مرحلهؤ س��وم 
با گرایش هنرمند به س��وی بیان انتزاعی تر و مفهومی‌‌تر، 
ت��ک تک ای��ن عناصر به تدریج از جری��ان خلق متن حذف 
ش��ده اند. تا متن نهایی صرفاً نشانه های کم رنگی از آنها 

را در خود داشته باشد.
در نهایت گفت‌وگویی که هنرمند میان دو متن نهایی یعنی 
تصویر 1 و تصویر 2 ایجاد کرده، جالب توجه است. بدین 
ش��کل که در ابتدا ش��خصیتِ موضوعِ روایت در تصویر 
ش��مارهؤ 5 به راوی داس��تان در تصویرِ یک تبدیل شده و 
در نهای��ت با افزودن نگاتیوها به فض��ای کار که راوی و 
موضوعِ روایت را در میان خود گرفته فاصلهؤ میان راوی 

و موضوع روایت از میان برداشته شده است. )1(

150

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

پی نوشت

اطلاعات��ی  مناب��ع  از  یک��ی   .)1(
اصل��ی ب��رای ن��گارش ای��ن مقال��ه، 
مصاحبه های متعدد علمی با س��عید 
نگارگ��ران  س��ایر  و  زاده  معی��ری 
معاصر  است که حدود 8 ساعت آن 
به صورت نوار ضبط ش��ده موجود می باش��د. به علاوهؤ 
متن س��خنرانی ه��ای علمی آقای��ان دکتر نام��ور مطلق و 
اس��داللهی در محل فرهنگستان هنر در شهریور ماه سال 
1385 ک��ه به صورت چاپ نش��ده در آرش��یو مرکز هنر 

پژوهی نقش جهان موجود است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         150 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


تادیه، ژان ایو.)1378(، نقد ادبی در قرن بیستم، ترجمهؤ مهشید نونهالی، تهران، نشر نیلوفر.
»چش��م ها فریاد نقاش را می بینند« )مصاحبه با س��عید معیری زاده(، علی ش��یرازی‌زاده، روزنامهؤ کارگزاران، س��ال اول، 

شماره 62، 22 تیر ماه 1385. 
دهخدا. )1374(،  لغت نامه، چاپ دوم از دوره جدید، تهران، دانشگاه تهران.

مولان��ا، جلال الدی��ن محم��د بلخ��ی. )1374(، دیوان ش��مس تبریزی. تصحی��ح و فرهنگ نام��ه از عزیزالله کاس��ب، تهران، 
نشرمحمد.

مکاریک، ایرنا ریما، )1384(، دانشنامهؤ نظریه های ادبی معاصر، ترجمه مهران مهاجر و محمد نبوی، تهران، نشر آگاه. 
نامورمطلق، بهمن. نقد تکوینی، »جنین شناسی اثر هنری«. روزنامه ایران،  مورخه 19 آبان ماه1386.

Biasi, Pierre-Marc.(1990), Introduction aux Methodes critiques pour l`analyse litteraire, Bordas, Paris.
Deppman, jed, Daniel Ferrer and Michael Groden, (2004), Genetic criticism: texts and Avant-textes, 
University of Pennsilvania Press, Philadelphia.
Jenny, Laurent. And Richard watts. (1996), Genetic Criticism and its methods, Yale French studies, no 89, 
Drafts. Journal of Yale University.

151

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 7  ♦  بهمن و اسفند 86

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         151 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         152 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


In the deepest sense traditional Islamic art complements the Shari>‘ah and both have there 
roots in the Divine Word as revealed in Islam in the form of the Noble Quran.  The Shari>‘ah represents 
the concrete embodiment of the Divine Will and teaches man how to act in accordance with God’s Will.  
Islamic art is the product of principles which teach man how to make so that the Divine Word is reflected 
in human life and so that through what man makes and the objects that surround his life he is able to 
remain in the remembrance of God’s Word.  Islamic art issues from the Divine Word and through its 
multifarious forms is able to aid those who are aware of its inner meaning of that Word which is also the 
bark that carries us to the other shore of existence.

22

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         153 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


the Gothic period resides in its wedding of architecture to sculpture as one observes in the major medieval 
cathedrals such as Chartres or Notre Dame, in Islam where for theological reasons sculpture of religious 
subjects and even for the most part human beings in general was not allowed, Quranic calligraphy, or 
the direct depiction of the Divine Word, took the place of sculpture in Christian sacred architecture, 
and gradually words of the Quran became ubiquitous in urban surroundings adorning not only mosques 
but other public and private buildings.  One can see examples of this type of architecture especially in 
the central lands of Islam from the Sultan Ha>san Mosque in Cairo to the tiled mosques of Isfahan and 
Samanqand but also in the Maghrib.  In this way in a more outward and less esoteric sense to which allusion 
was made above, architecture itself became the means for the depiction of the Divine Word.  Moreover, 
this depiction surrounded the daily life of Muslims in many other ways since Quranic calligraphy was 
used on objects of daily usage, even on shirts worn by soldiers going to war and on swords and shields.  
Since there is no legitimate secular realm in Islam, there was not part of life into which the depiction of 
the Word of God did not reach.

In fact there is strictly speaking no such thing as secular art in traditional Islamic civilization 
corresponding to categories drawn from Western art.  The music played in the Topkapi Palace in Istanbul 
was before the sultan and his court, but it was played by musicians of the Mawlawiyyah Order and cannot 
certainly be called secular music.  Nor can the Delhi fort be called secular architecture because it is based 
on the same principles as the Delhi mosque nearby.  One can distinguish between classical and sacred art 
in Islam but not between sacred and secular art for which there is not even a word in traditional Arabic 
or Persian texts.  One can say that such arts as Quranic psalmody and calligraphy as well as architecture 
are sacred arts whereas traditional carpet weaving and miniature painting are traditional but one cannot 
consider the latter as secular.  In fact they, like the sacred arts, were created on the basis of the same 
principles as various kinds of Islamic sacred art and bear the mark albeit in a less direct manner of the 
Divine Word and the principles contained therein already outlined above.  But everywhere throughout 
Islamic art, one can discern the ubiquitous presence of the Divine Word.

21

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         154 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


element of emptiness and void.

This emptiness or void observable in Islamic art, which is so thoroughly opposed to an excessive 
cluttering of space such as one finds in Baroque and Rococo art in the West, has two profound effects 
upon the human soul, both directly related to the Divine Word.  The first is to help us to become aware of 
our nothingness before God, of our spiritual poverty about which the Prophet said, “Poverty (al-faqr) is 
my glory”.  This attitude of spiritual poverty so central to Islam is in fact a name for Sufism (which is also 
called Muhammadan poverty (al-faqr al-muhammadi>)--prevented the human ambience in traditional 
civilization from becoming excessively cluttered by things and also the heart and mind from becoming so 
filled with idols, diverse ideas and images as to prevent the Divine Reality from presiding within the being 
of those for whom Islamic art was meant.  Islamic art made use of the void to aid man in this necessary 
emptying of himself of all that would prevent him from realizing the reality of God within and about 
him.

The second effect of the void is the creation of the necessary space for the manifestation of the 
Divine Presence and the spiritual world.  The void for the traditional Islamic mind is not simply nothing, 
but the “presence of the absent”, a palpable symbol of the ghayb.  Islamic art had made use of the void in 
its architecture, calligraphy, traditional designs and even objects of everyday life as well as on the highest 
level in the psalmody of the sonoral revelation of the Quran.  It has provided a direct means for the Muslim 
to realize the Quranic injunction, “God is the rich and ye are the poor”.  The greatest wealth of man in this 
world is in fact in the realization of his utter poverty before God who alone is rich, al-Ghaniy.

On the basis of these and certain other principles Islamic art developed a unique formal artistic 
language and philosophy which are inseparable from the Divine Word or the Quran in both its content 
and formal structure.  The depiction of the Divine Word in Islamic art began with Quranic calligraphy, 
then became used in the interior and later exterior of mosques and from there spread to homes and public 
spaces of the Islamic urban environment.  Gradually a wedding took place between Islamic architecture 
and calligraphy which is unique in world art.  Whereas much of the grandeur of Christian architecture of 

20

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         155 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


paravan.  The eye can begin anywhere and stop anywhere.  Every point can be a beginning which in fact 
never ends.  In this way a sense of infinity is created which is a direct reflection of the structure of the 
Quran on the artistic plane and also a way of bringing out the reality of the Quranic verse, “Whithersoever 
ye turn, there is the Face of God.”  One of the greatest achievements of Islamic art is its ability to bring out 
for those living in the human and therefore formal world something of the reality of that Infinite Reality 
beyond all forms which in revealing the Quran has left a mark of infinitude upon the formal language 
chosen for the expression of the Divine Word in Islam.

Another element of great importance for Islamic art and related to the Divine Word is the void.  
One realizes this aspect of the reality of the Quran even when one listens to the Quranic psalmody in which 
stops and moments of silence are of the greatest importance and are in a sense as important as moments of 
recitation.  The Quran itself refers to the invisible or abstract (al-ghayb) and the visible (al-shaha>dah), 
the first always identified with the spiritual world and the second with the material.  Numerous Quranic 
commentaries have been written by Sufis, philosophers and theologians in which it has been pointed out 
that the ghayb which means literally absent does not mean simply not present in the ordinary sense, but 
the unmanifested, the spiritual, the immaterial.  Ghayb and shaha>dah are not complementary terms 
in the horizontal sense but in a vertical one.  And in the traditional Islamic cosmologies which provided 
the framework for Islamic art, there was always an awareness of both dimensions.  The shaha>dah was 
identified with the formal world and on the level of art with objects, lines, colors, etc. with which the artist 
expresses certain intelligible forms or ideas, while ghayb was identified with the void.  Hence the central 
significance of the void in Islamic art which also symbolizes the reality of the non-manifested.

Any non-Muslim who enters a traditional mosque for the first time is especially surprised by the 
emptiness of its space.  In fact the central reality of the space of the mosque is precisely its emptiness, 
giving the beholder a sense of nothingness before the Majesty of the Divine Reality.  This experience of 
the void is also to be found in traditional Islamic homes and in all the other central arts of Islam.  Even 
decorations, before some decadence set in certain parts of the Islamic world, have always contained the 

19

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         156 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


which the composition flows outward from an origin to which it always returns and so its movement is not 
linear but cyclic or more precisely helic.  The imprint of the Quran upon the Muslim soul creates a strong 
sense of rhythm which then manifests itself in various ways in different Islamic art forms.

Furthermore, the language of the Quran displays the effect of the shattering of human language 
by the Divine Word.  The phrases are in a sense “atomized” rather than forming one long didactic or 
descriptive narrative.  The Quranic narrative for the most part seems to have no beginning or end, 
continuous narratives such as the story of Joseph being an exception.  Most other Quranic narratives are 
like broken pieces held together by the Divine Reality and brought back again and again to central truths 
which concern man’s final ends.  Meanwhile, sacred formulae such as the Divine Names are scattered 
throughout the text, bringing man back again and again to the ubiquitous presence of God.  The unity of the 
Quran is in fact an inner one and not on the plane of the external meaning of words.  The outer form is like 
a galaxy of atomized sentences and narratives returning over and over to the essential truths, seemingly 
without beginning or end.  It must be remembered that in the Islamic canonical prayers (s{ala>h) one can 
recite after the fa>tih{a>h (the opening chapter of the Text) any set of verses of the Quran one wishes 
from anywhere in any of the chapters (su>rahs) without regard to beginning or end.  The beginning and 
the end seem to be everywhere, reminding us that God is everywhere and nowhere.  In this way the sense 
of infinitude is invoked and formal limitations are transcended.

This reality of the structure of the Quran is directly reflected in the major sacred arts of Islam, 
that is sacred calligraphy and architecture along with ornamentation consisting of geometrical patterns 
and arabesques, not to speak of the sonoral arts such as poetry and music.  Of course in the less central arts 
such as painting one does also deal with limited forms such as a plant or a horse or in Moghul miniatures 
even with portraits of emperors, but in the central sacred arts, the sense of infinity is invoked by repetitions 
which the eye can contemplate without beginning or end.  Of course in calligraphy one reads from the 
beginning to the end of a passage, but its artistic effect when looked at as a whole is like that of beholding 
the ever repeating patterns of columns in a mosque or geometric and arabesque patterns on a wall or a 

18

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         157 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


unfolding of this reality and in certain areas to the decadence of forms through excessive immersion in 
externalization and forgetfulness of the original unity.  For Islamic calligraphy as a whole, however, in 
contrast to Western art, the forms that attained perfection over the centuries have remained vibrant and 
living forms and this includes the Kufic.  One can therefore say that the development thus outlined is not 
essentially temporal but principial although it does possess a temporal dimension.  But since it is not only 
temporal, the various stages of the “flower” from the bud to the full flower are also simultaneously alive 
and none of the traditional styles is of only historical interest.

The Quran as the Divine Word also left its indelible mark upon Islamic art in other ways than 
in calligraphy.  Of course the external form of the Quran as written word led to calligraphy becoming 
a central sacred art of Islam while its content provided for the Divine Law and social conditions within 
which Islamic art was created.  On a deeper level the metaphysical principles or the haqi>qah of the 
Quran, are the ultimate source and fountainhead of all Islamic sacred art and not only calligraphy.  But 
there are other aspects of the Quran which are of central importance for Islamic art as a whole.  One of 
these aspects is the invisible presence of the Quran as sacred reality determining in the deepest manner 
the spiritual and artistic ambience of the Muslim artist.  And then there are certain characteristics of the 
structure of the Sacred Text which determines the life of the soul of the Muslim including its rhythm.

Everyone familiar with Islamic art is aware of the rhythm that dominates the various forms of that 
art from architecture and calligraphy to music and poetry.  One can experience this rhythm in meditating 
on the ever-repeating columns of mosques, or strokes of calligraphy and in ornamentation in the rhythmic 
repetition of geometric patterns and arabesques.  One should pose the question, “where does this rhythm 
come from?”  Of course rhythm is to be found in the arts of other civilizations but the emphasis upon it in 
Islamic art is particularly notable.  The answer to this question is the structure of the Quran.  The Sacred 
Text possesses a strong rhythmic quality not only in the cadence of its poetic utterances, but also in the 
repetition of certain central refrains and ideas and realities such as the Divine Names to which the text of 
the Quran returns over and over again.  This pattern is like what one finds in classical Persian music in 

17

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         158 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


is in need of external reminders of that presence.  One can see this principle in action in many different 
religious climates.  As for Islam, since its whole history lies before us, it is easy to observe how the 
living traditional community responds to this greater need for palpable reminders as the centuries go by.  
Gradually the use of Quranic calligraphy, usually combined with symbolic geometric patterns which are 
also reminders of the presence of the One in the many, becomes ever more common until it becomes an 
ever present reality reminding Muslims wherever they go in the city and also wherever they are within 
their private living spaces of the reality of God and His Word.  We can see this process in going from the 
Mosque of the Prophet in Medina, on the basis of descriptions of it since the original edifice is no longer 
extant, to such early mosques as those of Khurasan, Yemen, Tunis, and Spain, to those of Ottoman Turkey 
and Safavid Persia.  In the first case there is no mention of the use of calligraphy.  In the second category 
calligraphy is found around the mihra>b, a pre-eminent example of it being the celebrated mihra>b of 
the mezquita in Cordova.  In the third category the use of calligraphy is very extensive both inside and in 
the case of the many Safavid, or for that matter Seljuq and Mamluk mosques, outside of the mosque.

This unfolding from the state of formlessness to form and principal unity to manifestation 
in multiplicity is also to be seen on another level in the art of calligraphy itself.  The earliest Quranic 
calligraphy is of course the Kufic which is bound to the depiction of the Word of God more than any other 
Islamic style of calligraphy.  This is a script that is difficult to read even by those whose mother tongue 
is Arabic.  The letters seems to be closed upon themselves, refusing to reveal their inner secrets.  And 
there is discontinuity in the script as if each letter or cluster of letters were a world unto itself.  Kufic is 
like the bud of a flower folded upon itself.  Then gradually this bud seems to open up into a full blooming 
flower in later calligraphic styles where lines become more explicit and the flow more continuous.  After 
the development of the great classical styles such as the thuluth and the naskh, calligraphy becomes even 
more ornate and even occasionally somewhat baroque in some parts of the Islamic world leading to what 
from the Islamic point of view is nothing but a kind of decadence.  Fortunately, however, the classical 
styles continue in a vibrant way to this day, but to the extent that there is a “development” seen in the 
change of styles over the centuries, one can detect this movement from an enclosed formal reality to the 

16

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         159 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


unfolds from the original Kufic into many other distinct forms and styles.  Secondly, when one studies 
Islamic architecture, one sees that in the earliest mosques, the Divine Word is hardly depicted anywhere 
while the walls are completely white, a color which in the domain of colors symbolizes the colorless.  In 
these early mosques one experiences the ubiquitous presence of the Divine Word without its becoming 
identified with a particular form, like the ever present white color which stands above any particular and 
distinct color.  Gradually, calligraphy and also in many cases color make their appearance in the mihra>b 
which is like the heart of the sacred space of the mosque and into which the Divine Word is uttered 
during the canonical prayers symbolizing the process whereby the Quran descended into the heart and 
the mind of the Blessed Prophet.  And in the same way that from the heart and tongue of the Prophet the 
Quran spread to those around him as sonoral revelation, then was written down and spread all over the 
Islamic community in both its sonoral and written forms, the calligraphic forms and colors spread from 
the mihra>b to the rest of the mosque, both inside and outside, and then to the rest of the urban setting 
and objects made by artisans. Gradually they became an abiding reality of the whole of life of traditional 
Muslims surrounding them everywhere.

The depiction of the Word of God in the form of beautiful calligraphy at a later stage of Islamic 
history is therefore in accordance with the metaphysical laws of manifestation which require the process 
of externalization to proceed from the invisible to the visible, from the formless to the formed and in 
this case from the audible to the visible and on another plane from the colorless symbolized by white to 
colors.  Islamic art displays ever-greater use of the depiction of the Word of God in the form of Quranic 
calligraphy as one draws farther away from the source of the revelation.  This should be more easily 
understood in light of the aforementioned principles and also the principle that manifestation involves 
a movement from unity to diversity and complexity with continuous reassertions of unity as long as a 
spiritual tradition is alive.

There is, however, another principle that is also at play here.  The less one knows, the more one 
is in need of explanation and also the less aware one becomes of the presence of the Sacred, the more one 

15

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         160 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


its consequence for Islamic art as a whole.  Now, sound cannot be seen and therefore from the point of 
view of our natural external senses is associated with not only the invisible but also the immaterial for in 
our natural experience of things we usually associate the material with the visible and palpable.  Being 
immaterial, the sonoral refuses to become imprisoned in any earthly vessel.  Sound in fact penetrates our 
body rather than being an object out there to be seen or felt.  When we hear music or poetry, and of course 
on the highest level the Revealed Word, all of which are sonoral in nature, they break the barrier between 
us and the world outside of us and enter into our corporeal reality.  While objects of plastic art remain 
objective to us, the sonoral arts seem to become part of our subjective reality without of course losing their 
objective reality.

	 The Quranic revelation, once manifested in this world through the agency of the archangel 
Gabriel, first came as a sonoral revelation which penetrated into the inner being of the Prophet and only 
later was it written in the form of calligraphy as the Sacred Text.

If for the moment we identify form with its corporeal aspect, we might say that the process of the 
manifestation of the Quran was from the formless to the world of form.  The Noble Quran first descended 
vertically from the World of Divine Command (‘a>lam al-amr) into the heart of the Prophet, or from the 
Formless in the metaphysical sense through a series of descents to the world of form and then manifested 
itself horizontally from sound to writing, a process which traced on the horizontal plane the transition 
from the formless to the world of forms according to established metaphysical principles.  This transition 
from the formless to the world of form has also been interpreted by certain Muslim sages as the transition 
from colorlessness to color, here colorlessness referring to the unconditioned and formless truth and color 
to the truth conditioned by formal constraints.  The famous Sufi poet Jala>l al-Di>n Ru>mi> for example 
speaks of the link which relates colorlessness to color and compares color to a cloud and colorlessness to 
the moon covered temporarily by that cloud.

The flowering of Islamic art itself follows this process and exemplifies this principle.  First of all, 
the sacred art of Quranic psalmody precedes in time the sacred art of Quranic calligraphy which itself 

14

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         161 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


	 In seeking to understand the relation between the Divine Word (kalimat Alla>h), which for 
Muslims is of course the revealed text of the Noble Quran, and Islamic art, it is important to turn our 
attention to an important reality which concerns the outward manifestation of the Islamic revelation.  If 
one studies carefully the manner of growth of Islam on the earthly plane, one becomes struck by the fact 
that the outward signs of the revelation such as Quranic calligraphy become more and more apparent 
in the plastic arts as one draws further away in time from the origin of the revelation.  Today one often 
forgets that according to traditional Islamic sources, which are the only ones to matter for us, the Quranic 
revelation was first received orally by the Blessed Prophet and only later was it written down.  Before the 
revelation became visible in the form of calligraphy, it was an invisible sonoral revelation.  In entering this 
earthly abode the Quranic revelation followed the metaphysically necessary trajectory from the Invisible 
(or absent) World (‘a>lam al-ghayb) to the Visible World (‘a>lam al-shaha>dah).

	 It is important to pause a moment and explain further the nature of a sonoral revelation because 
of its central importance for the understanding of the Islamic experience of the Divine Word and also for 

13

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         162 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


The Divine Word  
and Islamic Art

Seyyed Hossein Nasr, Ph.D.
Professor of Islamic Studies, 
George Washington University

12

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         163 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


A Genetic Criticism of an Iranian Contemporary Painting  

Sajjad Bagheban Maher Hokm Abad

M.A of Islamic Art

Tabriz Islamic Art Unuversity

It is a new experience by itself to apply genetic criticism on the works of a contemporary Iranian painter. 
This article applies this method to a work by Said Moayerizadeh. The stages of the completion of this work 
named “Paper Clothes”, the related data and documents are studied in four propositions: Firstly, avan-texts 
including early sketches, secondly: para-texts including the events which have happened during the time of 
creation and have influenced the process of creation, thirdly: meta-texts which are the artist’s explanation of 
the whole process of the creation, and finally, hypo-texts including all the autonomous works which helped 
the creation of this work.

Keywords:
Genetic criticism, Said Moayerizadeh, Iranian contemporary painting, Literary criticism, Artistic criticism  

11

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         164 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


10

Genetic Criticism of Guernica

Manijeh Kangarani

M.A of Art Research

Alzahra University

This article, while studying the factors involved in creating a painting such as avan-texts, para-texts, meta-
texts and so on, scrutinizes the process of the creation of a painting. To do so, I have chosen Guenica by 
Picasso and tried to make known the artist’s motivations, thoughts, Spain’s social-political condition, and 
early drawings such as etudes, sketches, and color sketches, which chronologically led to the final work. 
Then I have examined each of them comparing to the final work. The genealogy of the work ends with the 
creation and completion of the final work.

Key words:
Guernica, Picasso, Genetic criticism, Early sketches, Final work.

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         165 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


Genetic Criticism of Art

Bahman Namvar Motlagh, Ph.D.

Academic Member of Iranian Academy of Arts

Genetic criticism, as most critical approaches, has a literary origin and soon entered other areas such as 
art, science, and philosophy. The genetic study of some arts like visual arts and cinema is more expanded 
in the scope than that of literature. The avan-texts in art include various forms and enjoy especial aesthetic 
and stylistic values so that they have attracted the attention of art collector since long ago. In addition to 
reviewing the characteristics of genetic criticism of arts, this article tries to study the genetic criticism of 
paintings. Finally, to elucidates and delineates the application of this approach, the article presents the findi-
ings related to the study of Mona Lisa.

Key words:
Genetic criticism of art, Critic, Avan-text, Painting, Mona Lisa.

9

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         166 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


8

Genetic Criticism of Literature

Allah Shokr Asadollahi, Ph.D.

Associate Professor of Tabriz University

The genetic criticism in its current usage initiated when some of the critics and those who were interested in 
manuscripts, especially French manuscripts, founded the “Institute of Works and Manuscript Preservation”  
and published a specialized journal in this field named “ Origin”, and by this they practically started  their 
studies on avan-texts and the way the works come into being. Despite the other kinds of criticism which 
work on the final text as something fixed and established, genetic criticism, on the other hand, starts its job 
from movement to fixity. Avan-texts, including handwritings, letters, notes, expanded plans to write a text, 
memories and so on, are the truth and the silent movements of the published text. The study of these factors 
reveals the author’s unfinished words, the possible world, probable creativities, plans, expected methods, 
obsessions, and temptations which are not present in the published text and pave the ways to the other 
critical approaches. At this point, a genetic critic attempts to delineate the borders between the texts, and to 
clarify how the mechanism of each work functions to flourish creativity.

Key words:
Genetic criticism, Avan-text, Manuscript, Cross outs.

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         167 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


7

Hegel’s and Heidegger’s Phenomenology, and Modern Art

Syavash Jamadi

M.A of Western Philosophy 

Artistic and aesthetic theories of the holistic and essentialist philosophers such as Hegel and Heidegger 
originate from their philosophical thoughts. While having essential differences in their philosophical 
perspectives, these two philosophers relate the same story about the death of the grand art in the modern 
era. This article is an attempt to identify the connections between the philosophical views of theses two 
philosophers and their approaches to art and artistic works. The study of these connections without any prior 
intention was led to some comparisons and criticism among which are: a comparison between the Hegelian 
system and Descartes’ essentialism based on the roots and the origins, and also Adorono’s radical criticism 
of Hegel’s essentialism. In the last part of the article, I will discuss these philosophers’ theorizations about 
the death of the art taking the advantage of Kafka’s works to examine their theories. To Hegel, art works 
as a tool to concretize the abstract and meta-philosophical notions. A fine example of art is the Greek 
sculpture because it, opposite to the symbolic art of the myth era and the Christian romantic art, considers 
the intelligible and sensible as the same. To Heidegger, on the other hand, the importance of art manifests 
itself in the attendance of truth in the concrete forms of art. Finally, what we call the truth, even from 
Heidegger’s point of view, has different manifestations in different eras. The truth of the technological era, 
which is called Gestalt by Heidegger, is the closure of the truth itself. If Kafka’s metaphors shed light on 
this closure what will be the position of his art in the world of nothingness and greatness?

Key words: 
Sensory certainty, Representation, Gestalt, Origin, Dialectic, Thinglihood, Perception, Mechanical 
reproduction, Bestand, Aura, Subjectivity, Identity, Non-identity, Otherness.    

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         168 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


6

Art Research and Hermeneutics

Abbas Manouchehri, Ph.D.

Academic Member of Tarbiat Modares University

In the area of human science, knowledge always entails parallel paradigms and research has been possible 
in the frame of paradigms; it is also true of the art. Aesthetic theories have never been unified in nature 
and never been single paradigmatic. Hermeneutics, however, is now single paradigmatic and art research 
can be done in a different manner free from the previous and current paradigms. This article introduces 
the ontological and epistemological aspects of this paradigm.

Key words:
Hermeneutics, Ontology, Play/ Game, Epistemology, Dialectical understanding.  

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         169 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

5

The Divine Word and Islamic Art

Seyyed Hossein Nasr, Ph.D.

Professor of Islamic Studies, George Washington University

This article explains and illuminates the connections between the Islamic art and the divine word. Calligr-
raphy and architecture as the authentic and holly arts have a high and unique position among other kinds, 
regarding the Islamic art. Revelation which basically manifests the divine word as something spiritual finds 
a concrete form in calligraphy. The appearance of the divine words in the form of calligraphy presented 
the sacred as something material, worldly, and tangible, and this was the beginning and flourishing of the 
Islamic art. The external manifestation of the divine word was accompanied by the symbolic geometrical 
forms which recited the presence of unity in plurality. What helped calligraphy develop rapidly was its link 
with the Islamic architecture, which was a means to visualize the divine word. Void as the presence of the 
invisible and the unity, two adjectives used with the word Allah, has become in calligraphy and architecture 
an especial symbolic presence and manifestation. Considering all, what makes Islamic art distinguishable 
from other arts is this connection with the revelation.

Key words: 
Divine words, Islamic art, The sacred, Allah, Calligraphy, Architecture.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         170 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


Preface

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 7, Feb & Mar  2008

4

Pazhouheshnameh-e Farhangestan-e Honar begins its second year of publication while it has been able to 
publish six issues so far to introduce, elucidate, and explain the theoretical approaches of criticism. We hope 
that this endeavor will continue in cooperation with researchers of art and criticism in the New Year in order 
to introduce and exemplify other critical approaches.
There are seven articles presented in this issue; the first section includes three researches. Each has studied 
art from a different point of view such as tradition, hermeneutics, and phenomenology. The first article 
of this section deals with the relationships between revelation and calligraphy and is presented in both 
Farsi and English. The second section, Naghdnameh, consisting of four articles accompanied by an almost 
elaborated introduction, introduces genetic criticism as one of the most recent approaches and its application 
to the artistic texts. There has never been any thing published so far in Iran discussing genetic criticism in 
detail. Therefore this method of criticism, despite its high function in analyzing artistic texts, has remained 
unknown to the researchers. Pazhouheshnameh, for the first time in Iran, has devoted an issue to genetic 
criticismin in order to take a step forward to introduce this approach to the researchers and readers.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         171 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


Contents

First Section:

	 Seyyed Hossein Nasr / The Divine Word and Islamic Art

	 Abbas Manouchehri / Art Research and Hermeneutics

	 Syavash Jamadi / Hegel’s and Heidegger’s Phenomenology and Modern Art

Second Section:

	 Allah Shokr Asadollahi / Genetic Criticism of Literature 

	 Bahman Namvar Motlagh / Genetic Criticism of Art

	 Manijeh Kangarani / Genetic Criticism of Guernica

	 Sajjad Bagheban Maher Hokm Abad / A Genetic Criticism of an Iranian Contemporary Painting  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         172 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


Pazhouhesh Nameh-e  
Farhangestan-e Honar

Research Journal of the Iranian Academy of Arts
(Special Issue on Genetic Criticism of Art)

Volume 2, No.7, Feb & Mar  2008 
ISSN 1735-7896

Licence Holder: The Iranian Academy of Arts

Editorial Director: Bahman Namvar Motlagh
Editor-in Chief: Manijeh Kangarani  

Editorial Board: Hasan Bolkhari, Shahram  
Pazouki, Parvin Partovi, Mehdi Hosaini 

Zahra Rahnavard, Farzan Sojoodi 
Bahman Namvar Motlagh

With thanks to: Amir Ali Nojoumian
 Farhad Sasani, Ali Reza Esmaeili 

Fateme Benvidi

Logo Designer: Javad Pouyan
Graphic Designer: Sohrab Kalhornia

Editor: J. Ghasemi
A. Mirshakak

Translator & Editor: Mohsen Fakhri 

Address: Iranian Academy of Arts, No. 23,  
Loghman-e-Adham St., Felestin St., Tehran

Tel: (+98 21)  66951650-54
Fax: (+98 21)  66951663-66951655

Web Site: www.honar.ac.ir/pajoheshnameh    
Email: kangarani@honar.ac.ir

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

                         173 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html


 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

05
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                         174 / 174

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-46-fa.html
http://www.tcpdf.org

