
 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            1 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


پژوهشنامهؤ فرهنگستان هنر
 فصلنامه، سال سوم، شمارهؤ‌ 1
)شمارهؤ پیاپی 11(، زمستان 1387
ISSN 1735-7896 :شاپا

 دارای اعتبار علمی پژوهشی از نظر 
فرهنگستانهای چهارگانه جمهوری اسلامی ایران
صاحب امتیاز: فرهنگستان هنر جمهوری اسلامی ایران

مدیر مسئول: بهمن نامور مطلق
سردبیر: منیژه کنگرانی

اعضای هیئت تحریریه: دکتر حسن بلخاری، 
 دکتر شهرام پازوکی، دکتر پروین پرتوی،
  استاد مهدی حسینی، دکتر زهرا رهنورد، 
دکتر فرزان سجودی، دکتر بهمن نامور مطلق

با تشکر از: مهندس میرحسین موسوی
دکتر امیرعلی نجومیان، علیرضا اسماعیلی
علی عامری، اکرم بخشی

مترجم و ویراستار خلاصهؤ انگلیسی: محسن فخری
طراح نشانه و جلد: جواد پویان

مدیر هنری: سهراب کلهرنیا
ویراستار: جلیل قاسمی

مسئول هماهنگی: ونوس وحدت
لیتوگرافی: فرایند گویا

چاپخانه: شادرنگ

نش��انی دفت��ر مجله: ته��ران، خیاب��ان فلس��طین جنوبی، 
خیابان لقمان‌الدوله ادهم، بن‌بست بوذرجمهر، پلاک 23، 

فرهنگستان هنر )‌ساختمان مرکزی(
تلفن: 66498692-4

نمابر: 66951662
 www.honar.ac.ir/pajoheshnameh:نشانی سایت اینترنتی

 kangarani@honar.ac.ir :پست الکترونیکی دبیر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            2 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


• پژوهش��نامهؤ فرهنگستان هنر به صورت فصلنامه و در 
زمین��ه های مختلف نق��د هنر، پژوهش هن��ر، مطالعات و 

پژوهش های میان رشته ای هنر و... منتشر می شود.
• مقال��هؤ تالیف��ی باید به یکی از نش��انی های زیر ارس��ال 

شود:
Pajoheshnameh@honar.ac.ir .1

2. تهران، خیابان فلس��طین جنوبی، خیابان لقمان‌الدوله 
پ�الک 23  فرهنگس��تان  بن‌بس��ت بوذرجمه��ر،  اده��م، 
هنر)س��اختمان مرکزی(، حوزهؤ معاونت پژوهشی، دفتر 

پژوهشنامه

 کوته نوشت ها 
نه‌ها نش��ا و 

ل��ه( ؤ مقا لع��ه هنم��ای مطا )را

پ: صفح��ه پش��ت )در نس��خه خطی / عکس��ی( • ج: جلد 
حکوم��ت   : ح��ک   • ح��دود  ح:   • چ��اپ  چ: 
پ:  ر-   • عکس��ی(   / خط��ی  نس��خه  )در  رو  صفح��ه  ر: 
عکس��ی( خط��ی/  نس��خه  )در  پش��ت  و  رو  صفح��ه 
هج��ری  ع��دد(؛  از  )قب��ل  ش��ماره  ش:   • س��طر  س: 
شمس��ی )بع��د از ع��دد( • ص/صص: صفح��ه / صفحات
)ص( : صل��وات ا... علیه و آله • )ع(: علیه الس�الم،علیها 
ف��وت ف:   • الس�الم  علیه��م  الس�الم،  الس�الم،علیهما 
 ق��س: قی��اس کنید با • ق: قمری )بع��د از عدد( • ق م: قبل 
از می�الد مس��یح )بعد از ع��دد( • گ: ب��رگ • م. : مترجم

 / ب��ه  کنی��د  ن��گاه  ن��ک:   • ع��دد(  از  )بع��د  می�الدی  م:   

رج��وع کنی��د ب��ه • و: ولادت )تول��د( • و. : ویراس��تار 
هم��ان: همان مؤل��ف، ‌همان اث��ر )در حاش��یه، در ارجاع 
مکرر به اثری که نشانی آن بلافاصله در قبل آمده باشد( 
هم��ان ج��ا : ‌هم��ان مول��ف، هم��ان اث��ر، هم��ان جل��د، 
هم��ان صفح��ه )در حاش��یه، در ارج��اع مک��رر ب��ه اثری 
ک��ه نش��انی آن بلافاص��ه در قب��ل آم��ده باش��د(. • / : یا 
] [  : مشخص کننده اضافات مؤلف یا مترجم یا ویراستار 
ب��ه مت��ن منق��ول )اع��م از تالی��ف و ترجم��ه و تصحی��ح( 
مترج��م  ی��ا  مؤل��ف  اضاف��ات  کنن��ده  مش��خص   :  }  {
نق��ل.  در  نق��ل  مطال��ب  در  اول  مصح��ح  ی��ا 
و بع��د / صفح��ات بع��د: ff • و بع��د / صفح��ه بع��د: f • به 
B.C. :قب��ل از می�الد •  ed./eds : )نظ��ارت ویراس��تار)ان

هم��ان مؤلف، هم��ان اثر )در حاش��یه، در ارجاع مکرر به 
 ibid : )اث��ری که نش��انی آن بلافاصله در قبل آمده باش��د
  no.  : ش��ـــــمـــــاره   •   nos.  : هــــ��ای  ش��ــمـــــاره 
p.: صفحه • pp. : صفحات  •  r. :صفحه رو • transl : ترجمه
v. پش��ت:  صفح��ه   vol. جل��د:   •  vols.  : جلده��ای 

ب��ه نق��ل از: cited in • فص��ل: ch • س op.cit: )در کن��ار ن��ام 
مؤلف( همان اثر )در پی نوش��ت، در ارجاع مکرر به اثری 

که نشانی آن با فاصله در قبل آمده باشد(
توضیحات :

• س��نه هایی ک��ه با اعداد ترتیب��ی می آید و ب��ا خط فارق
) / ( از هم جدا می ش��ود به ترتیب، مربوط به تاریخ های 
هجری قمری و میلادی است؛ مثلا »قرن نهم / پانزدهم«، 
یعنی ق��رن نهم هج��ری قمری،‌ک��ه تقریباً‌ مق��ارن با قرن 

پانزدهم میلادی است. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            3 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


سرآغاز 	

بخش اول: اصول و مبانی نقد و پژوهش هنری

دکتر محمد ضیمران/ والتر بنیامین و واژگونیهای قداست متافیزیکی در هنر

دکتر قطب‌الدین صادقی / نقد هنری تئاتر و تفاوت آن با نقد ژورنالیستی و نقد آکادمیک

بخش دوم: نقدنامه

نظریه و نقد هرمنوتیک

دکتر حمیدرضا آیت‌اللهی / بررسی دیدگاههای هرمنوتیکی در ساحتهای مختلف فهم

دکتر سیمون فرید اولیایی /  هایدگر: »پیمان هنر« در »شامگاه« فلسفه

دکتر کریستین لوتز / گادامر: شکل‌گیری‌ هرمنوتیک ایماژها

دکتر بهمن نامور مطلق /  یائوس و ایزر: نظریه دریافت

دکتر محمود خاتمی / هم‌سخنی با اثر هنری

5

7

19

30

44

58

79

93

111

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            4 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


مقالات این ش��ماره از پژوهش��نامه نیز همانند ش��ماره‌های گذش��ته در دو بخش کلی ارائه شده‌ اس��ت؛ نخستین مقاله در 
ادامهؤ نقدنامهؤ ش��مارهؤ پیش��ین دربارهؤ مکتب انتقادی است. نگارندهؤ این مقاله ضمن تحلیل آرای والتر بنیامین به پیامدهای 
بازتولید و تکثیر مکانیکی آثار هنری در عصر حاضر می‌پردازد. مقاله دیگر این بخش ضمن تقسیم نقد تئاتر به سه گونهؤ 
مختلف و تشریح هر یک، ویژگیهای منتقد هنری را بیان می‌کند که این خود دیدگاه دیگری را در حوزهؤ مطالعه و نقد هنری 

معرفی می‌کند.
بخش دوم یا نقدنامهؤ این شماره به یکی از نظریه‌ها و نقدهای مهم هنر و ادبیات، یعنی نقد هرمنوتیکی اختصاص یافته که 
به‌ دلیل غنای تاریخی و گسترهؤ موضوعی، خود رویکردها و رهیافتهای گوناگونی را در پی‌ داشته است. بی‌شک پرداختن 
به هرمنوتیک به خصوص در یک ویژه‌نامه با صفحات محدود بسیار دشوار است و به طور یقین مباحث آن با این شماره 
به پایان نمی‌رس��د. با وجود این کوش��ش ش��ده اس��ت از هرمنوتیک به خصوص هرمنوتیکی که امروزه مطرح اس��ت، به 
عنوان نظریه‌ یا نظریه‌هایی برای مطالعه و نقد هنر و ادبیات، تصویری کلی ارائه شود. لذا پنج مقالهؤ نقدنامه با این دیدگاه 
گزینش ش��ده اس��ت تا بتواند توجه خوانندگان را به هر سه ساحت نقد هرمنوتیکی هنر جلب کند. البته محدودیت صفحات 
مانع چاپ و انتشار مقالات دیگر گردید و بی‌شک در آینده باز هم به این موضوع در پژوهشنامه پرداخته خواهد شد. امید 
اس��ت این مجموعه نیز در ادامهؤ رویکردهای معرفی ش��ده نقد در ده شماره گذشته مورد توجه و استفادهؤ علاقه‌مندان نقد 
هنر واقع گردد. فرصت را مغتنم می‌دانیم و ضمن اعلام موضوعات ش��مارگان آینده پژوهش��نامه یعنی نقد تحلیل گفتمان 
هنر، نقد ساختگرایی هنر، نقد اسطوره شناختی هنر و نقد شرق‌شناسانه هنر، از پژوهشگران این عرصه‌ها برای همکاری 

و ارائهؤ مقاله دعوت می‌نماییم.

پژوهشنامه

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

5

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            5 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


بخش اول

اصول و مبانی نقد و 

پژوهش هنری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            6 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


والتر بنیامی��ن و واژگونیهای 
متافیزیکی در هنر قداس��ت 

دکتر محمد ضیمران
 دانشیار دانشگاه ماساچوست و مدرس
دانش��گاههای هن��ر و تربی��ت م��درس
mzaimaran16@hotmail.com

تاریخ دریاف��ت مقاله: 87/7/10
تاری��خ پذیرش نهای��ی: 87/9/4

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            7 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


در نوش��تاری که پیش رو داری��د، نگارنده ضمن بررس��ی مقالهؤ معروف 
والتر بنیامین� با عنوان »اثر هنری در عصر بازتولید مکانیکی«� به وجهی 
واژگونی انگارهؤ هنری در عصر جدید اش��اره نم��وده و مدعی گردیده که 
مفهوم هنر و به‌طور کلی تجربهؤ هنری در این دوران تحولی ژرف را پشت 
س��ر نهاده و مفاهیمی چون هالهؤ قدس��ی، فضای مینوی و اصالت اثر هنری را به دس��ت تاریخ سپرده 
و در برخورد با اثر هنری تجربهؤ سیاس��ی، اجتماعی و فرهنگی را جانش��ین مراس��م آیینی و نیایش��ی 
کرده اس��ت. نگارنده بر این باور اس��ت که بازتولید مکانیکی در عصر جدید، ضربهؤ تازه‌ای را بر پیکر 

فراداده‌های سنت دیرین وارد کرده و فصل نوینی را در قلمرو تجربهؤ هنری باز گشوده است.

واژگان کلیدی:
والتر بنیامین، هنر، قداست متافیزیکی.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

8

I. Wallter Benjamin 
II. “Work of Art in the Age of Mechanical Reproduction” in Illumination

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            8 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


زیگمون��د فروی��د� در ضم��ن مقالهؤ 
کوتاه��ی با عن��وان »س��ه ضربه بر 
پیکر خودش��یفتگی انس��ان در طول 
تاریخ« گفته است که در عصر جدید 
س��ه واقعه و رویداد عمده باورهای 
دیـری��ن نـاش��ـی از فـراداده‌هــ��ای 
دیرپ��ای تاریخ غرب را دس��تخوش تحولی بنیادین نمود، 
و انس��ان خود پاینده را از جای��گاه خرمی خویش به زیر 
کش��ید. از اواخر دورهؤ مدرس��ی انس��ان، م��دار و محور 

همهؤ کائنات ش��ناخته شد و نیروهای 
متعال��ی در ذی��ل وج��ود او مفروض 
گردیدند. بدی��ن معنا که بر پایهؤ نظام 
بطلمیوس��ی باور ب��ه محوریت زمین 

بنیاد علم و دانش آن روزگار را ش��کل داد و بدین اعتبار، 
انس��ان اشرف مخلوقات ش��ناخته شد. اما این سه ضربه 
 ی��ا تح��ول وی را از اریکهؤ ق��درت بی‌رقیب به زیر کش��ید 

.)Freud, 1953-1964(
ضربهؤ نخس��ت را کوپرنی��ک و گالیل��ه وارد کردند. بدین 
معنا که آنها با طرح آموزهؤ جدید خویش در قلمرو فیزیک 
ثابت نمودند که انس��ان سلطان جهان نیست. کوپرنیک با 
مجموعه آزمایشهای علمی خویش به این نتیجه رسید که 
زمین در ش��بانه روز یک بار ب��ه دور خود می‌گردد و در 
سال یک بار به‌عنوان سیاره به دور ثابتی به‌ نام خورشید 
می‌چرخد. بدین نحو کوپرنیک و گالیله انسان را از جایگاه 
دیرین خود به در آوردند و تمام موضوعات علم کلام را 
در هم ریختند. این تحول در اصطلاح به »ضربهؤ نجومی« 
معروف ش��ده اس��ت. بدین‌ترتیب، کوپرنی��ک ثابت کرده 
که کرهؤ زمین س��یاره ناچیزی در میان تعداد بی‌ش��ماری 
سیارهؤ دیگر است. در واقع، ضربهؤ کیهانی در همین یافتهؤ 

علمی مکتوم بود. 
ضربهؤ دوم از تحول پیش��ین نیز ت��کان دهنده‌تر بود. این 
ضرب��ه را لام��ارک� و داروین� به خودش��یفتگی انس��ان 
دیری��ن وارد کردن��د و گفتن��د اینک��ه انس��ان در زنجی��رهؤ 
زیستی، خویش��تن را برترین موجود زنده از منظر کمال 
طبیعی و فراطبیعی می‌شمارد و مدعی است که در نهادش 
نفس��ی والا و سرمدی، او را از سایر 
موج��ودات زنده متمای��ز می‌گرداند، 
ب��اوری متزلزل و نااس��توار اس��ت. 
چارلز داروین، زیست‌شناس معاصر 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

9

1. Sigmund Freud
2. Lamark
3. Darwin

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            9 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


و همکارانش ضمن پژوهش��های میدانی و آزمایشگاهی، 
یادآور شدند که زیس��ت موجودات زنده از یک خاستگاه 
سرچش��مه می‌گیرد و نباید این خاستگاه را در گستره‌ای 
فراسوی حوزهؤ طبیعی تفسیر کرد. داروین در این زمینه 
تأکید نمود که انس��ان در زنجیرهؤ زیست‌شناس��ی به هیچ 
روی، دارای وج��ود متمایزی نیس��ت، بلکه موجودی در 
میان سایر موجودات زنده است و از مرحلهؤ تک یاخته‌ای 
به مرتبهؤ کنونی تطور یافته اس��ت. به دیگر سخن، انسان 
ش��اخه‌ای‌ کوچک از درخت تناور زیس��تی است. امروزه 
ثابت شده که یک میلیون گونه حیوان و بیش از چهارصد 
و بیس��ت هزار گون��هؤ گیاهی بر روی زمی��ن وجود دارند 
و هیچ‌گون��ه تمایزی در این زنجی��ره وجود ندارد. بر این 
اس��اس، تحقیقات زیس��تی نش��ان داد که انس��ان در این 
رش��تهؤ زیس��تی دارای هیچ‌گونه امتیازی نس��بت به سایر 
موج��ودات نیس��ت. او نه موجودی برگزی��ده، که یکی از 

اشکال ناقص زیستی محسوب می‌شود.
سومین انقلاب در روانشناسی و به ویژه روانکاوی حادث 
گردی��د. در حقیقت آن »م��ن«� اندیش��مندی را که دکارت 
معرف��ی کرد و یادآور ش��د که این »من« قادر اس��ت همهؤ 
پدیده‌های هستی را مورد شک و تردید قرار دهد و سپس 
به یقین علمی دس��ت یابد، در معرض چالش��ی بی‌س��ابقه 
ق��رار گرفت. در حقیقت، روان��کاوی به ما آموخت که این 

»من« س��یماچه‌ای است که انبوهی از 
خاطره‌ه��ا و تجربیات تلخ و ش��یرین 
ناش��ی از زیست‌مایه‌های انگیختاری 
اما س��رکوب شده را پوشانده است. 

لذا این »من« دیگر خدایگانی نیست که از دیرباز بر بارگاه 
والای هس��تی تکیه زده، بلکه موج��ودی زندانی در تالاب 

تنشها، کششها و کوششهای نهادی ناخودآگاه است. 
ب��ه نظر نگارن��ده انقلاب دیگری نیز بر پیکر این انس��ان و 
دس��تاوردهای هنری وی ضربه وارد نمود و برداشتهای 
دیرپ��ای وی را دس��تخوش تزل��زل ک��رد. ای��ن ضربه را 
دوربین عکاس��ی و س��پس گونهؤ متحرک آن یعنی سینما 
وارد نم��ود. بدی��ن معنا که هنر عکاس��ی برای نخس��تین 
بار ام��کان تکثیر مکانیکی انبوه��ی از تصویرها را فراهم 
آورد، درس��ت همان‌گونه که صنعت چاپ موجبات تکثیر 
مواد نوش��تاری را فراهم ک��رد و از این رهگذر دگرگونی 

شگرفی را در فرهنگ و اندیشه باعث گردید.
والت��ر بنیامین، فیلس��وف معاصر آلم��ان )1892-1940( 
در مقال��هؤ کوتاه��ی با عن��وان »اثر هن��ری در عصر تکثیر 
مکانیک��ی« یادآور ش��د ک��ه فن��اوری بازتولی��د مکانیکی 
به‌طور کلی ش��یء م��ورد تکثیر را از منزل��ت اصلی خود 
یعنی گس��ترهؤ فرادادهؤ س��نت دیرین رها نم��وده و وجود 
یکتای اث��ر هنری را دس��تخوش تکثیر انبوه می‌س��ازد و 
به ش��نونده و بینن��ده امکان می‌دهد ت��ا در موقف خویش 
با اثر روبه‌رو ش��وند. بنیامین این مقاله را در سال 1936 
منتش��ر نمود و در آن به انقلاب رس��انه‌ای و تأثیر آن در 
عرصهؤ هنر اش��اره کرد. به گفتهؤ وی هنر در دوران پیش 
از این انقلاب دارای جایگاهی قدس��ی 
بود. بدین معنا که اثر هنری در محل 
خ��ود دارای هاله‌ای قدس��ی بود. این 
هاله بر اصالت اثر نیز دلالت داش��ت. 

10

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

4. ego

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           10 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


اث��ر هنری مزبور قاب��ل تکثیر نبود و هر جایی محس��وب 
نمی‌ش��د. این هنر یگانه بود و به همین دلیل همواره مورد 
س��تایش و تعظی��م یا تعزیت ق��رار می‌گرف��ت. همین هالهؤ 
قداس��ت در اثر هنری مخاطب را به مراقبه و مکاش��فه فرا 
می‌خوان��د و در چنی��ن ح��ال و هوایی بود ک��ه مخاطب از 
زمان و مکان در می‌گذش��ت و جمال��ی را در اثر ملاحظه 
می‌کرد ک��ه او را با نیروهای مین��وی مرتبط می‌گردانید. 
مخاط��ب در برخ��ورد ب��ا چنین آث��اری از خ��ود بی‌خود 
می‌ش��د و کرانمندی زمان خویش را فرو می‌گذاشت و به 
ساحت سرمدی سیر می‌کرد. برخورد با اثر هنری اغلب 
مس��تلزم طی مراسم و مناسک خاصی بود. اثر هنری در 
این گستره به هیچ روی قابل تکثیر نبود. جایگاهی پایدار 
و تغییر‌ناپذیر داشت و تملک‌پذیر نبود. در اغلب موارد به 
سهولت در دسترس قرار نمی‌گرفت و زیارت آن متضمن 

جهد و تلاشی جان‌فرسا بود.
به‌طور کلی، تمایز میان هنر قداست محور و هنر مکانیکی 
در دو تجرب��هؤ متفاوت قابل تبیین اس��ت. هنر اولی تجربه 
و س��یر و س��لوکی روایی به خود می‌گرف��ت و مخاطب با 
ش��رکت در مناس��ک حضور تجربهؤ مزبور را به صورت 
حکایت بر دیگران روایت می‌کرد. در نگاه س��نتی ماهیت 
زیبای��ی اث��ر هنری خود قط��ره‌ای از دریای بیک��ران مبدأ 
هس��تی یا ش��عاع محدودی بود از نوری ک��ه بر دیوار اثر 
تابی��ده بود. زیبایی اثر هنری به تمامی از عالم س��رمدی 
نشئت می‌یافت و در این عالم امری عاریتی و موقت بود. 
به‌ط��ور کلی، اثر هنری مخلوق عش��ق مینوی به حس��اب 
می‌آم��د و هنرمند در درون خویش گنج پنهان هس��تی را 

مشاهده می‌کرد و آن را در قالب شگردهای هنری بر بوم 
یا در قالب الفاظ یا آواها عینیت می‌بخشید. آن کس که به 
زیارت اثر هنری نائل می‌آمد، خویشتن را شایستهؤ نظر و 
توجه می‌شمرد و بدین لحاظ به جست‌وجوی سرّ ناپیدای 
آنچه رؤیت می‌‌‌کرد، می‌پرداخت. عشق سرّی و منیری در 
اثر هنری متبلور می‌گش��ت. در واقع، در اثر هنری عشق 
مجازی، نمودی از عشق حقیقی بود. هنرمند عشق خود به 
معشوق سرمدی را به واسطهؤ خلق اثر عینیت می‌بخشید. 
به تعبیری، رنج و ریاضت هنرمند در آفریدن اثر متضمن 
پویه‌هایی در راه پاک جانی و مصفا ش��دن درون هنرمند 
ب��ود و در به‌کارگیری صور خی��ال و رمزپردازی تجربهؤ 
ژرف ف��راق و وص��ال مس��تعار می‌نم��ود. ه��ر صورت 
خیال��ی که هنرمند به کار می‌گرف��ت، از بیرون او و نهایتاً 
از سرچش��مه‌های متافیزیک��ی ب��ر جان او می نشس��ت. 
ام��ا با ظه��ور متافیزیک مدرنیت��ه پنج پویهؤ عم��ده بر افق 
فرهنگ و تمدن غرب پدیدار ش��د؛ نخس��ت، دانش تجربی 
جانشین صورتهای عقلی و عرفانی معرفت گردید. دوم، 
تکنول��وژی مدرن در پرت��و دانش تجربی هر چه بیش��تر 
تکامل یافت. س��وم، هنر در پرت��و تکثیر مکانیکی انبوه از 
مرتبهؤ قدسی به گسترهؤ زیباشناختی سیر نمود و سرانجام 
ماهیتی همگانی یافت. چهارم، ایزدان گریختند و به همین 
اعتبار، انسان در حوزهؤ شناخت‌شناسی موضوعیت یافت 
و بحث حقیقت و معرفت در قالب دو طیف س��وژه و ابژه 
مطرح ش��د و به همین دلیل، تأمل دربارهؤ نیروهای ایزدی 
به موضوعی علمی و تجربی تبدیل شد و علاقه به مطالعهؤ 
تاریخی و روانشناختی اسطوره‌ها جانشین الهیات گردید. 

11

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           11 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


پنجم، تجربهؤ زیس��ته� جایگاه حکمت خالده را فرا گرفت. 
پدیدار ش��دن رادیو، عکاس��ی، س��ینما و به‌طور کلی همهؤ 
رس��انه‌های همگانی کیفیات قدسی و هالهؤ متافیزیکی هنر 
را در هم پیچید. گفتنی است که در اعصار و قرون گذشته 
اثر هنری در انحصار معدودی نخبه قرار داشت. از جمله 
تندیس ونوس یا آتنا به گونه‌ای خاص قداست متافیزیکی 
ای��زدان یونان را متبلور می‌س��اخت و در خدمت مراس��م 
آیینی نخبگان بود. اما با تکثیر مکانیکی تصویر این آثار، 
هالهؤ قداست آنها از میان رفت، چرا که برای نخستین بار 
رؤیت آنها در کلیهؤ زمانها و مکانهای گوناگون امکان‌پذیر 
گردی��د. از دوران رنس��انس رفته‌رفته انس��انی ش��دن و 
عرفی‌شدن فرهنگ و هنر پرواز خدایان را سرعت بخشید 
تا آنکه در س��دهؤ نوزدهم ظهور تکنولوژی تکثیر انبوه در 
قالب دوربین عکاس��ی ضرب��ه‌ای کاری بر پیکر قداس��ت 
متافیزیکی هنر وارد آورد و به‌طور کلی اصالت و یگانگی 
اثر هنری جای خود را به کثرت نس��خه‌های بدلی داد و از 
این رهگ��ذر کنش هنری از بند مفاهی��م آیینی به‌در آمد و 
منش��أ خلاق و نوآورانه به خود گرفت و به‌طور کلی هنر 

رسالتی اجتماعی و فرهنگی یافت.
در حقیقت، دوربین عکاسی و سپس 
دوربین فیلمبرداری ارزش نمایشی 
و مصرفی را جانش��ین ارزش آیینی 

ای��ن  از  نم��ود. 
کارک��رد  دوره 
و  س��حرآمیز 
آیین��ی هنر ج��ای خود را ب��ه وظیفهؤ 

اجتماع��ی – سیاس��ی آن داد. در ضمن با اختراع دوربین 
عکاس��ی اقتدار نقاش��ی به عنوان هنر باز نمایندهؤ واقعیت 
تا حدی دس��تخوش تزل��زل و دگرگونی گردید. هم از این 
رو بود که بازنمایی و می‌مس��یس� در نقاش��ی رفته‌رفته 
به‌دس��ت فراموش��ی س��پرده ش��د. نقاش��ی در رقابت با 
عکاس��ی به تدریج بازنمای��ی واقع گرایان��ه را رها کرد و 
هنرمندان��ی چون پل گوگن� و پل س��زان� پدیدهؤ بازنمایی 

و تجسم عینی طبیعت را منشی تازه بخشیدند.
پ��ل س��زان انق�الب ش��گرفی در گس��ترهؤ نقاش��ی پدی��د 
آورد و ی��ادآور ش��د که نقاش��ی دیگر متضم��ن تصویر 
 واقعیت نیس��ت، بلکه بای��د آن را پیام��د ادراک و دریافت 
 .)Harrison, 1998, pp. 985-87( واقعیت به‌ش��مار آورد
دنباله‌روان او یعنی فوویس��تها، سوررئالیستها و سپس 
کوبیستها جملگی رهنمود سزان را آویزهؤ گوش خود قرار 
دادند و حتی سوررئالیس��تها واقعیت عینی را رها کرده و 
صورتهای ناخودآگاه ذهن آدمی را در آثار خویش تجلی 
بخش��یدند. از این زمان بازتولید واقعیت به هنر عکاس��ی 
و س��ینما س��پرده شد. با رشد و گس��ترش کوبیسم، هنر 
نقاش��ی ماهیتی تازه به‌خود گرفت و طرفداران این سبک 
مدعی ش��دند که نقاشی قادر اس��ت واقعیت را آن‌گونه که 

عکاسی و سینما از نیل به آن عاجزند، تجسم بخشد.
همان‌گونه که هالهؤ اصیل قداس��ت در بافت س��نت قدسی 
ریش��ه داش��ت، اث��ر هن��ری مکانیکی 
نیز دسترس��ی مردم��ی را ضروری 
می‌س��اخت. بنیامی��ن در همین زمینه 

یادآور شد که:

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

قداست 
متافیزیکی 

در هنر 
5. erlebnis
6. mimesis

7. Paul Gauigin
8. Paul Cezanne

12

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           12 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


»مبنای اجتماعی زوال کنونی قداست متافیزیکی وابسته به دو 
روی��داد بود و هر دو وضعیت نیز با اهمیت فزایندهؤ توده‌ها در 
جامعهؤ مدرن مرتبط بود؛ یعن��ی تمایل این توده‌ها به نزدیکی 
مکان��ی و انس��انی به پدیده‌ها و دسترس��ی آنه��ا در تکثیر آثار 
هنری متجلی گردید. بدیهی اس��ت که تکثیر در قالب مجلات 
و خبره��ای مصوّر با اثری که ما با چش��م غیرمس��لح ملاحظه 
می‌کنی��م، تفاوتی فاحش دارد. یگانگ��ی و تداوم همان‌قدر به 
تصوی��ر اخیر مربوط اس��ت، که ناپای��داری و تکثیرپذیری در 
فراین��د قبلی. س��ازش توده‌ها با واقعی��ت و انطباق واقعیت با 
وضع توده‌ه��ا فراین��دی پایان‌ناپذیر در گس��ترهؤ فکر و ادراک 

.)Benjamin, 1969, p. 578( »است
در اینج��ا با مطالعهؤ مقالهؤ »هن��ر در عصر تکثیر مکانیکی« 
درمی‌یابیم که بنیامین ضمن نقد اجتماعی ـ روانی فرهنگ 
عام��ه ب��ا نظر برتولت برش��ت� که می‌گفت هنر س��نتی به 
تاریخ پیوسته است، سخت موافق می‌باشد، زیرا در باور 
او هنر تکنولوژیک دارای منش و ماهیتی انقلابی اس��ت و 
ب��ه‌ هیچ وجه در ورطهؤ قهقرا گرفتار نیس��ت. به نظر وی، 
هرگونه ت�الش برای احیای تجربهؤ دیرین، ما را به ورطهؤ 
محافظه‌کاری خواهد کشاند، زیرا زیباشناسی سنتی قادر 
نیس��ت به اهمیت بحران ناش��ی از خود بیگانگی پی برد. 
به باور او تجربهؤ قداس��ت متافیزیکی در نظام فاشیس��تی 
ایتالیا دوباره زنده ش��د و وجهی کیش شخصیت را دامن 

زد، زی��را نظام فاشیس��م کوش��ید تا 
سیاس��ت را صبغه‌ای زیباشناس��انه 
اس��طوره‌های  به‌کارگیری  ببخش��د. 
نژادی و تجمعهای ت��وده‌ای در نظام 

ن��ازی و نیز پرس��تش نش��انه‌ها و س�الم در برابر علائم 
مقدس نازی جملگی یادآور مراسم آیینی هنر در روزگار 

پیشین محسوب می‌شود.
به‌ نظر بنیامین، فاشیسم خود نیز تجلی بخش تواناییهای 
سحرآمیز هالهؤ قداست بود و بنیان‌گذاران نظام فاشیستی 
همواره می‌کوشیدند تا یکه تازی و تمامت‌جویی سیاسی 
را صبغه‌ای قدس��ی ببخش��ند. کوتاه س��خن آنکه در نظر 
وی فاشیس��م چی��زی ج��ز آلوده ش��دن هنر و سیاس��ت 
ب��ه خودکامگی نب��ود. هم از ای��ن رو بود ک��ه بنیامین در 
برخورد با بیماری و نابس��امانی زندگی سیاس��ی مدرن 
راه چاره را در سیاس��ی و انقلابی کردن هنر جست‌وجو 
کرد. به نظر او اگر در عصر جدید ما قادر نیستیم هنر را 
از سیاس��ت جدا س��ازیم، پس باید آن را با طرح سیاسی 
خاصی که هدف خود را بهبود وضع بش��ر می‌شناس��د، 
مرتبط گردانیم. بنیامین بر این باور است که عصر جدید 
به تجربهؤ قداس��ت اثر هنری پایان بخشیده، لذا فرو بردن 
تجربهؤ اصیل ناشی از برخورد با هالهؤ قداست آثار هنری 
ام��روزه ب��ه صورت ی��ک واقعی��ت تاریخی متجلی ش��ده 

است.
گفتنی اس��ت که آدورنو10 بر دس��ت رفتن این هنر دیرین 
افسوس می‌خورد و به‌ همین سبب فریاد برآورد که »بعد 
از آش��ویتس دیگر ش��عری سروده نمی‌ش��ود«. برعکس 
برتولت برش��ت از رس��انه‌های جدید 
ناش��ی از تکنول��وژی م��درن در راه 
به��ره  خوی��ش  انقلاب��ی  آرمانه��ای 
گرفت. می‌توان گفت برش��ت مشربی 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

9. Bertolt Brecht
10.Theodor Adorno

13

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           13 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


معتدل میان این دو اندیش��مند را برگزی��د. از این رو بود 
که گفت: »با فروپاش��ی هالهؤ قداس��ت هنر و از میان رفتن 
اعتب��ار اصالت در هنر باید کارکرد هنر را دگرگون نمود. 
بدین معنا که باید مناس��ک و ش��عائر دیرین را رها کرد و 

 .)Ibid( »سیاست و فرهنگ را جانشین آن ساخت
بنیامین سینما و رادیو را جانشین جدیدی برای آن شعائر 
و مناس��ک به‌شمار آورد و گفت ش��کاف عمیقی که اثر را 
از مخاط��ب جدا می‌کرد، ج��ای خود را ب��ه آمیزش میان 
رس��انه، مخاط��ب و مؤلف داده اس��ت. بدی��ن معنا که در 
این روزگار هرکس قادر است نقش مؤثری در این فرایند 
ایف��ا کند. می‌توان گفت آن مرزها، محدودیتها و فاصله‌ها 
دیگر بر سر راه آفرینش و لذت از اثر هنری وجود ندارد. 
بنیامین در اینجا می‌افزاید: »امروزه فیلمهای خبری همهؤ ما 
را در صحنهؤ رویدادها قرار داده و در این راس��تا، همه کس و 
هرکس می‌تواند به چهره‌ای رسانه‌ای تبدیل شود. از این رو، 
می‌ت��وان گف��ت فرهنگ والا گزین و نخبه گرای پیش��ین جای 
خود را به فرهنگی مردمی داده اس��ت. بدین معنا که هنرهای 
تولید ش��ده در بستر فناوری جدید فرایند کنش و واکنش میان 

.)Ibid, p. 589( »مردم و اثر هنری را تسهیل نموده است
بنیامی��ن تأکید نمود که اگر هنر مدرن در پرتو فناوریهای 
جدید هدفهای مترقی سیاس��ی را دنبال کند، چه بس��ا که 

تحول��ی ش��گرف در فرهنگ 
و جامعه ایجاد خواهد کرد. 
او در مقال��هؤ مزب��ور یادآور 
ارتجاعی  که رویک��رد  ش��د 
به نقاش��یهای پیکاسو جای 

خ��ود را به واکنش��های رهایی‌بخ��ش در براب��ر فیلمهای 
چارل��ی چاپلین خواهد داد. تکثیر مکانیکی اثر هنری را از 
قید »اصالت« دیروز رها خواهد س��اخت و لذا هیچ‌کس را 
از گس��ترهؤ هنر ارتباطی ط��رد نخواهد کرد. چاپ و عکس 
و حلقهؤ فیلم تجربهؤ فرهنگی را در معرض مشاهدهؤ همگان 

قرار می‌دهد.
والتر بنیامین با نوگرایانی چون مالارمه11 که الهیات سلبی 
هنر را تبلیغ می‌کردند، س��خت مخالف بود و می‌گفت این 
عده می‌کوش��ند تا کارکرد اجتماعی و محتوای سیاس��ی 
هن��ر را به چال��ش گیرند و ای��ن انگیزه در تقاب��ل با هدف 
هنره��ای مدرن ق��رار دارد. او راه و روش پل والری12 را 
ترجیح می‌داد، زیرا والری بر این باور بود که نوآوریهای 
ب��زرگ به‌طور کلی همهؤ فنون حاکم ب��ر خلق اثر هنری را 
دگرگون نم��وده و تحولاتی را دامن زده که برداش��ت ما 
از هن��ر را دگرگون کرده اس��ت. با این حال بنیامین چون 
فوتوریس��تها زیاده‌روی عناصر در گسترهؤ هنر را به باد 
انتق��اد گرفت. آنه��ا حتی جلوه‌های مخ��رب تکنولوژی از 
جمله جنگ را هم ستایش می‌کردند و مدعی بودند که جنگ 
و خون‌ریزی هم لذت زیباشناسانهؤ خاص خویش را دارد 
)تصوی��ر 1(. او هنرمندان و نویس��ندگانی چون کافکا13، 
پروس��ت14 و بودل��ر15 را می‌س��تود، زیرا آنها بیش��تر به 
جنبه‌های تمثیلی و استعاری 
هنر تکیه می‌کردند و هیچ‌گاه 
چ��ون  فوتوریس��تهایی  راه 
مارتینتی16 را دنبال نکردند. 
آنها به ما یادآور می‌ش��وند 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

11. Mallarme
12. Paul Vallery
13. Franz Kafka

14. Marcel Proust
15. Baudelaire
16. Martineti

14

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           14 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


ک��ه امروزه معنا را صرفاً در قالب اس��تعارات، مجازها و 
نمادها می‌توان جست، زیرا این شگردها راه را بر فرایند 
پیچیدهؤ تجربه هموار می‌س��ازند و غیاب نااندیشیده‌ها را 

بر ما خاطر نشان می‌کنند.
امروزه یک دس��تگاه رایانهؤ سادهؤ ش��خصی با فشار چند 
دکم��ه قادر اس��ت پیچیده‌ترین و زیباتری��ن آثار هنری را 
ب��ه اج��را درآورد. به ه��ر حال، در حال حاضر س��مت و 
 )DVD(س��وی تکامل صنعت دیس��ک نوری ی��ا دی‌وی‌دی
ب��رای عرض��هؤ آثار هنری چه س��معی چه بص��ری هنوز 
برای ما به درس��تی روشن نیست. امروز، در پرتو تکثیر 
انبوه هنر در گس��ترهؤ س��ینما و مشتقات و ملحقات آن اثر 
هنری منش��أ همگانی پیدا کرده و همین خود نمود تمامت 
و تحقق گوهر هنر مدرن محس��وب می‌شود. رهایی هنر 
از دستبرد تاریخ خود زمینه انسجام بیشتر هنر را فراهم 
آورده اس��ت، چرا که در عصر حاضر هنر و به‌طور کلی 
آفرین��ش هنری ماهیتی مردمی و متف��اوت به خود گرفته 
و لذا دیگر از رس��الت قداس��ت‌زای هنر س��نتی چیزی جز 
بقایای ناپایدار آن باقی نمانده اس��ت. در این مرحله است 
که رفته‌رفته هنر شیوه و سرشتی فلسفی به خود گرفته، 
یعنی به اوج خود آگاهی رسیده است. در همین راستاست 
که هنرمن��د مدرن به مدد تکنولوژی مدرن، هس��تی را به 

گونه‌ای خلاق و بی‌سابقه بازنمایی می‌کند.
در ای��ن پوی��ه ضرب��هؤ چه��ارم، یعن��ی تکثی��ر مکانیک��ی ـ 
الکترونیک��ی به اوج خود رس��یده و می‌ت��وان گفت در این 
مقطع از تاریخ، هنرمند و مخاطب در هم پرسه‌ای فلسفی 
ش��رکت می‌جویند و گسترهؤ فلس��فی را تصویر می‌کنند. 

دیگر فیلسوف ناچار نیس��ت از تعابیر و اصطلاحات فنی 
خش��ک بهره گیرد، بلکه استعارات و تمثیلات اندیشه‌گون 
ماهیتی تصویری و دیداری به خود گرفته و دستور زبان 
تازه‌ای را به وجود آورده که در آن زندگی به ملموس‌ترین 
شکل خود مجس��م می‌ش��ود. تکنولوژیهای تصویری از 
جمله س��ینما، تلویزیون و کامپیوتر فرایند آمیزش سوژه 
و اب��ژه را در برخ��وردی هنرمندان��ه فراه��م می‌کند و لذا 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

19
14

گ، 
جن

س، 
یک

ود
 ات

  .
1 

یر
صو

ت

15

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           15 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


معنای هس��تی سمت و س��ویی نوین به خود می‌گیرد. در 
گس��ترهؤ تکنولوژی تصویری و به‌خص��وص گونهؤ داد و 
س��تدی آن امر متعالی و تجرب��ی، خود و جز خود، آینده 
و گذش��ته، اندیش��ه و احس��اس، گوهر و ع��رض، بود و 
نم��ود، هویت و غیریت و فرد و جم��ع را در هم آمیخته و 
تصویری پویا و بالنده از هستی عرضه می‌دارد و زمینهؤ 
تفکر ناب را در گس��ترهؤ فلس��فه فراهم می‌سازد. در اینجا 
فلس��فه به کمال خود رس��یده و در هیئت تصاویری میان 
متن متبلور می‌شود. بر این اساس، می‌توان گفت ضربهؤ 
چهارم موجد س��احتی اس��ت نا اندیش��یده، اما پرتکاپو و 

شگفت‌انگیز!
می‌ت��وان گفت مکت��ب فرانکفورت از 
انتقادی در  فراینده��ای  عمده‌تری��ن 
حوزهؤ علوم اجتماعی قرن بیستم به 
شمار می‌رود. این مکتب چهره‌های 
اندیشمندی چون هربرت مارکوزه، 
تئ��ودور آدورن��و و بالاخ��ره والتر 
بنیامی��ن را ب��ه جامع��هؤ جهانی معرفی نم��ود. بحث ما در 
این نوش��تار دس��تاورد مهم فکری بنیامین در قلمرو هنر 
در قرن بیس��تم در قالب آموزهؤ بنی��ان کلی »اثر هنری در 
عصر تکنولوژی تکثیر مکانیکی« می‌باشد. پاسخ بنیامین 
به پرس��ش از معنای هنر، دس��تاوردهای فلسفی هگل را 
در قالب واژگونی انگارهؤ تجربهؤ هنری به نام نظریهؤ پایان 
هن��ر صبغه‌ای تفکر برانگیز بخش��ید. او نظریهؤ پایان هنر 
هگل را در هیئت فروپاش��ی هال��هؤ فراطبیعی اثر با تکیه بر 
مقولات فلس��فی و انسان‌ش��ناختی چون س��احت قدسی، 

اکنونی��ت اکنون و هالهؤ قدس��ی تبیین کرد و از این رهگذر 
ضرب��هؤ چهارمی را که این تکنول��وژی بر پیکر هنر دیرین 
وارد کرده بود، با بیانی ش��یوا تشریح کرده است. بدیهی 
اس��ت که این ضربه بر تمامیت هنر دیرین نواخته نش��د، 
بلک��ه اثر آن در کلیهؤ ش��ئون اجتماعی و سیاس��ی زندگی 

انسانهای امروزی به وضوح ملاحظه می‌شود.
بنیامین مدعی است که با فروریزی هالهؤ قدسی اثر هنری، 
‌هنر به طور کلی ماهیت و منش��أ انقلاب��ی به خود گرفت. 
هالهؤ قداس��ت اثر هن��ری این پدیده را دور از دس��ترس و 
اس��رارآمیز جل��وه می‌داد و ام��کان نزدیکی ب��ه آن برای 
قش��رهای زیرین جامع��ه فراهم نبود. به همی��ن دلیل اثر 
هن��ری در آن دوره ارزش��ی آیین��ی ب��ه خ��ود می‌گرفت. 
بنیامین می‌گوید با ظهور فناوری تولید انبوه، آثار هنری 
رفته‌رفته هالهؤ فراطبیعی خود را از کف دادند. به ویژه در 
پرتو اختراع چاپ سنگی و بعدها عکاسی در قرن نوزدهم 
این فرایند به دو صورت تس��ریع گردید؛ نخست از طریق 
تکثیر انبوه و ارزان آثار هنری و دوم با ظهور صورتهای 
جدید هنری از جمله س��ینما و بعد رادیو و تلویزیون. در 
حقیقت، در س��ایهؤ تکثیر انبوه آث��ار هنری رفته‌رفته اصل 
ای��ن آثار اعتبار پیش��ین خ��ود را از ک��ف داد و روگرفت 
اولویت یافت. در واقع اثر هنری پیش��ین مودی به وجهی 
وحدت زمانی و مکانی می‌گردید و همین امر اصالت آن را 
تضمین می‌کرد. اما با ظهور و گسترش تکنولوژی تکثیر 
انبوه، فرایند گرته‌برداری زمینهؤ دسترسی همگان به آثار 
برجسته هنری را فراهم نمود و همین امر به بروز انقلابی 
در گس��ترهؤ فرهنگ و هن��ر منجر گردی��د و از این رهگذر 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

نتیجه

16

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           16 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


شکاف عمیق میان هنرمند و مخاطب از میان رفت.
بنابرای��ن، عصر نوینی آغاز گردید که در آن ش��یوه‌های 
دیری��ن تولی��د و مصرف جای خ��ود را به گس��ترهؤ نوین 
ارتباط��ات داد. در این گس��تره صورتهای پیش��ین جای 
خود را به عصر پیوس��تگیها و بازخورد، بخشید. انسان 
امروزی در قلمرو وجد و جذبهؤ ناشی از مناسبات ارتباطی 
زندگی می‌کند. ل��ذا درک و دریافت او از زمان و مکان به 
کلی دگرگون شده اس��ت. واقعیت امروزه در برخورد با 
جهان خ��ارج صورت نمی‌پذی��رد، بلک��ه آن را بر صفحهؤ 
تلویزی��ون، پردهؤ س��ینما ی��ا صفحهؤ رایان��ه قابل ملاحظه 
می‌گردان��د. در قلم��رو برخ��ورد دی��داری ما ب��ا واقعیت 
مج��ازی، معنای واقعیت عینی دس��تخوش تحول گردیده 
اس��ت. به تعبی��ر دیگر، ام��روزه حاد واقعیت17جانش��ین 
واقعیت عینی پیشین گردیده است. حاد واقعیت وضعیت 
تازه‌ای برای بشر امروز به وجود آورده است. بدین معنا 
که ح��د فاصل میان واقعیت و خی��ال و حقیقت و مجاز از 
میان رفته و به طور کلی کش��ش و کوشش قبلی میان این 
دو طیف معدوم گردیده اس��ت. لذا آنچه پدیدار می‌شود، 
دیگر مس��تلزم توجیه و تبیین منطقی نمی‌تواند بود. اینها 
همه پیامد پدیده‌ای است که والتر بنیامین آن را در نظریهؤ 
بازتولی��د و تکثی��ر انب��وه مکانیکی خود ب��ه وضوح تبیین 

کرده بود.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

17. hyperreality

17

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           17 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


Benjamin, Andrew and Osborne Peter(ed.). (1994), Walter Benjamin's Philosophy: Destruction and 
Experience, London, Routledge.
Cohen, Margaret.(1993), Profane illumination: Walter Benjamin and the Paris of Surrenlist Revolution, 
Berkley, CA, University of California Press.
Eagleton, Terry. (1982), Walter Benjamin, or towards a Revolutionary Criticism, London, Verso.
Freud, Sigmund. (1953-1964), Standard Edition of Complete Psychological Works of Sigmund Frude, Ed. 
James Strachey, Vols. 24, London, Hogarth Press.
Harrison, Charles.(ed). (1998), Art in Theory 1815-1900, London, Blackwell Publishers.
Mc Cole, Jhon. (1993), Walter Benjamin and Antinomips of Tradition, Ilhaca. NY Cornell University 
Pres.
Nägele, Rainer. (1991), Theater, Theory, Speculation: Walter Benjamin and Science of Modernity, 
Baltimore, MD. Johns Hopkins University Press.
Scholem, Gershom. (1982), Walter Benjamin: The Story of a Friendship, London, Faber & Faber.
Wolin, Richard. (1994), Walter Benjamin: An Aesthetics of Redemption, New York, Colombia University 
Press.
Walter Benjamin. (1969), Illuminations, ed. and with an Introduction by Hannah Arendt, translated by 
Harry Zohn, New York, Schocken Books.
______________. (1996), Selected Writings, Volume 1. 1913-1926. eds. Marcus Bullock and Michel W. 
Jennings, Cambridge, Harvard University Press.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

18

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           18 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


نقد هنری تئاتر و تفاوت آن با نقد 
ژورنالیستی و نقد آکادمیک

دکتر قطب‌الدین صادقی
هنر  دانشگاه  علمی  هیئت  عضو 
و معماری دانشگاه آزاد اسلامی
ghotbedinsadeghi@yahoo.com

تاری��خ دریافت مقال��ه: 87/7/3
تاریخ پذی��رش نهایی: 87/8/29

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           19 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


تقس��یم‌بندی نقد تئاتر به سه بخش: ژورنالیستی، آکادمیک و 
هنری از ماس��ت، اما باید یادآوری کرد که پیش‌تر، دو منتقد 
بزرگ و بلند آوازهؤ اروپا، لوس��ین گلدمن� و رولان بارت� در 
مباحث کلی نقد ادبی، دو دس��ته نقد را از هم متمایز کرده‌اند. 
گلدم��ن در براب��ر نقد آکادمیک، نق��د تکوینی را مطرح می‌کند و ب��ارت در تحلیلی دیگر نقد 
آکادمیک را در برابر نقد تفس��یری قرار می‌دهد. به هر حال، مبحث ما در مقولهؤ نقد تئاتر 

با مباحث آنان کاملاً متفاوت است.
در این پژوهش، فرضیهؤ ما این اس��ت تا با تش��ریح کارکردی بودن نقد هنری تئاتر، نشان 
دهیم چنین نقدی نس��بت به نقد ژورنالیس��تی که تبلیغی، س��طحی و مصرفی است، یا نقد 
آکادمیک که خنثی و فاقد پیوند با فعالیتها و مس��ائل زندهؤ روز اس��ت، ویژگیهای بس��یار 
متفاوتی دارد. اهمیت و جایگاه ویژهؤ این نقد اقتضا می‌کند که با حقیقت و راس��تی همواره 
س��ه عامل اصلی موجودیت نمایش، یعنی نمایش��نامه، اجرا و تماشاگران را یکجا در نظر 
گیرد، تا هم در جهت رش��د زیبایی‌شناس��ی و توس��عهؤ زبان هنری تئاتر روزگار خود گام 
بردارد و هم در جهت توس��عهؤ اندیش��هؤ انتقادی دورانی که در آن به‌سر می‌برد. برای نیل 
به این اهداف منتقد راس��تین هنر نمایش باید دارای سه ویژگی: دانش، استنباط و وجدان 

حرفه‌ای باشد.

واژگان کلیدی:
پیش ف��رض، تحلیل روش��مند، بازخوانی، تفس��یر، مضامین پنهانی، تحلیل س��اختاری، 

تئوری تجریدی، استنباط، وجدان بیدار، استعاره‌های درونی. 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

I. Lucian Goldman
II. Roland Barthes

20

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           20 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


بلکه بر »وحدت« می‌گذارن��د. گفتن ندارد که نقد در چنین 
جامعه‌ای با این ویژگی، کلاً بی‌معناس��ت و در عمل »نقد« 

به »کاریکاتور نقد« تبدیل می‌شود.
کوش��ش ما در این گفتار این اس��ت که با تعریفی درست 
از نق��د هن��ر نمایش، جای��گاه و عملکرد آن را در رش��د و 
بالندگی فرهنگ نوین نمایشی دوران خود تشریح کنیم و 
بگوییم مهم‌ترین کار منتقد آن است که معنا نباید بی‌معنا، 

هنر نباید ابتذال و راستی نباید دروغ جلوه داده شود.
در مورد خود مفهوم نقد نمایش، که بررسی و موشکافی 
دوبارهؤ خلاقیتهای نمایش��ی دیگران اس��ت، باید گفت کلاً 
کار نقد تشریح عناصر مختلف اثر، توضیح رابطهؤ متقابل 
آن عناصر بر یکدیگر و در نهایت توصیف تأثیری اس��ت 
که س��رانجام آن، اثر بر مخاطب می‌گذارد و همهؤ س��خن 
ما این اس��ت که این »بررس��ی و موشکافی« دوباره را که 
به روش��های مختلف صورت می‌گی��رد، توضیح دهیم و 
بگوییم کدام روش درست و کدام روش نادرست است. 

از دی��دگاه ما نقد تئاتر س��ه ش��کل یا س��ه روش متفاوت 
دارد: 

1. نقد ژورنالیستی؛ 
2. نقد آکادمیک؛

3. نقد هنری.
نق��د ژورنالیس��تی ماهیت��ی گزارش‌گون��ه و تبلیغی دارد 
و پی��ش از آنک��ه ام��ری فرهنگی به 
حس��اب آید، بیش��تر ام��ری تجاری 
اس��ت. هدف از ن��گارش و انتش��ار 
این نقد در بهتری��ن حالت، هدایت یا 

یکی از راههای ارزندهؤ نظم و معنا و 
شور بخشیدن به فعالیتهای نمایشی 
در هر دوره‌ای نقد و اش��اعهؤ فرهنگ 
نق��د اس��ت، زی��را ب��ا نق��د مرزهای 
نوین اندیش��ه و معرف��ت را می‌توان 
تجرب��ه کرد و از باورهای س��طحی 
و فعالیته��ای فرهنگی س��بک، ب��ه نوعی معرف��ت علمی و 
گسترده و هنری ریشه‌دار رسید و چون جوهر کار منتقد 
در نهایت تمیز و تشخیص سره از ناسره است،‌ کلاً دیدگاه 
منتقد را می‌توان نوعی »گسست باوری« در جامعهؤ مدرن 
دانست که در نهایت بحرانی جدید در عقلانیت دورهؤ خود 
ب��ه وجود می‌آورد و این برخلاف رویکرد جوامع س��نتی 
اس��ت که در آن اساس نگرش بر پدیده‌ها را نه بر »تمایز« 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

نقد 
ژورنالیستی 

21

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           21 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


سوق دادن تماشاگران برای خریدن بلیتهای یک نمایش؛ 
و در بدتری��ن حالت، جلوگی��ری از کامیابی تجاری آن و 
رویگردان کردن تماش��اگران بالق��وه از دیدنِ آن نمایش 
اس��ت. کار این »گزارش‌نویس« این است تا به قول رولان 
بارت دائماً »ترجمه« کند. او آنچه را دیده یا شنیده است، 
پ��س از افزودن احساس��ش، گزارش ی��ا »ترجمه« می‌کند 

 .)Barthes, 1964, p. 255(
مهم‌ترین ویژگی او بینش کوتاه و بسته و محدود اوست. 
از آن بدتر، گزارش او به شدّت شتاب‌زده و سطحی است 
و بنی��ان مطالبش بر احس��اس صرف و خالص اس��ت که 
گهگاه با نظریاتی س��طحی، پراکنده و بی‌ربط تزیین شده 
اس��ت. بدتر از همه آنکه ای��ن گزارش‌نویس در چارچوب 
کلیش��ه‌های ریز و درشت گذش��ته زندگی می‌کند و از هر 
نوع ش��کل، فک��ر و ابتکار تازه وحش��ت دارد. این ویژگی 
کلیش��ه‌باوری کلاً به او هویتی سرش��ار از پیش‌داوری و 
پیش‌فرضهای تردید ناپذیر می‌بخشد. بدیهی است با این 
روش او از هر اندیشه و ابداعی، تصوری ناقص، ناکافی 
و سخت عامیانه دارد. بنابراین، در نوشته‌هایش هیچ کار 
دیگری جز بازسازی ذهنیات عوامانه و کهنه نمی‌کند. از 
همین رو، فهم و درایت او از اثر هنری گاه در حد و اندازهؤ 

یک تماشاگر معمولی هم نمود نمی‌یابد.
این »ش��به نقد« ک��ه دارای ماهیتی »مصرف��ی« و »فوری« 
اس��ت، زمان��ی تلخ‌ت��ر و زمخت‌تر می‌ش��ود که ب��ه دلیل 
خوش‌خدمتی نویس��نده ب��ه این ی��ا آن »دولت«،‌یا فلان و 
بهمان »جناح«، »گرایش« یا »دستگاه« نوشته‌ای از آب در 
می‌آید، که در دو حالت افراطی »ستایش« یا »فحاشی« سیر 

می‌کند و از این نظر به شدت »احساسی«، جانب‌دارانه، و 
باز هم سرش��ار از پی��ش‌داوری و تبلیغ ظاهر می‌ش��ود. 
در اینج��ا منتقد دیگ��ر مُبلغّی فاقد دیدگاهه��ای هنری نو،‌ 
پیشرفته و تحلیلهای رَوِشمند است. او ابزاری است فاقد 
استقلال رأی و اندیشه. کارمندی است مؤدب و مطیع که 
جز اش��ارهؤ مدیر یا س��فارش‌دهنده، ارزشی نمی‌شناسد. 
بنابرای��ن، نقد او به س��ود فرد یا جناح خاصی نوش��ته و 
چ��اپ می‌ش��ود و به همی��ن دلیل نق��دش کاریکات��ور نقد 
اس��ت، زیرا مخدوش‌کنندهؤ ارزشهاس��ت. ناگفته پیداست 
اطلاع��ات او از اثر ناقص، تحریف ش��ده و به ش��دّت غیر 
مس��تدل است. زبان غالبی هم که او در نوشته‌اش به کار 
می‌گیرد، معمولاً سرشار از تهمت، ناسزا، افترا و فحاشی 
است. گستاخی مهم‌ترین ویژگی زبان این شبه نقد است. 
بنابراین، جنبه‌های متعدد چاپلوس��ی و تملق یا فحاش��ی 
و تبلی��غ چنین نوش��ته‌هایی، باعث می‌ش��ود ک��ه دروغ و 
باندبازی از هر پاراگراف آن فریاد بزند و کلاً نوش��ته‌ای 
چنین، نه ش��یرین و خواندنی، بلکه به شدت عبوس و تلخ 
بنمای��د و در نتیج��ه فضای نیم‌بند هن��ر و فرهنگ ما را از 

آنچه هست، تلخ‌تر و ناامن‌تر جلوه دهد. 
روش زش��ت و نکوهیدهؤ دیگری که این »نقد ژورنالیستی« 
ب��رای تخری��ب ارزش��ها و ناامن ک��ردن فض��ای هنری ما 
همواره در پیش می‌گیرد، اغلب سکوت موذیانه و بایکوت 
س��ازمان‌یافتهؤ آن ب��ه هنگام اج��رای آثار هن��ری، جدّی و 
خلاقانهؤ کس��انی اس��ت که منتقد روزنامه با آنها همخوانی 
فکری و مردمی ندارد؛ به گونه‌ای که در طول زمان اجرای 
نمای��ش نه نقدی نوش��ته می‌ش��ود،‌ نه گزارش��ی به چاپ 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

22

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           22 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


می‌رس��د و نه حتی درج خبری کوتاه از روی صحنه رفتن 
یا به پایان رسیدن اجرای نمایش در آن وزین‌نامهؤ باندباز 

به چشم می‌خورد.
بنابراین، روشن اس��ت که این شبه نقد ژورنالیستی هیچ 
تعه��د صنف��ی، اخلاقی یا اجتماعی خاصی نس��بت به هنر 
نمایش و جامعهؤ تئات��ری دوران خود ندارد و تنها کارش 
قط��ع ک��ردن راهه��ای ارتباطی اث��ر هنری و خال��ق آن با 
مردم و تماش��اگران اس��ت؛ به گونه‌ای ک��ه نوکر صفتی، 
مطلق‌زدگی و داوریهای ش��تاب‌زدهؤ منتقدی از این دست 
باعث می‌ش��ود تا نتیجهؤ کارش چیزی جز ضعیف‌کش��ی 
ی��ا کرن��ش در برابر بزرگان نباش��د، زیرا به ق��ول ناتالیا 
گینزب��ورگ�، او کس��ی نیس��ت ک��ه نقدش کمک‌م��ان کند 
تا از آنچه هس��تیم توانات��ر و نیرومندتر باش��یم، او فقط 
می‌خواه��د ما، »چیز دیگری« ش��ویم که او دوس��ت دارد 

)گینزبورگ، 1370، صص36-37(.
بدبختان��ه چنی��ن منتقدی هی��چ چیز را در جای��گاه خود و 
مناس��بات آن درک نمی‌کند و هیچ »ب��د«ی را از »بهتر«ی 
تمی��ز نمی‌ده��د، زیرا مقولهؤ نمایش��ی و کلاً هن��ر برای او 

»کالا«ست نه فرهنگ و وسیله است و نه هدف. 
نقـ��د آکـادمیـ��ک بـ��ر خلـ��اف نق��د 
ک��ه  ژورنالیس��تی  گـزارش‌گون��هؤ 
زب��ان،  چ��رب  احساس��ی،  س��خت 

عوامانه و بدون 
ادبی  مهارتهای 
اس��ت، اساس��اً نق��دی اس��ت متی��ن، 
زبان��ی  تواناییه��ای  دارای  و  وزی��ن 

و اصطلاحات��ی دانش��گاهی و ادبی و فلس��فی که از دایرهؤ 
ش��ناخت روزمرهؤ اغلب تماشاگران معمول نمایش به‌دور 
اس��ت. این نقد به اثر نمایش��ی ن��ه چون یک پدی��دهؤ زندهؤ 
اجرایی، بلکه همچون متنی ادبی و نوش��تاری می‌نگرد که 
نزدیک ش��دن به آن تجربه و تخصص ادبی- دانش��گاهی 
خاص��ی را می‌طلبد ک��ه در همهؤ س��نتهای تاری��خ ادبیات 
نمایشی ریشه دارد و سخت وابسته به ویژگیهای سبکی 
و تاریخ��ی خاصی اس��ت که اثر در چارچوب و ش��رایط 
آن پدی��د آمده اس��ت. منتقد، نقد خود را چون پژوهش��ی 
جدّی و بی‌آزار ـ که اغلب هم فاقد هر گونه پیوند و رابطهؤ 
ملموس با وضعیت تاریخی ـ اجتماعی ویژه‌ای اس��ت که 
نمایش در آن اجرا ش��ده، می‌نویس��د. این نقد سرشار از 
بررس��یهای روانشناسانهؤ شخصیتها، تحلیل رابطهؤ شکل 
و محت��وا، ظرافتهای زب��ان نوش��تاری، درون‌مایهؤ اثر و 
ویژگیهای ساختار دراماتیک نمایشنامه است و منتقد این 
کار را ب��ه یاری واژه‌نامه‌های خاص و اصطلاحات فنی و 
اغلب خارجی انجام می‌دهد و هیچ کاری به تفسیر روز یا 
قدرت تطبیق آن با وضعی��ت اجرایی و بازخوانی نوینش 

ندارد. 
این نقد کاری به تربیت ذوق و تلطیف عواطف تماشاگران 
ن��دارد و هدفش افزای��ش آگاهیهای م��ردم از هنر نمایش 
نیست. مبارزهؤ او نه علیه ساده‌پسندیِ عوامانه در جریان 
خلاقیته��ای نمایش��ی، ک��ه مقابل��ه با 
ارزش��های  پاسداش��ت  و  نوگرای��ی 
تثبیت شده، تابو وار و مقدس گذشته 
است. شخصاً منتقدی می‌شناختم که 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

1. Natalia Ginzburg

نقد 
آکادمیک

23

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           23 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


از ایبس��ن� به این سو هیچ درام‌نویسی را قبول نداشت و 
دش��من بی‌رحم بکت�،‌ ژنه� و یونس��کو� بود و فن ش��عر 

ارسطو بزرگ‌ترین مرجع و منبع او به حساب می‌آمد.
پیداس��ت خواندن نقدهایی از این دس��ت که مأخذ نقد آنها 
نه اجرا بلکه تنها متن نمایشنامه است، هیچ تصور پویا و 
زنده‌ای از ابعاد واقعی نمایش روز را در بر ندارد. لذا این 
نقد به ش��دت اسیر ارزش��های قدیم آکادمیک و تحلیلهای 
مبتنی بر نگرشهای کهن و زیباشناسی کلاسیک نهفته در 
کتابها و خاص کلاسهای دانشگاهی است. این نقد همچون 
پاس��بانی محترم، حافظ ارزشهایی است مقدس‌مآب، کم 
خون و بسیار کتابی که نه اعتنایی به تجربیات نوین دارد 
و نه نیازمند پیوند دادن خود با جریانهای مترقی و پیشرو 
زمانه است. بنابراین، نه کنجکاو است نه پژوهشگر؛ و به 
جای طراوت و کش��ف معانی نهفته، بیشتر مدافع روشها 
و سبکهای قدیم و راههای هزار بار رفته است. از این نظر 
فاق��د ظراف��ت و تازگیهای تحقیق اس��ت و در بیان مطالب 
هیچ ش��یوهؤ دلپذیری در هدایت خواننده از اندیش��ه‌ای به 
اندیش��ه‌ای عمیق‌تر ت��ا ژرف‌ترین لایه‌های فک��ری ندارد 
و فق��ط در حد تش��ریح اصول ظاهری کهن متوقف ش��ده 

است. 
نوع دیگری از این نقد لباس��ی از فخ��ر و غرور تئوریهای 

و  »اصـــ��ول  و  جـــدیـــ��د 
با  نو« هم��راه  زیباشناس��ی 
زرق و برق یافته‌های پست- 
مدرنیستی در بردارد، و در 
ب��ه کارگی��ری اصطلاح��ات 

ج��دول  مؤل��ف،  تئ��وری  مینی‌مالیس��تی�،  فرازبان��ی�، 
آکتانس��یل� و اندیشه‌های سوسور�، بارت، امبرتواکو10، 
لئوتار11، گادامر12 دری��دا13 و دیگران گاه چنان راه افراط 
و تفری��ط می‌رود که تماش��اگران معم��ولِ نیازمندِ هدایت 
و راهنمای��ی را که تش��نهؤ دانس��تن هر چه بیش��تر درباره 
نمایش‌اند، سردرگم و از هر چه هنر است، سیر می‌سازد. 
ب��ه ویژه که زبان »ش��به‌ترجمه‌ای« و ناس��فتهؤ اینان را که 
گاه بسیار »فضل‌فروشانه« و گاه بسیار »ناتوان و عقیم« 
اس��ت، کسی نه در می‌یابد و نه بر می‌تابد. این نقد بسیار 
»تجریدی«، س��خت تئوری‌وار، و بیش از حد پرگوست و 
دربارهؤ پاره‌ای جزئیات چنان مته به خش��خاش می‌گذارد 
که ما گاه فراموش می‌کنیم خود نقد وسیله یا زبانی است 
ش��فاف، صریح و قاطع که باید ب��ه یاری آن، صمیمانه و 
بی‌تزلزل در پی بیان اشتباهاتمان برآییم و دانسته‌هایمان 

را محک بزنیم.
ای��راد دیگری که می‌توان فوراً بر این گونه نقد وارد کرد، 
دوری آنها از تجربیات صحنه‌ای و کلیهؤ تکنیکهای دیداری 
و ش��نیداری اس��ت که هنگام اجرا به یاری متن می‌آیند و 
اتفاق��اً اگر س��خنی هم در این باره بگویند، از س��نخ همان 
زبان تجریدی بدون ش��ناخت ملموس و عینی آن عناصر 
اس��ت و باید افزود اساس��اً نقد آکادمیک چ��ون جای نقد 
و نظری��ه را ب��ا هم اش��تباه 
گرفته اس��ت، »قرائت متنی« 
را هم��ان »قرائت صحنه«‌ای 
می‌دانــ��د، و سـرچـش��ـمهؤ 
انـگـیزه‌هـ��ای  و  الـهامـ��ات 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

8. Le Schéma Actantiel
9. Saussur
10. Umberto Eco
11. Jean-Francois Lyotard
12. Hans-Georg Gadamer
13. Jacques Derrida

2. Henrik Ibsen
3. Samuel Beckett

4. Jean Genet
5. Eugène Ionesco
6. Meta- Language

7. Minimalism

24

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           24 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


می‌فهمند و نه بررسی می‌کنند.
در اینجا کار منتقد نه ستایش و فحاشی، یا بحثهای ادبی 
و فضل‌فروش��انه، بلکه افشای مضامین پنهانی و جوهرهؤ 
زیبایی‌شناسی و س��اختاری اثر، هم در بُعد نوشتاری و 
هم در بُعد کارگردانی آن اس��ت؛ مضامینی که ای بسا از 
نظر خود نویسنده و کارگردان نمایش نیز پنهان مانده‌اند 
و فقط از طریق درک اثر نمایشی در تمامی ابعاد صحنه‌ای 
آن است که معنای جوهر ذاتی آن نمایان می‌شود، و این 
به دس��ت نمی‌آید مگر از طریق بحث توام��انِ نقد تماتیک 
)کش��ف معان��ی و اس��تعاره‌های درونی موض��وع( و نقد 
س��اختاری )بررس��ی نظام��ی از نش��انه‌های کارکردی( 
اج��رای نمایش، و نقد اجتماعی )درک اثر توس��ط جامعه 
و مخاط��ب(. از ای��ن نظر منتق��د فاقد هر گون��ه تعصب و 
پی��ش‌داوری اس��ت و بیش و پیش از هر چیز بینش��ی باز 
دارد و آم��ادهؤ دی��دن و فهمی��دن هر کار متفاوتی اس��ت. 
اس��اس کار او ن��ه »داوری« بلکه توضی��ح دادن و متقاعد 
کردن دیگران با اس��تدلال و منطق اس��ت. او با دانشی که 
دارد، خ��وب می‌دان��د باید با ش��یوهؤ ن��گارش محکم خود 

توجه و اشتیاق دیگران را برانگیزاند. 
بنابرای��ن، او ابت��دا ب��ا توضیح ارزش��های نمایش��نامه و 
ه��دف و نیّ��ت نویس��نده، و س��پس خلاقیت و اب��داع کار 
صحن��ه‌ای کارگردان، می‌کوش��د تا نتیج��هؤ نهایی نمایش 
را که برخاس��ته از تفکر و انتخ��اب کارگردان، طراحان و 
بازیگران اس��ت، به خوبی درک و تشریح کند، چون نیک 
می‌دان��د ب��رای داوری هرگونه نمایش نخس��ت باید وارد 
برداش��ت و تفکر کارگ��ردان و زیبایی‌شناس��ی ماحصل 

هنرمند و تأثیر کار او بر اقش��ار تماش��اگر را نیز به سود 
ی��ک تحلیل س��اختاری- تجری��دی نادیده می‌گی��رد، زیرا 
همچ��ون نقد ژورنالیس��تی ـ و این بار ب��ا توجیهی دیگرـ 
در اینج��ا نیز پیش‌داوری مقدم بر واقعیتهاس��ت و ذوق و 
س��لیقه و تربیت منتقد تئ��وری‌زده، برتر از هر گونه ابداع 
و نوآوری کارگردان ی��ا خلاقیتهای هنری و اصیل گروه 

اجرایی است. 
ش��اید وجه تش��ابه دیگر نقد آکادمیک با نقد ژورنالیستی 
را باید در این دانس��ت که در ه��ر دو روش، منتقد بیرون 
از چارچوب فعالیتهای نمایش��ی و خانوادهؤ تئاتر ایستاده 
اس��ت و از بیرون ب��ه درون فرهنگ تئات��ر و امکانات آن 
می‌نگ��رد و ارتباط��ش با این هنر، به همین دلیل نس��بتاً به 

دور از واقعیتهای آن است. 
نق��د هنری مص��داق این گفت��هؤ نیچه 
در چنی��ن گف��ت زرتش��ت اس��ت که 
می‌گوی��د: »ارزیابی آفریدن اس��ت. 
تنها از راه ارزیابی درس��ت است که 
ارزشی هست، زیرا بدون ارزیابی، 
گردوی هستی پوک خواهد بود« )نیچه، 1370، ص81(.

ژورنالیس��تی،  س��لیقه‌ای  و  احساس��ی  نق��د  برخ�الف 
و نی��ز نقد بی��ش از حد کهن ی��ا تجری��دی آکادمیکی که 
رویکردی ادبی نس��بت به نمایش دارد، در نقد هنری به 
جای سلیقه، دانش و به جای برخورد ادبی و تجریدی، 
تحلی��ل آگاهان��هؤ تأثی��رات متقابل و ارگانیک س��ه عامل 
اصلی نمایش یعنی »نمایش��نامه«، »اجرا« و »تماش��اگر« 
را در نظ��ر می‌گیرن��د و هیچ‌یک را نیز ب��دون دیگری نه 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

نقد
 هنری 

25

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           25 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


کار او شد، نه اینکه بدون توجه به واقعیتهای اجرا و فکر 
کارگردان، تنها استنباطهای خود از متن را به خوانندگان 

القا کرد.
بنابراین دانش نخستین ویژگی لازم برای یک منتقد توانا و 
خلاق است. دانش او البته فقط محدود به اطلاعات جامع او 
دربارهؤ تاریخ تئاتر و ادبیات دراماتیک نیست. او همچنین 
باید از همهؤ روش��های هن��ری و تکنیکه��ای عملی تئاتر و 
عناصر اجرایی صحنه با اطلاع و دارای تجربیاتی نزدیک 
و مس��تقیم با خلاقیتها و امکانات گوناگون کار صحنه‌ای 
باشد. بی‌تردید، شناخت محیط اجتماعی، خلقیات مردم، 
فرهن��گ و انتظارات توده‌های مردم از مقولهؤ هنر نمایش، 
و نیز آگاهی از ضروریات و بحرانهای جامعه بخش��ی از 
دانش منتقد به حس��اب می‌آید که در فرهنگ نمایش��ی هر 

دوره‌ای بازتاب مستقیم دارند. 
ویژگ��ی دوم کار ی��ک منتقد هنری مس��ئول، ب��دون هیچ 
تردیدی قدرت استنباط اوس��ت. این درک نیرومند منتقد 
هنری اس��ت که س��بب می‌شود تا اس��تعدادها، ظرافتها و 
خلاقیتها شناس��ایی و معرفی ش��وند. درک درست منتقد 
س��بب می‌شود س��ره از ناسره تمیز داده ش��ود و معانی 
آشکار شوند تا به گفتهؤ ژان کوکتو14مردم باید شاهکارها 
را بشناس��ند ت��ا ب��ا آث��ار دس��ت چن��دم آنه��ا را نفریبند 
)Fraigneau, 1957, p. 117(. اوس��ت که با روش��ن‌بینی 

و صداقت مردم را متوجه زیباییهای 
هن��ر نمای��ش می‌س��ازد، باوره��ای 
غلط مردم را تغییر می‌دهد و ش��یوهؤ 
درک درس��ت نمای��ش را ب��ه همگان 

می‌آم��وزد. او با تش��ریح دریافتهای هوش��مندانهؤ خود، 
هم��هؤ خوانندگان خود را به داور و منتقد تبدیل می‌کند، نه 
اینک��ه خود به تنهایی داوری کن��د. بنابراین، او با درک و 
اس��تنباط عمیق و آرام و هوشمندانه‌اش می‌تواند زبان و 
معیارهای شناخت هنر نمایش را در سطح جامعه پراکنده 
سازد و با این کار هر گونه پیشداوری و سطحی‌نگری را 
از بین ببرد و در نتیجه دایرهؤ فرهنگ عمومی دوران خود 

را اندکی وسیع‌تر گرداند.
ویژگی س��وم کار یک منتقد هنری وجدان ش��غلی اوست. 
او با درک درس��ت اوضاع اجتماعی تئاتر و ش��رایط کار 
گروهی که دست به خلاقیت زده است، کوشش می‌کند تا 
همهؤ تنگناهای کاری، مالی و اجتماعی گروه را بشناسد و 
با لحنی دوستانه همچون دوست و یاور آنها، و نه دشمن 
و رقیب، ظاهر شود، تا بتواند احساس و روح تماشاگر و 

هنرمند را با قدرت و خلوص برانگیزد.
کوش��ش منتقد هن��ری همواره این بوده اس��ت تا با قدرت 
انتقال ارزش��های هنری به جمع، عش��ق و احترام به هنر 
نمای��ش را نزد همگان به وج��ود آورد و در نتیجه محیط 
کار نمایش را بارور، زنده و ارزشمند نگه دارد. او خوب 
می‌دان��د که هرگز نباید بیهوده حاش��یه ب��رود و جزئیات 
را عم��ده و اصول عمده را جزئی جل��وه دهد. او به نیکی 
می‌دان��د هدف ب��زرگ او ایجاد ی��ک پل ارتباطی س��الم و 
فرهنگ��ی بی��ن گ��روه مجری��ان هن��ر 
نمایش از یک س��و، و گروه مخاطبان 
از س��وی دیگ��ر اس��ت. بنابراین، او 
کاتالی��زوری فرهنگی و یک واس��طهؤ 

26

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

14. Jean Cocteau 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           26 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


معتب��ر اجتماعی برای ایجاد  تفاهم، نزدیکی و همدلی بین 
هن��ر نمایش و مردم اس��ت. تعهد بزرگ منتق��د، بی‌گمان 
آموزش و تربیت یک نس��ل جس��ور و آگاه از تماشاگران 
جدّی اس��ت، زیرا تا تماش��اگری نباش��د، اصولاً تئاتری 
وجود نخواهد داش��ت. بنابراین، او رقیب‌وار رو در روی 
تئات��ر نایس��تاده، بلکه ب��دون غوغا و ب��رادروار در کنار 
نهاد تئاتر و همهؤ خلاقیتهای اصیل و ش��اعرانهؤ هنرمندان 
آن ایس��تاده اس��ت و بر سیاس��تهای غل��ط، عوام‌فریبی، 
حقه‌بازیها و سوء اس��تفاده‌‌های گوناگون از این هنر، هر 
وقت و هر جا که لازم باش��د، با صداق��ت و اعتقاد کامل، 

سخت می‌تازد.
هراکلیت��وس15 ب��ر ای��ن باور اس��ت 
ک��ه: »ش��خصیت ه��ر ک��س، تقدیر 
 او و عـیـ��ن ایـدئولـ��وژی اوس��ـت« 
)Warburg, 2007, p. 53(. درمورد 
منتق��د نیز ک��ه به ق��ول رولان بارت 
کس��ی اس��ت ک��ه کارش فهمی��دن و 
فهماندن اس��ت )Barthes, 1957, p. 37(، باید گفت تقدیر 
او در داش��تن دانش، اهمیت قائل ش��دن برای هنر نمایش 
و دس��ت‌اندرکاران آن، ایج��اد ارتباط با م��ردم، فهمیدن 
مس��ائل و خلاقیتها، داشتن حُسن نیت، و آخر سر قدرت 

انتقال همهؤ یافته‌ها و داشته‌هایش به دیگران است. 
برای او چه تقدیر دیگری جز »وجدان 
بی��دار« دوران خود بودن را می‌توان 
تص��ور کرد؟ او وجدان بیدار اس��ت، 
همان‌گونه که برشت16 او را آموزگار 

27

توده‌ه��ا و ناتالی��ا گینزب��ورگ پ��دری قاط��ع و بی‌تزل��زل 
می‌نامد. بی‌گمان او وجدان، پدر و آموزگار اس��ت، چون 
عمق اندیش��هؤ نمایش را بی‌کژی توضیح می‌دهد، بزرگی 
و دس��تاورد فنی آن را تش��ریح می‌کند، زیبایی ناش��ی از 
س��حر جادو‌یش را برملا می‌س��ازد، و س��رانجام در پی 
گواهی دادن تأثیر آن بر مردم بر می‌آید. به درستی او تا 
چنین نباشد، هرگز نمی‌تواند در لحظه‌ای و به روشنی هم 
ب��ر هنرمندان هم بر مدیران و ه��م بر مردم تأثیر بگذارد. 
به گمان ما تنها کسی که بتواند بر این هر سه، مؤثر باشد 

منتقد راستین است. 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

15. Heraclitus
16. Bertolt Brecht

نتیجه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           27 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


28

بارت، رولان. )1368(، نقد تفسیری، ترجمهؤ دکتر محمد غیاثی، چاپ دوم، تهران، انتشارات بزرگمهر.
کادن، جی ـ ای. )1380(، فرهنگ ادبیات و نقد، ترجمهؤ کاظم فیروزمند، تهران، نشر شادگان.
گلدمن، لوسین. )1369(، نقد تکوینی، ترجمهؤ دکتر محمد غیاثی، تهران، انتشارات بزرگمهر.

ــــــــــــــــــــ. )1376(، جامعه، فرهنگ، ادبیات،‌ گزیده و ترجمهؤ محمد جعفر پوینده، تهران، نشر چشمه.
گینزبورگ، ناتالیا. )1370(، »اشکهایمان را پاک کنیم و نقدها را برتابیم« ترجمهؤ هاله فاطمی، زن روز، ش1231، تیرماه.

لوکاچ، جورج. )1379(، نویسنده، نقد و فرهنگ، ترجمهؤ اکبر معصوم‌بیگی، تهران، نشر دیگر.
نیچه، فردریش. )1370(، چنین گفت زرتشت، ترجمهؤ داریوش آشوری، چاپ هفتم، تهران، انتشارات آگاه.

واردل،‌ ایرونیگ. )1383(. نقد تئاتر، ترجمهؤ فرشید ابراهیمیان، تهران، نشر قطره.

Banu, Georges. (1984), Le Théâtre, Sorties De Secours, Paris, Aubier.
Barthes, Roland. (1957), Mythologies, Editions Du Seuil, Paris.
_____________. (1964), Essais Critiques, Editions du Seuil, Paris.
_____________. (1970), S/Z, Editions Du Seuil, Paris.
Dort, Bernard. (1967), Theatre Public, Seuil, Paris.
___________. (1971), Theatre Réel, Seuil, Paris.
___________. (1979), Theatre En Jeu, Seuil, Paris.
Fraigneau, André. (1957), Jean Cocteau, Écrivains De Toujours, Seuil, Paris.
Sandier, Gilles. (1982), Theatre En Crise, Grenoble, Editions La Pensée Sauvage.
Thibaudat, Jean-Pierre. (1989), Chroniques D,un Chasseur D,oubli, Christian Bourgois Editeur, Paris.
Warburg, Aby. (2007), La Naissance De Vénus, Trauit De L'allemand Par Laure Cahen-Maurel, Editions 
Allia, Paris.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           28 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


بخش دوم، نقدنامه

این شماره:

نقد هرمنوتیک هنر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           29 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


یکی از نظریه‌ها و نقدهای مهم هنر و ادبیات، نظریه و نقد هرمنوتیک است که خوشبختانه، دربارهؤ 
آن مطال��ب زیادی در کتابها و نش��ریات و... ارائه ش��ده اس��ت. کاربرد ف��راوان واژهؤ هرمنوتیک 
از گذش��ته تاکن��ون باع��ث چندمعنایی این واژه ش��ده و همین مس��ئله تحقی��ق در این خصوص را 
با دش��واری مواجه س��اخته اس��ت. چندمعنا بودن این واژه بیانگر انواع کاربردهایی اس��ت که از 
ای��ن واژه ص��ورت گرفته و می‌گیرد. از هرمنوتیک به عنوان نگ��رش، دانش، روش و هنر ویژه‌ای 
نام برده ش��ده اس��ت که به درک و فهم جهان، انس��ان و متن می‌پردازد. همچنین تقس��یم‌‌بندیهای 
گوناگونی در خصوص هرمنوتیک از نظر تاریخی، موضوعی و حتی جنس و طبیعت آن صورت 
گرفته است که این نیز به نوبهؤ خود موجب دشواری تحقیق در این خصوص می‌شود. هرمنوتیک 
گاهی به لحاظ تاریخی به دوره‌های باس��تانی، میانه و مدرن تقس��یم می‌شود و گاهی نیز با توجه 
به موضوع، به کلاس��یک، فلس��فی و انتقادی. از دیدگاهی دیگر، هرمنوتیک می‌تواند به گونه‌های 

مؤلف‌محور، متن محور و مخاطب‌محور نیز تقسیم شود. 
این نوشتار می‌کوشد ضمن ارائهؤ تصویری کلی از هرمنوتیک و در نظر گرفتن فرایند زمانی رشد 

و توسعهؤ‌ آن، بر نکات برجسته و مرتبط با هنر تأکید ویژه‌ای بنماید.

30

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

نظریه و نقد هرمنوتیک

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           30 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


31

هرمنوتیک باستانی و میانی

واژهؤ هرمنوتیک از فعل هرمینویین� یونانی برگرفته ش��ده و بنیان اش��تقاقی مشترکی با هرمس�، 
الههؤ تفسیر دارد و از نظر معنایی نیز به‌گونه‌ای تنگاتنگ با آن مرتبط است. هرمس، الههؤ پیام‌آوری 
و در عین حال هم‌س��خن خدایان و آدمیان است. هرمس و هرمینیا در کتابهای افلاطون و ارسطو 
ب��ا معانی گوناگون همچون »گفتن«، »تبیین و تش��ریح کردن« و حت��ی »ترجمه کردن« و... به کار 

رفته‌اند. 
تفسیر متون دینی به ویژه انجیل در قرون وسطا محور اصلی هرمنوتیک گردید. چنان‌که شناخت 
لایه‌های درونی کتاب مقدس رش��د روش تفس��یری را در این دوره موجب ش��د. هر یک از ادیان 
و مذاهب به چندلایه‌ای بودن کتاب مقدس و داش��تن معانی متعدد ظاهری و باطنی باور داش��تند. 
بر اس��اس این نوع از هرمنوتیک، کتابهای مقدس دارای نمادها و نش��انه‌هایی هس��تند که در خود 
معناهایی ضمنی ذخیره کرده‌اند و فقط با تفس��یر و تأویل می‌توان آن معانی را رمزگشایی نمود. 
بنابراین، هدف هرمنوتیک در این دوره برملا کردن و کشف معنای نهفته در متن است. با این معنا 
و برداش��ت از هرمنوتیک )کشف دلالتهای ضمنی و پنهان متنها( این واژه دارای تاریخی به قدمت 
تفکر و اندیش��هؤ‌ بشری اس��ت و چنان‌که ملاحظه می‌شود، همچون روش��ی برای مطالعهؤ متنهایی 

به‌کار می‌رود که نیازمند رمزگشایی‌اند. 
س��نت اگوس��تن�، از بزرگ‌ترین متفکران قرن پنجم مباحثی را مطرح می‌کند که بعدها اندیشمندان 
هرمنوتی��ک م��درن همچون هایدگر به آن توجه زیادی کرده‌ و از آنها الهام گرفته‌اند. در این دوره 
ش��خصیتهای برجسته‌ دیگری همچون توماس اکویناس�، سنت ترز داویلا� و سن ژان دولاکروا� 
ظه��ور کردند و به خوان��ش باطنی کتاب مقدس روی آوردند و در گس��ترش نگرش��های باطنی و 
روش��های تفس��یری نقش بس��زایی ایفا کردند. پ��س از قرن چهارده��م و با وقوع رنس��انس، این 
نگرش تفسیری و تأویلی قرون وسطا مورد تردید قرار گرفت. البته شخصیتهای بزرگی همچون 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

1. Hermenien
2. Hermes

3. Saint Augustine
4. Thomas Aquinas (1225-1274)

5. Sainte Thérèse d’Avila (1515-1582)
6. Saint Jean de La Croix (1542-1591)

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           31 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


مارسیل فیسین� در قرن پانزدهم و پس از آن ظهور کردند که از استوانه‌های هرمنوتیک و نگرش 
هرمنوتیکی به‌شمار می‌آیند. 

هرمنوتیک از رنسانس تا قرن نوزده
هرمنوتیک در قرن ش��انزدهم و با وقوع رنس��انس از اهمیت بیش��تری برخوردار گردید. به ویژه 
اینکه برای پروتستانها خوانشی دیگر از کتاب مقدس را در مقابل خوانش مسلط کلیسایی ممکن و 
میسر می‌ساخت. در نتیجه پروتستانیسم جهش قابل توجهی به هرمنوتیک دینی در غرب محسوب 
می‌ش��ود و کوش��ش ش��د تا هرمنوتیک به عنوان یک روش علمی برای خوانش کتاب مقدس مورد 
توجه قرار گیرد. در همین خصوص، برای نخستین بار در سال 1654 واژهؤ هرمنوتیک به عنوان 
یک روش خوانش توسط دانهاور� به‌کار گرفته شد. از نظر وی هرمنوتیک روش و تفسیری است 
که می‌تواند در همهؤ علوم مورد استفاده قرار گیرد. وی در کتاب هرمنوتیک قدسی یا روش تفسیر 
مت��ون مقدس ب��ه این واژه می‌پ��ردازد. به همین دلیل ق��رن هفدهم را می‌توان یک��ی از نقاط عطف 

هرمنوتیک قلمداد کرد.
هرمنوتیک در قرن نوزدهم نه فقط از خاس��تگاه خود یعنی متنهای مقدس خارج ش��د و همهؤ متون 
را در برگرفت، بلکه حتی از محدودهؤ متنهای نوش��تاری نیز خارج ش��د و به عنوان روش��ی برای 
مطالع��ه کلی��هؤ پدیده‌های قابل مطالع��ه مطرح گردید. در ای��ن میان می‌توان ب��ه دو چهرهؤ اصلی و 
کانون��ی یعنی اش�الیرماخر� و دیلتای10 اش��اره کرد که اصول نوینی را ب��رای هرمنوتیک طراحی 
کردند. با تلاش��های اش�الیرماخر که اغلب وی را بنیان‌گذار هرمنوتیک جدید می‌دانند، هرمنوتیک 
از ح��وزهؤ ص��رف مطالعات دینی خارج ش��د و مورد اس��تفاده س��ایر عل��وم قرار گرف��ت. به بیان 
دیگر، توس��عهؤ هرمنوتیک از حوزهؤ خاص به عام تا حدود زیادی مرهون اندیش��ه‌های وی اس��ت. 
اش�الیرماخر کوش��ید تا هرمنوتیک را به عنوان یک علم منسجم طراحی و معرفی کند. از نظر او، 
برای فهم بهتر متن باید به تجربهؤ ذهنی مؤلف رجوع کرد و هرمنوتیک باید امکان بازسازی چنین 

32

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

7. Marsile Ficin
8. Dannhauer

9. Friedrich Schleiermacher
10. Wilhelm Dilthey

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           32 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


تجربه‌ای را فراهم آورد. چنان‌که ملاحظه می‌شود، هرمنوتیک اشلایرماخر بیشتر به تأویل یعنی 
 بازگش��ت به شرایط اولیه نزدیک است. به بیان دیگر، بیشتر بر مبنای فهم متن استوار شده است 

تا تفسیر آن. 
ویلهلم دیلتای، نیز با تفکیک سرشت علوم انسانی از علوم طبیعی ‌کوشید تا از هرمنوتیک به عنوان 
روش��ی در مطالعات علوم انسانی استفاده کند. در هرمنوتیک دیلتای تاریخ دارای جایگاهی ویژه 
است. مبحث تاریخ‌مندی وی با نظریات پوزیتیویستی در تقابل است، زیرا از نظر دیلتای تجربیات 
انس��انی به محسوس��ات محدود نمی‌شود. وی نیز همانند استادش اش�الیرماخر بر این باور بود 
که فهم چیزی جز بازسازی تجربهؤ مؤلف نیست. تفاوت میان این دو در آن است که اشلایرماخر 
بیش از دیلتای بر زبان تأکید می‌ورزید. نظریات این دو ش��خصیت زمینه را برای تحولی عمیق‌تر 

مهیا می‌کند که این تحولات در بستر تفکر و نقد پدیدارشناسی مهیا می‌گردد. 

هرمنوتیک در قرن بیستم
هرمنوتیک در قرن بیس��تم بیش از قرنهای پیش��ین مطرح شد. در این قرن متفکران و اندیشمندان 
برجسته‌ای همچون هوس��رل11، هایدگر12، گادامر13، یائوس14، ایزر15، ریکور16و فوکو17، دربارهؤ 
هرمنوتی��ک نظریات تازه‌ای ارائه کردند وآن را توس��عه دادند و جریان��ات گوناگونی را به وجود 
آوردن��د که »دریافت« یکی از این جریانات نوین اس��ت. در این مختصر فقط به برخی از مهم‌ترین 

شخصیتها اشاره خواهد شد. 

هایدگر
هایدگر با متمرکز نمودن پدیدار شناس��ی هوسرلی بر مسئلهؤ وجود به جای معرفت شناسی طرح 
نوینی درانداخت که هرمنوتیک فلس��فی نام گرفت و خود جریانی گسترده در مطالعات هرمنوتیک 
ب��ه حس��اب می‌آی��د و بزرگ‌ترین ش��خصیتهای هرمنوتیک دهه‌ه��ای اخیر به همی��ن جریان تعلق 

33

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

11. Husserl
12. Heidegger
13. Gadamer

14. Hans Robert Jauss
15. Wolfgang Iser
16. Paul Ricoeur

17. Foucault

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           33 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


داشته‌اند. هایدگر در کتاب وجود و زمان به تفسیر و مطالعهؤ وجود انسانی یعنی دازاین می‌پردازد 
و روش رویاروی��ی با آن را هرمنوتیک می‌داند. در اندیش��هؤ هایدگر زم��ان و تاریخ دارای جایگاه 
خاصی هستند و انس��ان موجودی زمان‌مند و تاریخ‌مند است. بر اساس هرمنوتیک فلسفی، خود 
»فهم« و هستی‌شناس��ی »فهم« موضوع اصلی محس��وب می‌شود و او نمی‌کوشد تا همانند گذشته 

روشهایی برای فهم ارائه کند، بلکه به این موضوع می‌پردازد که چگونه فهم حاصل می‌گردد.

گادامر: نگرش هرمنوتیک و موضوع دریافت
گادامر نقش��ی کانونی در هرمنوتیک مدرن دارد. وی هرمنوتیک فلس��فی هایدگر را گس��ترش داد 
و موجب ش��د تا هرمنوتیک به یکی از مهم‌ترین مکاتب فلس��فی نیمهؤ دوم قرن بیس��تم تبدیل گردد. 
نظر گادامر در خصوص هرمنوتیک با توجه به تأس��ی وی به هایدگر بیش از معرفت‌شناس��ی به 
هستی‌شناسی مرتبط می‌شود. همچنین گادامر هرمنوتیک را که به فهم می‌پردازد، به یک موضوع 
عام فلس��فه تبدیل کرد، زیرا از نظر وی تمام فلس��فه می‌تواند از هرمنوتیک بهره ببرد. بنابراین از 

نظر وی هرمنوتیک یک مکتب یا جریان در کنار دیگر مکاتب و جریانات فلسفی نیست. 
»فهم« یکی از موضوعات اصلی مورد نظر گادامر و از مباحث مهم هرمنوتیک است که گادامر در 
کتاب حقیقت و روش بدان ‌پرداخته اس��ت. او در این کتاب از یک س��و خود را در مقابل کانت18 و 
ذهنیت‌گرایی او و از سوی دیگر در مقابل دیلتای و روش هرمنوتیک او قرار می‌دهد. گادامر ضمن 
جست‌وجو برای حل مسئلهؤ فهم و گذر از نظریه‌های ذهنیت‌گرایانهؤ کانت، روش پیشنهادی دیلتای 
را نی��ز نمی‌پذی��رد و آن را م��ورد نقد قرار می‌ده��د. از نظر گادامر، گرچه دیلت��ای به تفکیک علوم 
انس��انی از علوم طبیعی می‌پردازد و بر آن تأکید می‌ورزد، اما روشی که وی برای هرمنوتیک در 
علوم انس��انی به‌کار می‌برد، به ش��دت متأثر از روشهای علوم طبیعی است. اختلاف دیگر گادامر 
و دیلتای، اهمیت زیادی اس��ت که دیلتای به روش می‌دهد، چنان‌که هرمنوتیک را بیش از هر چیز 
ی��ک روش می‌پندارد. در صورتی که گادامر علی‌رغم اینکه هیچ‌گاه روش را نفی نمی‌کند، ولی آن‌ 

34

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

18. Imanuel Kant

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           34 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


را معادل هرمنوتیک نمی‌داند. به عبارت دیگر، برای گادامر حقیقت به طور الزامی با روش همراه 
نیست و همهؤ مسیرهای نیل به حقیقت روش نیست. 

افق و امتزاج افقها
موض��وع افق ب��ه پیش از گادامر یعنی به هوس��رل، هایدگ��ر، مرلوپونتی19 و حت��ی پیش از آن به 
مباحث هرمنوتیک قرن نوزدهم بازمی‌گردد. افق نزد هوس��رل به س��اختاری از پیش تعیین ش��ده 
اطلاق می‌ش��ود که به ش��ناخت التفاتی بازمی‌گردد. گادامر با به عاریت گرفتن مفهوم »افق« به آن 
گسترهؤ نوینی بخشید و آن را یکی از مفاهیم کلیدی خود قرار داد. در این خصوص می‌توان گفت: 
»مفهوم افق در کاربرد گادامر به معنی زاویهؤ نگرش��ی اس��ت که امکان نگرش را محدود می‌سازد« 
)هولاب، 1383، ص90(. گادامر به تفکیک دو افق گذشته و حال می‌پردازد و سپس نظریهؤ »پیوند 
افقه��ا« را مط��رح می‌کند. در واقع، این دو از نظر گادامر هیچ‌گاه از یکدیگر مجزا نیس��تند و بالفعل 
ب��ا یکدیگر تلاق��ی پیدا می‌کنند. او در این خصوص خود را در مقابل کس��انی همچون دیلتای قرار 
می‌ده��د، زی��را اگر دیلتای عقیده داش��ت که باید برای درک یک متن خ��ود را به افق انتظار آن متن 
یعنی به گذشته محدود نماییم، از نظر گادامر افق حال غیر قابل انکار تلقی می‌گردد. به همین دلیل، 

وی پیوند یا امتزاج افقها را مطرح می‌کند. 
ش��اید این پرس��ش مطرح ش��ود که افق در اینجا به چه معنایی به کار رفته اس��ت و گادامر چرا از 
آمی��زش افقها س��خن می‌گوید؟ افق گاهی ب��ه معنای دیدگاه و نظرگاه به کار رفته اس��ت. همچنین 
در تعریفی دیگر، افق دید مقدار فضایی اس��ت که توس��ط یک فرد قابل رؤیت می‌باش��د. بنابراین، 
افق دس��ت کم دارای دو معنای طبیعی و فکری اس��ت که مفهوم مورد نظر گادامر هر دو را در بر 
می‌گیرد. پیش از گادامر آمیزش افقها بیش��تر به عنوان یک مس��ئلهؤ منفی ش��ناخته ش��ده بود و در 
اغلب موارد بازگش��ت به افق گذشته مورد توجه بود، اما گادامر به نفی افق حال نمی‌پردازد، بلکه 
ب��رای ای��ن افق نیز جایگاه ویژه‌ای قائل اس��ت. به همین دلیل، افقهای گذش��ته و حال با یکدیگر در 

35

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

19. Merleau-Ponty

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           35 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


خل��ق معنای متن همکاری دارن��د. همچنین گادامر در این مبحث توجه خاص��ی نیز به زبان دارد، 
چنان‌ک��ه هی��چ چیز را به اندازهؤ زبان ب��ه تفکر نزدیک‌تر نمی‌داند. در واق��ع، امتزاج و آمیزش افقها 
بدون دخالت زبان صورت نمی‌گیرد. تفکر و زبان نزد وی چنان در هم تنیده شده‌اند که نمی‌توان 
آنها را از یکدیگر بازش��ناخت. همچنین زبان دارای امتزاج با اش��یاء است. به عبارت دیگر، کلمه و 

شی‌ء با یکدیگر تلفیق یافته‌اند. 

نظریه دریافت و خوانش اثر
عناصر ادبی با توجه به پارادایمهای حاکم بر دوران مختلف دارای وضعیتهای گوناگونی بوده و 
هس��تند. سه گانهؤ مؤلف، متن و خواننده همواره به یک ش��کل و اندازه مورد توجه نظریه‌پردازان 
و منتقدان نبوده اس��ت. در طول تاریخ گذش��ته اغلب مؤلف و گاهی نیز متن دارای اهمیت فراوانی 
بوده‌ان��د و خوانن��ده م��ورد بی توجهی یا کم توجهی قرار گرفته اس��ت. در قرن بیس��تم و با توجه 
ب��ه وضعی��ت فرهنگ��ی و فکری و با ظهور فلس��فه‌هایی همچون پدیدارشناس��ی و نظ��ام اجتماعی 
دموکراتی��ک، خواننده و به ط��ور کلی دریافت‌کننده نیز ارزش و اعتبار یافت. در این دوره، کانون 
توجهات که همواره به س��وی خلق س��وق داشت، به طرف قسمت دیگر این محور یعنی خوانش و 
دریافت چرخش پیدا کرد. این چرخش بر اس��اس تحولاتی عمیق و ژرف در نگرش��ها اتفاق افتاد 
و از بازنگری در بس��یاری از تحلیلهای فلس��فی و هنری حکایت می‌کرد. در این بینش، دیگر معنا 
برای همیشه محصول یک مؤلف فرض نمی‌شود، بلکه معنا آن چیزی است که خواننده در خوانش 

متن درمی‌یابد. 
دریاف��ت از دی��د نظریه‌پ��ردازان هرمنوتیک فرایندی پویا و متحول اس��ت؛ یعنی ب��ا تغییر عواملی 
همانند زمان، مکان، فرهنگ، زبان، جغرافیا و... دریافت نیز دگرگون می‌گردد. این نظریه‌پردازان 
می‌کوشند ضمن تشریح پویایی دریافت، عوامل و علل چنین تحولی را نیز مورد مطالعه و بررسی 

قرار دهند. 

مکتب کنستانس: یائوس وایزر
مکتب کنس��تانس20 که توس��ط هانس روبرت یائوس بنیان‌ نهاده شد، توسط شخصیتهای دیگر به 
ویژه ایزر توس��عه پیدا کرده، تأثیر زیادی بر هرمنوتیک قرن بیس��تم گذارد. در این نظریه بیش از 

36

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           36 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


اینکه به محور تولید و خلق توجه شود، به محور دریافت و خوانش توجه گردیده است. همچنین 
به‌ج��ای اینکه به بررس��ی ویژگیهای تولید کنندهؤ گفتمان توجه ش��ود، ب��ه ویژگیها و افق انتظارات 
دریافت‌کننده گفتمان توجه می‌شود. در این تفکر، معنا در یک فرایند پیچیده و در مواجههؤ خواننده 
ب��ا متن ش��کل می‌گیرد. اینکه چرا برخی از آث��ار در برخی زمانها و با خوانش��های ویژه‌ای مورد 

توجه و استقبال قرار می‌گیرند، دقیقاً به همین تعامل بازمی‌گردد. 
یائوس در تعریف اثر ادبی به دو کانون مؤلفی و خواننده‌ای اشاره می‌کند و برای هر یک محصولی 
متمایز در نظر می‌گیرد. از نظر وی نباید اثر ادبی و متن یا عینت‌بخش��ی آن اش��تباه گرفته شوند، 
زی��را اثر دربرگیرندهؤ دو عنصر یاد ش��ده اس��ت. وی در یک رویکرد کارب��ردی نظریهؤ خود را به 
چگونگ��ی دریاف��ت اثر هنری اختصاص می‌دهد. یائوس به نقش متنها به ویژه متنهای گذش��ته در 
دریافت متن نوین نیزاشاره می‌کند و از این جهت به نظریات ارائه شده توسط کریستوا21 و بارت22 

نزدیک می‌شود. 
یائ��وس همچنین برای مطالعهؤ دقیق‌تر چگونگی رابطهؤ میان متن خلق ش��ده و دریافت آن، به طرح 
مفهوم »افق انتظار« می‌پردازد. طرح افق انتظار از این ناش��ی می‌ش��ود که دریافت فرایندی پویا و 
تغییرپذیر اس��ت و فرهنگ دریافت از یک نس��ل به نس��ل دیگر، تغییر می‌کند. وی سه عامل اصلی 
برای افق انتظار قائل است: تجربهؤ از پیش تعیین شده‌ای که مخاطب از گونهؤ هنری دارد؛ صورت 
و مضمونی که شناخت اثر را پیش فرض گرفته و تقابل میان زبان شاعرانه و زبان کاربردی، عالم 
تخیلی و واقعیت روزانه. آن چیزی که مطالب را به س��وی یک اثر یا یک ش��خصیت سوق می‌دهد، 
افق انتظاری است که توسط پیش‌متنها و بافت حاضر شکل گرفته است. اگر متن تازه پاسخگوی 
افق انتظار مخاطب باش��د یا چنین احساس ش��ود، مورد توجه قرار می‌گیرد. از این منظر، اثر یک 
پاسخ به پرسش مخاطب است، زیرا مخاطب با توجه به افق انتظاری که با خوانش متنهای گذشته 
ایجاد ش��ده و مرتبط با متن جدید اس��ت، به پرسش افق انتظار خود در این عرصه پاسخ می‌دهد. 
یائوس در ادامه از اصل »لذت زیبایی‌شناسی« دفاع می‌کند و معتقد است که هنگامی یک اثر مورد 

37

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

20. Ecole de constance
21. Julia Kristeva

22. Roland Bartthes

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           37 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


استقبال قرار می‌گیرد که بتواند پاسخی همراه با خوشی و لذت به مخاطب خود منتقل نماید. 
ولفگان��گ ای��زر، دیگ��ر عض��و برجس��تهؤ مکتب کنس��تانس نیز ب��ر دریاف��ت و اهمی��ت دریافت در 
معناپردازی اثر تأکید دارد. وی زیبایی‌شناسی دریافت را به سهم خود توسعه داد و آرای نوینی 
ب��ر آن اف��زود. تفاوت عمدهؤ ایزر با یائوس این اس��ت که وی بر خلق معنا نزد خواننده و اس��تقلال 
معناپردازی نزد مخاطب تأکید بیش��تری دارد، زیرا در نظر ایزر خواننده با توجه به قصد و نیتی 
که دارد، به معناپردازی متن می‌پردازد. به عبارت دیگر، خوانش تعامل دو عامل اس��ت: نخس��ت، 
هنری و مخصوص متن و دیگر، زیبایی‌شناس��ی و خاصِ خواننده. از نظر ایزر متن انباشته‌ای از 

استعدادها و قوای کنشی است که خوانش آنها را به فعل تبدیل می‌کند. 

پل ریکور
پل ریکور از شخصیتهای برجستهؤ هرمنوتیک در فرانسه محسوب می‌گردد، اما به سختی می‌توان 
وی را در دسته و گروهی خاص جای داد. وی که متأثر از هایدگر می‌باشد، با پاره‌ای از نظریات 
او موافق��ت ندارد و به همین دلیل هرمنوتیک خود را بیش��تر بر اس��اس معناشناس��ی بنیان نهاده 
اس��ت. ریکور از یک س��و به جریان پدیدارشناس��ی تعلق داشت و از س��وی دیگر، بخش مهمی از 
مطالعاتش درعرصهؤ زبان صورت می‌گرفت. به همین دلیل هرمنوتیک ریکور با زبان پیوند عمیقی 
یافته اس��ت. پل ریکور در بیان تمایز هرمنوتیک از نشانه‌شناس��ی، معتقد اس��ت که نشانه‌شناسی 
فقط به متن ادبی یا هنری توجه دارد، در صورتی‌که هرمنوتیک قوس کاملی از محتوای اثر، مؤلف 

و مخاطب را در برمی‌گیرد. 
پل ریکور در خصوص نیت‌مندی و متن‌مندی می‌نویس��د: »از یک س��و، ما با چیزی روبه‌روییم 
که وایمس��ت آن را »سفس��طهؤ نیت‌مندی« خوانده اس��ت، و بنا به آن، نیّ��ت مؤلف ملاک هر گونه 
تأویل معتبر است و از سوی دیگر، ما با چیزی سر و کار داریم که من به قرینه، آن را »سفسطهؤ 
متن مطلق« می‌نامم، و فرض آن، وجود متنی اس��ت یکس��ر فاقد مؤلف. اگر سفس��طهؤ نیت‌مندی، 
ب��ه اس��تقلال معنایی  مت��ن کم بها می‌دهد، سفس��طهؤ متن مطلق نیز از یاد می‌برد که متن س��خنی 
اس��ت که کس��ی آن را بیان کرده است، یعنی کسی با ش��خصی دیگر در مورد چیزی حرف زده 
است. ممکن نیست که بتوانیم این ویژگی اصلی سخن را حذف کنیم، مگر آنکه متون را به اشیاء 
طبیعی فرو بکاهیم، یعنی به چیزی که س��اختهؤ دس��ت انس��ان نیست و به ریگهایی می‌ماند که در 

38

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           38 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


شنزار یافت می‌شود«  )ریکور، 1383، ص 245(. 
»مسیر متن، گریختن از افق محدودی است که به دست مؤلف ایجاد شده است. اکنون آنچه متن می‌گوید، 
فراتر از آن چیزی است که مؤلف قصد گفتن آن را داشت. بسیاری از تفاسیر معنای متن، روندی از تفسیر 
را آش��کار می‌س��ازند که پیوند آن با اتکا بر روانشناسی مؤلف گسس��ته شده است« )واعظی، 1385، ص 

 .)361

املیو بتی
انتقادات شدید گادامر از الگوی دیلتای و فاصلهؤ بسیار زیاد آن دو، باعث واکنش برخی از محققان 
گردی��د و موجب ش��د ت��ا عده‌ای از جمل��ه بتی23 از رجعت به نگرش دیلتای یا ش��بیه به آن س��خن 
بگویند. بتی دو س��ال پس از چاپ کتاب حقیقت و روش با انتش��ار کتابی با عنوان علم هرمنوتیک 
در مق��ام روش ع��ام علوم انس��انی به انتق��اد از نظریات گادام��ر پرداخت. پالم��ر در این خصوص 
می‌نویس��د: »ای��رادات بت��ی به اثر گادامر، به زبان س��اده، از این قرار اس��ت: نخس��ت، این اثر به 
عنوان روش‌شناس��ی یا معین به روش‌شناس��ی فایده‌ای به حال علوم انس��انی ندارد، و دوم، این 
اثر مش��روعیت استناد کردن به شأن علمی موضوعات تأویل را به مخاطره می‌اندازد و لذا عینیت 
خ��ود تأوی��ل را هم در مظان تردید قرار می‌دهد« )پالم��ر، 1382، ص 64(. بتی در عین حالی‌که به 
ط��ور مطلق نق��ش خواننده را انکار نمی‌کند، اما معتقد اس��ت هرمنوتیک بازگش��ت به معنای نهفته 
در متن و بازس��ازی آن اس��ت. به همین دلی��ل، روش هرمنوتیک بتی همانند دیگ��ر تأویل گرایان 
روش معکوس خلق است تا این بار از صورت به معنا برسد. وی در این رابطه به استقلال متن و 

موضوع هرمنوتیک باور دارد. 
چنان‌که ملاحظه می‌ش��ود، دو جریان تأویلی و تفس��یری به موازات هم ادامه می‌یابند. از نظر بتی 
با حذف یا کم‌رنگ کردن متن و مؤلف امکان قضاوت از هرمنوتیک س��لب خواهد ش��د، زیرا دیگر 
نمی‌توان دربارهؤ درس��ت و نادرس��ت بودن متنی اظهار نظر کرد. به همین روی بتی خود درصدد 

39

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

23. Emilio Betti

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           39 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


طرح قواعدی برای تفس��یر بر می‌آید و در نهایت برای تفس��یر چهار قاعده و قانون وضع می‌کند 
که عبارت‌اند از:

باور بر استقلال موضوع؛ 	.1
سازگاری معنایی؛ 	.2

فعلیت فهم؛ 	.3
تناسب معنای در فهم.  	.4

بتی با این قواعد به بازسازی و تدوین روش هرمنوتیک تأویلی می پردازد. 

اریک هیرش
اریک دونالد هیرش24، منتقد امریکایی از مهم‌ترین شخصیتهای هرمنوتیک انگلیسی زبان محسوب 
می‌شود. دو کتاب ارزشمند او یعنی اعتبار تفسیر )1967( و اهداف تفسیر )1967( جزو نخستین 

کتابهای برجستهؤ هرمنوتیک به زبان انگلیسی تلقی می‌شوند. 
هیرش در مقابل نظریات هرمنوتیک فلس��فی هایدگر، گادامر و پیروان وی به ویژه زیبایی‌شناسی 
دریافت قرار می‌گیرد، زیرا وجه مش��ترک هرمنوتیک فلس��فی این ش��خصیتها آن‌چیزی اس��ت که 
وی آن را »اس��تقلال معناش��ناختی« می‌نامد. از نظر هیرش هنگامی که معنای متن از نیت و قصد 
مؤلف جدا ش��ود، نس��بی‌گرایی ممکن می‌گردد. بنابراین، هیرش در جست‌وجوی اعتبار از دست 
رفت��هؤ فهم برمی‌آی��د. چنان‌که دیوید هوی25 می‌نویس��د: »توجه اصلی هی��رش معطوف به طرح و 
تنظی��م نظریه‌ای اس��ت که س��خن گفتن از اعتبار و درس��تی را ممکن می‌س��ازد. هی��رش در برابر 
آنچ��ه ب��ه نظر وی، ه��م در هرمنوتیک فلس��فی و هم در نق��د عملی معاصر، گرای��ش خطرناکی به 
سمت نسبی‌گرایی محسوب می‌ش��ود، به ضرورت جست‌وجو برای معیارهایی اشاره می‌کند که 
درس��تی تفاس��یر را تضمین می‌کنند. اما او می‌پندارد که کاربرد چنین معیارهایی فقط بدین شرط 
 ممکن است که موضوع اصلی تفسیر )هدف و غایت ذاتی فهم تفسیری( قصد یا نیت مؤلف باشد« 

40

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

24. E.D. Hirsch 
25. David C. Hoy

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           40 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


)ه��وی، 1385، ص74( . هی��رش دو مه��ارت گوناگ��ون را مطرح می‌کند: مه��ارت فهمی و مهارت 
تش��ریحی. مفهوم اولی به معنای متن مربوط می‌ش��ود و مفهوم دوم بیش��تر به مفسر و خواننده 

بازمی‌گردد. 

هابرماس و هرمنوتیک انتقادی
هابرماس26 که بیش��تر ب��ا حلقهؤ انتقادی و مکتب فرانکفورت ش��ناخته می‌ش��ود، توجه ویژه‌ای به 
هرمنوتی��ک داش��ته و موج��ب پیوند میان هرمنوتی��ک و نظریهؤ انتقادی گردیده اس��ت. او بر همین 
اساس، هرمنوتیک انتقادی را طرح کرد. نظریهؤ انتقادی و نظریهؤ هرمنوتیک هر دو در مقابل نظریهؤ 
اثبات‌گرایانه قرار می‌گیرند و همین وجه مش��ترک موجب ش��د تا هابرماس در بس��یاری از موارد 
ب��ا نقد هرمنوتیکی به مقابله با اثبات‌گرای��ی بپردازد. »هابرماس در مباحثاتش دربارهؤ اثبات‌گرایی 
مکرراً به نظریهؤ تأویل متوسل می‌شود. در واقع تکیهؤ او بر نظریهؤ تأویل یکی از مشخصاتی است 
که اس��تدلال او را از نظریهؤ آدورنو متمایز می‌س��ازد« )ه��ولاب، 1383، ص 79(. البته هرمنوتیک 
هابرماس دارای ویژگیهایی اس��ت که موجب تمایز از دس��ته‌بندیهای پیش��ین می‌گردد و صورت 

خاصی به خود گیرد. چنان‌که نام نوینی همچون هرمنوتیک انتقادی به آن داده‌اند. 
هابرم��اس پ��س از همراهی با گادام��ر در برخورد ب��ا اثبات‌گرایی، موضع خ��ود را در پاره‌ای از 
موارد نس��بت به گادامر مشخص و متمایز می‌کند. یکی از مهم‌ترین موضوعات اختلاف میان این 
دو همان��ا روش اس��ت. از نظر هابرماس، گادامر با نفی یا ک��م کردن نقش روش، خود هرمنوتیک 
را نی��ز متزلزل و ب��ی‌روش می‌نماید. چنان‌که خود به نفی خود رأی می‌دهد. »هابرماس اس��تدلال 
می‌کن��د که اولاً نظریهؤ تأویل نمی‌تواند تنها به ص��ورت نقد محض و کلی باقی بماند، بلکه اگر قرار 
اس��ت ارزشی برای علوم انسانی داش��ته باشد، می‌باید در زمینهؤ روش‌شناس��ی نیز دخالت کند« 
)همان، ص 97(. نقد دیگر و ش��اید اساس��ی‌تری که هابرماس به اندیشه‌های هرمنوتیک گادامری 
دارد، نبودِ وجه انتقادی آن اس��ت. از نظر هابرماس، گادامر بیشتر به تبیین و تأویل می‌پردازد تا 

41

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

26. Jürgen Habermas

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           41 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


تأمل. این مسئله با نظریهؤ انتقادی در تضاد است و به همین دلیل هابرماس به طرح یک هرمنوتیک 
متفاوت و انتقادی کش��یده می‌شود. »هابرماس خواستار افزودن بُعدی انتقادی به اندیشهؤ تأویلی 

است که امکان انجام نقد ایدئولوژی را فراهم کند« )همان، ص 99(.

هرمنوتیک و هنر 
نظریه و نقد هرمنوتیک یکی از مهم‌ترین رویکردها در طول تاریخ نقد و نظریه محس��وب می‌شود که 
توجه بسیاری از منتقدان بزرگ قرن بیستم را به خود جلب نموده است. به عبارتی، تاریخ نظریه و نقد 
هرمنوتیک بخش گسترده‌ای از تمامیت تاریخ نظریه و نقد فرهنگی، هنری و ادبی محسوب می‌شود. 
هرمنوتیک با هنر همانند زبان در ارتباطی عمیق است. چنان‌که بخش گسترده‌ای از مباحث مربوط به 
هرمنوتیک به ویژه هرمنوتیک کاربردی به زبان و هنر اختصاص یافته است. لذا به اثبات رابطهؤ آن با 
هنر و ادبیات نیازی نیست و دو پیکرهؤ مهمی که همواره توجه نظریه‌پردازان و منتقدان هرمنوتیک را 
بیش از دیگر مسائل جلب کرده است، متنهای مقدس و نیز متنهای هنری و ادبی بوده است. این مقدمه 
را ب��ا نقل قولی از ای��ان هیوود در مورد دیدگاه گادامر در مورد هنر ب��ه پایان می‌بریم: »بحث گادامر 
در مورد هنر، متعلق به زیبایی‌شناسی یا نظریهؤ اجتماعی به معنای متعارفشان نیست، بل مربوط به 
پدیدارشناسی یا بودشناسی هرمنوتیکی هنر است. مسئلهؤ ماهیت حقیقی و جایگاه چنین تعابیری را 

کنار بگذاریم، چرا که نکتهؤ مهم گادامر در تفسیر متمایز بودن هنر است« )هیوود، 1381، ص 2(. 

پژوهشنامه

42

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           42 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


43

پالمر، ریچارد. ا. )1382(، علم هرمنوتیک، ترجمهؤ محمد سعید حنایی کاشانی، تهران، نشر هرمس.
ریخته‌گران، محمد رضا. )1378(، منطق و مباحث علم هرمنوتیک؛ اصول و مبانی علم تفسیر، تهران، نشر کنگره. 

گرینت رابرت م. و دیوید تریس��ی. )1385(، تاریخچهؤ مکاتب تفسیری و هرمنوتیکی کتاب مقدس، ترجمهؤ دکتر ابوالفضل 
ساجدی، تهران، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشهؤ اسلامی.

نیچه، هیدگر، گادامر، ریکور،... )1383(، هرمنوتیک مدرن، گزینهؤ جستارها، ترجمهؤ بابک احمدی، مهران مهاجر و محمد 
نبوی، تهران، نشر مرکز.

واعظی، احمد. )1385(، درآمدی بر هرمنوتیک، تهران، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشهؤ اسلامی.
هولاب، رابرت. )1383(، یورگن هابرماس نقد در حوزهؤ عمومی، ترجمهؤ حسین بشیریه، تهران، نشر نی.

هوی، دیوید کوزنز. )1385(، حلقهؤ انتقادی. هرمنوتیک تاریخ، ادبیات و فلس��فه، ترجمهؤ مراد فرهادپور، تهران، انتشارات 
روشنگران و مطالعات زنان. 

هیوود، ایان. )1381(، »هرمنوتیک، زیبایی‌شناسی و هنر«، بابک احمدی، زیباشناخت، ش 7.

Jauss, Hans Robert. (1990), Pour l’esthétique de la réception, Traduit par Claude Maillard, Gallimard. 
Iser, Wolfgang. (1980), The Act of Reading, Atheory aesthetic response,  Johns Hopkins University 
Press.
Tadie, Jean-Yves. (1987), La critique litteraire au XXe siecle, Belfond, Paris.
Compagnon, Antoine. (1998), Le démon de la théorie, Littérature et sens commun, Seuil.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           43 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


بررسی دیدگاههای هرمنوتیکی 
فه��م مختل��ف  س��احتهای  در 

دکتر حمیدرض��ا آیت‌اللهی
استاد گروه فلسفه دانشگاه 

علامه طباطبایی
h.ayat@ihcs.ac.ir

تاریخ دریاف��ت مقاله: 87/8/13
تاریخ پذی��رش نهایی: 87/9/20

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           44 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


45

هرمنوتیک به معنای عام آن یعنی تفسیر و تأویل متن، با مسائل بسیاری مواجه است. اگرچه 
نظریات هرمنوتیکی در نوشتارهای مختلف بازنموده شده است، اما ارتباط این نظریات با 
در  است.  بوده  توجه  مورد  کمتر  معنا،  انتقال  و  فهم  فرایندهای  در  محدودیتها  و  مشکلات 
که  است  شده  داده  نشان  سپس  و  بررسی  آن  بسیار  محدودیتهای  و  فهم  فرایند  مقاله  این 
چگونه نظریات هرمنوتیکی مختلف برای غلبه بر این محدودیتها و ابهامها به کار می‌آیند. برخی از این نظریات تفسیری 
به محدودیتهای پدید آورندهؤ اثر توجه نموده‌اند و برخی به مشکلات ناشی از اوضاع تاریخی و فرهنگی آن و بعضی به 
حجیت‌بخشی مفسر به فهم و ماهیت وجودی آن پرداخته‌اند. سپس نشان داده می‌شود که هر یک از آثار مختلف هنری، 
بیشتر در معرض یکی از این نظریات تفسیری قرار می‌گیرد. در نهایت دیدگاه امیلیو بتی� مطرح خواهد شد که با در نظر 

داشتن محدودیتها بتواند دیدگاهی منسجم‌تر و جامع‌تر برای لحاظ تمامی سطوح و ساحتهای فهم ارائه نماید.

واژگان کلیدی:
هرمنوتیک، تفسیر، معنا، فهم، مفسر، مؤلف، متن.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

I. Emilio Betti

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           45 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


ت��وان نط��ق و س��خنگویی از دیرباز 
جزو ویژگ��ی و امتیازات آدمی بوده 
اس��ت. در واقع، توانایی آدمی برای 
تفاهم با دیگران از طریق نش��انه‌ها و 
الفاظ، هویت او را ش��کل داده است، 
اما این توانایی با محدودیتهایی ذاتی 
و عرضی دس��ت به گریبان بوده اس��ت؛ به‌گونه‌ای که در 
عی��ن امکان دس��تیابی به معن��ا و مقصود دیگر انس��انها، 
بدفهمیهای آش��کار و پنهان نش��ان از موانع بسیار در این 
تب��ادل معنای��ی دارد. یک��ی از دغدغه‌های اندیش��مندان و 
ژرف‌اندیشان، شناختن عوامل دخیل در موانع انتقال معانی 
یا فهم دیگران و ارائهؤ روش��هایی بوده اس��ت که فهم، تفهم 
و تفاهم را دقیق‌تر و کم آسیب‌تر نماید. از همین روشها و 

تدقیقها دانشی به‌نام هرمنوتیک سر برآورد که با جدّی‌تر 
ش��دن آن در ق��رن نوزده��م، در غ��رب، موضوع تفس��یر 
مت��ون در صدر بس��یاری از اندیش��ه‌های بنیادین انس��ان 
قرار گرفته اس��ت. جریانهای مختلف که تفس��یر را وجههؤ 
همت خود قرار دادند، هر یک با نگرش��ی خاص پرده‌هایی 
را از روی معن��ا و فهم��ی برانداختن��د و ما را با بخش��ی از 
مسائل تفسیر متون در فرایند انتقال معنا مواجه ساختند. 
برای آنکه سهم دیدگاههای مختلف در تبیین تفسیر متون 
بازشناخته شود و نظریه‌های هرمنوتیکی بازنموده شود، 
مناس��ب است فرایند انتقال معنا و س��ازوکار فهم متون را 
بررس��ی کنیم تا معلوم و مشخص ش��ود که هریک از این 
دیدگاهه��ا چه وجهی از آن را مورد توجه خاص قرار داده 
است؛ و همچنین ببینیم آیا می‌توان به روشی برای تفسیر 
مناسب‌تر متن دست یافت یا ماهیت فهم به‌گونه‌ای است که 

نمی‌توان از روش فهم سخن گفت.
هرگونه سخن گفتنی امکان تفاهم را 
پیش فرض خ��ود دارد وگرنه کاری 
بیهوده اس��ت. همچنی��ن هرکس در 
تفاهم، حضور دیگری را می‌پذیرد و 
معتقد است که اذهان دیگر نیز همانند 
ما از قوای کمابیش مشابهی تشکیل 
ش��ده‌اند. در نتیجه، پذیرش دیگر اذهان از مسلمّات فرایند 

فهم است. 
در انتق��ال فه��م، اجم��الاً ب��ا عناص��ری همچ��ون گوینده، 
ش��نونده، کلام، تعامل گوینده و ش��نونده و محیط تعامل 
این دو مواجه هس��تیم. در نتیجه برای بررسی فهم باید به 

46

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

مقدمه
عناصر دخیل 

در 
فرایند فهم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           46 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


هریک از این عناصر و قابلیتها و محدودیتهایشان پرداخت 
تا جایگاه مس��ئلهؤ تفس��یر و تأویل متن، ضرورت و قواعد 

تعالی آن روشن شود.
گوینده ابتدا خود به فهم معنایی وقوف می‌یابد و این معنا را 
اغلب با مواجهه‌های حسی برای خویش می‌سازد. نخستین 
کاری که او برای درک یک معنا انجام می‌دهد، استعلا برای 
رسیدن به یک معنای کلی از موضوع مورد فهم است. این 
معنای کلی در تعامل او با محیط در مواجهه‌های افزون‌تر 
تکمیل می‌گردد؛ به‌گونه‌ای که همواره تحولی در ش��ناخت 
او از معن��ا به‌وجود می‌آی��د. پس از آنکه متوجه گردید این 
فرایند در دیگران نیز رخ می‌دهد، س��عی می‌کند انتقال فهم 
را ب��رای تعامل انج��ام دهد. او در اینجا از اش��اره یاری و 
م��دد می‌جوید، ام��ا اش��اره محدودیتهای خ��اص خود را 
دارد. او همچنین به علت داش��تن قوهؤ نطق، برای تعامل با 
س��ایر افراد جامعه به وضع لغت می‌پردازد. درست است 
که لغت وضع ش��ده باید مابه‌ازای یکسانی داشته باشد تا 
فهم صورت بگیرد، اما گذشته از محدودیتهایی که شنونده 
نیز در درک یک معنا دارد، یکس��انی معنای تش��کیل شده 
در ذه��ن گوینده و ش��نونده به طریق اول��ی می‌تواند محل 
تردید باش��د. بدین معنا که علی‌رغم هم‌پوشانیهایِ بسیارِ 
معنایی بین شنونده و گوینده، تغایر‌های بسیاری می‌تواند 
رخ دهد. با افزون ش��دن تعامل‌ گوینده و ش��نونده، دامنهؤ 
هم‌پوش��انیها نیز بیشتر و افزون‌تر می‌گردد و تغایر‌ها نیز 

کمتر می‌شود. 
اگر وضع لغت از سطح گوینده و شنونده فراتر رود و افراد 
یک جامعه بر آن توافق کنند، همین هم‌پوشانیها و مغایرتها 

می‌تواند بین افراد جامعه رخ دهد. هرچه جامعه در تعامل 
بیشتری قرار گیرد، هم‌پوشانیها می‌تواند بیشتر شود، ولی 
مشکل اینجاست که معلوم نیست هریک از افراد جامعه در 
درک معن��ای لغت چق��در به آن معنای مش��ترک نزدیک و 
چقدر از آن دور اس��ت یا چه اندازه با آن معنا هم‌پوشانی 
دارد و چ��ه مق��دار با آن متفاوت و مغایر اس��ت. هر فردی 
که برای نخس��تین بار با جامعه‌ای مواجه می‌ش��ود، دیگر 
تعامل او در ش��کل دادن به معن��ا تأثیر چندانی ندارد، بلکه 
او باید س��عی کند خود را به معنای لغوی نزدیک‌تر سازد. 
بنابراین، مرجع مش��خصی را به‌س��ادگی نمی‌توان نشان 
داد ت��ا ملاک عینی برای معنایی که جامعه از آن لفظ دارد، 
مشخص سازد. اما این معانی مشترک می‌تواند از قالبهای 
محیطی ی��ک جامعه تأثیر پذیرد. اگ��ر اوضاع محیطی یک 
جامع��ه تغییر یابد، معن��ا نیز به علت وابس��تگیهایی که به 
اوض��اع محیط��ی دارد، دس��تخوش تحول می‌گ��ردد. در 
اینج��ا با تحول معنایی مواجه می‌ش��ویم که یک جامعه در 
زمانهای متفاوت می‌تواند معانی مشترک و متفاوتی از یک 

لفظ داشته باشد. 
اگر معانی ناظر به اش��یائی باشد که بتوان مابه‌ازای عینی 
آن را نشان داد، مشکلِ تفاوتها کمتر خود را نشان می‌دهد 
ت��ا مواردی که نت��وان این مابه‌ ازا را نش��ان داد. لذا صور 
معنای��ی متوهم مثل محب��ت، علم، افتخار، س��خاوت و... 
می‌توانند تح��ت تغایرهای مفهومی بس��یاری قرار گیرند. 
برخ��ی از ای��ن معانی با این ف��رض که همهؤ افراد انس��انی 
طبیعت یکسانی دارند، می‌توانند اطمینان بیشتری از جهت 
یکس��انی معنایی ایجاد کنند، اما برخی معانی برخاسته از 

47

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           47 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


اوض��اع محیط��ی و فرهنگی یک جامع��ه جنبه‌های خاصی 
یافته‌ان��د یا به تعبی��ری، روح معنایی خاصی دارند که فقط 
اف��راد درگیر در آن جامع��ه می‌توانند به آن معنا نزدیک‌تر 
شوند. گرچه س��ایر معانی انس��انی نیز می‌تواند متأثر از 
ویژگیهای محیطی یک جامعه باش��د، اما رسیدن به معانیِ 
مختصِ یک جامعه، مش��کلات بیشتری ایجاد خواهد کرد. 
این مش��کل در دریافت معناییِ الفاظ، وقتی گوینده حالات 

خاص فردی داشته باشد نیز رخ می‌دهد.
خوشبختانه، بین معانی و الفاظ ارتباطهای بسیاری وجود 
دارد ک��ه ب��ا کمک س��ایر معانی می‌ت��وان بس��یاری از این 
مغایرتها را حل کرد. هرچند با کمک سایر معانی می‌توان 
احتمال نزدیک‌تر شدن به هستهؤ معنایی را زیادتر کرد، اما 
خود مجموع��هؤ این الفاظ و معانی نی��ز از ویژگی احتمالی 

برخوردارند و نهایتاً نمی‌توانند معنایی کامل ارائه نمایند.
در مرحلهؤ بعد مشکلات فهم از شنونده یا گیرندهؤ معنا ناشی 
و ایجاد می‌گردد. گیرنده خود نیز برای حافظهؤ معنایی خود 
سابقه‌ای داشته اس��ت که در آن پیشینهؤ شخصی به درک 
ی��ک معنا می‌رس��د. همچنین حالات خاصی نی��ز می‌تواند 
داش��ته باش��د که در ش��کل‌گیری فهم او از ی��ک لفظ تأثیر 
بس��یاری داشته باشد. حال اس��تنباط و دریافت او از معنا 
می‌تواند با آن امر مشترک معنایی در جامعه نیز تفاوتهایی 
داشته باش��د؛ یعنی انتقال معنای عرفی به ذهن شنونده با 
محدودیتهایی مواجه است. او همچنین در فهم خود از پیام 
ارسالی شبکهؤ مفهومی خویش را به‌کار می‌گیرد که این شبکه 
طی س��الیان دراز و در مواجه��هؤ فرهنگی خویش می‌تواند 
متفاوت با سایر شبکه‌های مفهومی باشد. در نتیجه پیامی 

که او احس��اس می‌کند دریافت کرده اس��ت، دارای ویژگی 
ش��خصی و در حص��ار اوض��اع مفهومی خویش اس��ت.

تحلیل فوق بیشتر ناظر به محدودیتهایی بود که انتقال فهم 
از گوینده به ش��نونده و از ارسال کنندهؤ پیام به گیرندهؤ آن 
با آن مواجه بوده‌اس��ت، اما در این می��ان، عوامل دیگری 
هم می‌توانند برای غلبه بر این محدودیتها کمکهای مناسبی 
بکنند. این عوام��ل اوضاعی را به‌وجود می‌آورند که برای 
تعمیق و تدقیق در فهم می‌توانند مفید و مؤثر باش��ند. این 
عوامل همانهایی هستند که تفسیر، یا تأویل نامیده می‌شوند. 
مس��ئلهؤ فهم فقط در قالب الفاظ صوتی مطرح نیست. الفاظ 
صوتی در لحظه به‌وجود می‌آیند و س��پس از بین می‌روند 
و ای��ن حافظه اس��ت که به نح��وی آن را ب��از می‌فهمد. اما 
نوشتار، برای انتقال لفظ و معنا به زمانهای مختلف، نقش 
انتقال مفاهیم را به عهده می‌گیرد. علی‌رغم آنکه نوش��تار 
تثبیت زمانی دارد، اما نسبت به الفاظ صوتی محدودیتهای 
بیشتری دارد. در الفاظ صوتی بسیاری از حالات گوینده 
و اوضاع محیطی او قابل انتقال اس��ت. در صورتی که در 
نوشتار چنین نیست. استفاده از ابزارهایی همچون نقاشی 
در متن یا توضیح وضعیت گوینده می‌تواند این محدودیتها 
را کمتر کند. ب��رای انتقال حالات خاص زیبایی‌شناس��انهؤ 
 گوین��ده، هن��ر نی��ز در ای��ن انتق��ال پی��ام می‌توان��د کم��ک 
ش��ایانی بکند، اما هنر نی��ز محدودیتها و تنگناهای خود را 
دارد. هن��ر صراحت لفظ و نوش��تار را ن��دارد. اما هنرمند 
درصدد اس��ت به گونه‌ای هنرمندانه حالاتی را در دریافت 
کنندهؤ پیام ایجاد کند و نحوهؤ این انتقال، کار بزرگ تفس��یر 

هنری را پیش می‌آورد.

48

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           48 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


با توجه به اینکه تفاهم از طرق مختلف 
حاصل می‌ش��ود شاید بهتر باشد که 
این انتقال را به پیام نس��بت دهیم که 
اعم از لفظ اس��ت. برای غلبه بر انواع 
محدودیته��ای ف��وق دان��ش یا روش 
هرمنوتیک مطرح گردیده است. اینک 
انواع نگرشهای هرمنوتیکی در تحلیل موانع فهم و راههای 
غلبه بر این محدودیتها مطرح و ارائه می‌گردد. به‌طور کلی 
نظریات هرمنوتیکی را می‌توان به سه دسته تقسیم نمود: 
نظریات مؤلف محور، نظریات متن محور و نظریات مفسر 
محور. اش�الیرماخر� و دیلتای� به دس��تهؤ اول و بعضاً به 
دس��تهؤ دوم وابس��ته‌اند. هایدگر� و گادام��ر� را می‌توان به 
دس��تهؤ س��وم منتس��ب کرد. در این میان بِتی سعی نموده 
اس��ت که ب��ا توجه به کلیهؤ مراحل فهم و مش��کلات مربوط 
به مؤلف، مفس��ر و مت��ن طرحی جامع ارائ��ه نماید تا کلیهؤ 

ملاحظات هرمنوتیکی را رعایت کرده باشد.
اشالیرماخر و محدودیته�ای ناظ�ر به مؤل�ف: او تأکید 
داشت که ما به عنوان گیرندگان پیام برای دستیابی به فهم 
نمی‌توانی��م صرفاً با حصار ذهنی خود فهم را تبیین کنیم؛ 
چرا که پیامی که توس��ط نوش��تار یا اثر هنری به ما انتقال 
می‌یابد، از فیلترهای چندی عبور کرده اس��ت و این همان 
پیام مورد نظر گوینده یا تولیدکنندهؤ پیام نیس��ت. قضاوت 

بر اس��اس معنای خودخواس��تهؤ پیام 
نمی‌تواند قضاوتی دربارهؤ پیام اصلی 
باشد. در نظر او پیام اصلی همان است 
که مقص��ود مؤلف پیام بوده اس��ت. 

برای رس��یدن به پیام اصل��ی بای��د از محدوده‌های فکری 
خود فراتر برویم و به نحوی خود را به پیام اصلی نزدیک 
کنیم. در این تفس��یر می‌توان با تحلی��ل اوضاع تاریخی و 
جغرافیایی مؤلف و همچنین ویژگیهای او و حالات خاصی 
ک��ه پیام در آن تولید ش��ده اس��ت، به پیام اصلی رس��ید. 
تمامی این تلاشها حداقل ما را از قضاوتهای خودخواسته 
دور می‌کن��د و به نحوی به پی��ام اصلی نزدیک می‌گرداند. 
با این تلاش��ها سعی می‌شود بر مش��کل محدودیت فهم از 
جهت اوضاع محیطی مؤلف که پیش‌تر اش��اره ش��د، غلبه 
شود، اما برای غلبه بر محدودیتی که خود تولید کنندهؤ پیام 
دارد، باید به دنبال راه دیگری بود. مؤلف در انتقال معانی 
و مفاهی��م و منظورهای خ��ود در قالب پیام، محدودیتهای 
بس��یاری دارد. بس��یاری از ح��الات درون��ی انس��انها در 
قالبه��ای تن��گ کلام و پیام نمی‌گنج��د. گویا پی��ام، صرفاً 
نش��انه‌ای از حالات درونی فردی اس��ت که پی��ام را تولید 
کرده است و گیرندهؤ پیام صرفاً با تحلیل پیام نمی‌تواند به 
آن حالات برسد. بدین منظور با این پیش‌فرض که انسانها 
سرش��ت یکسانی دارند و در بس��یاری موارد اذهان دیگر 
همچ��ون ذهن ما عمل می‌کند، می‌توان به راهی دیگر برای 
نزدیک‌تر ش��دن به منش��أ پیام رس��ید. اگر گیرن��ده بتواند 
به‌ج��ای فهم پیام، خود ح��الات تولیدکنندهؤ پیام را در خود 
ایج��اد کن��د، می‌توان��د به غ��رض اصلی گوین��ده یا مؤلف 
نزدیک‌تر شود. به عبارت دیگر، روح 
پیام را نیز دریافته است. اشلایرماخر 
در این راه از واژهؤ »همدلی« اس��تفاده 
می‌کند. پس در این نوع تفسیر هرچه 

49

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

هرمنوتیک؛ 
کاهش‌دهندهؤ 
محدودیتهای 

فهم

1. Schleiermacher
2. Dilthey

3. Heidegger
4. Gadamer

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           49 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


50

همدل��ی گیرندهؤ پیام با مؤلف آن بیش��تر باش��د، به روح و 
منشأ پیام بیشتر نزدیک شده‌ایم. از این همدلی می‌توان به 
»درک فردیت تولیدکنندهؤ پیام« نیز تعبیر کرد. بدیهی است 
هیچ‌گاه نمی‌توان مطمئن شد که اصل پیام فراچنگ ما آمده 
اس��ت، بلکه در این روش بیش��تر تقریب ب��ه آن پیام مورد 

نظر است.
اش�الیرماخر فهم و تفسیر را »بازس��ازی«�و »بازتولید«� 
می‌دانس��ت. گادام��ر هرمنوتیک اش�الیرماخر را این‌گونه 

تعبیر می‌کند:
»زمانی‌که هنرشناس به فهم اثر هنری روی می‌آورد، در واقع به 
بازس��ازی تاریخی آن پرداخته و بر آن است که به دنیای ذهنی 
آفرینن��دهؤ اثر نف��وذ کند تا معان��ی آن را درک نماید؛ یعنی برای 
فهم اثر باید ذهنیت آفرینندهؤ آن را بشناسد. بازسازی تاریخی، 
دارای عناصری اس��ت. مفسر باید موقعیت اصلی را که هنرمند 
در ذهن خویش داشته، تأسیس و بازتولید کند و جهان ذهنی‌ای 

که اثر متعلق به آن است، احساس نماید.
در تفس��یر متن نیز قصه از همین قرار اس��ت. مفس��ر وقتی به 
فه��م متن نائل می‌آید که فرایند نخس��تین و اصلی ذهن مؤلف 
را ک��ه منجر ب��ه آفرینش متن ش��ده، باز‌آفرینی کن��د و به درک 
 فض��ای ذهنی حاکم بر مؤلف در حین تولید متن واقف ش��ود« 
)Gadamer, 1994, p. 166 به نقل از واعظی، 1380، ص87(.

اشلایرماخر نیز به محدودیتهای روش خود برای وصول 
به نیتّ کامل مؤلف اقرار دارد:

»ش��هود مس��تقیم قابل انتقال نیست. با 
مقایس��ه نیز هرگز به ش��خصیت حقیقی 
به‌طور کامل نمی‌توان نائل ش��د. این دو 

ش��یوه را باید از طریق ارتباط دادن به مجموع احتمالات، باهم 
ترکی��ب نم��ود« )Schleirmacher, 1959, p. 119 به نقل از 

پراودفوت، 1377، ص79(.
این‌گونه تفس��یر هرمنوتیکی ش��اید به تفس��یرهای قرآنی 
اش��اره داش��ته باش��د که برای درک معنای قرآن به شأن 
نزول آیات استناد می‌نمایند، ولی آن نوع نگاه عرفانی که به 
مشارکت در حالات معنوی پیامبر اکرم )ص( توجه می‌کنند، 
لایه‌های زیرین اندیش��هؤ اش�الیرماخر را بهتر می‌نمایاند.

این نوع روش هرمنوتیکی بیشتر برای اموری کاراتر است 
ک��ه در آنها حالات نفس��انی مؤلف بخش مهم��ی از پیام را 
تشکیل می‌دهد، اما مسائلی که حالات مؤلف نقشی در آنها 
ن��دارد، نمی‌توان��د از این روش هرمنوتیکی به��رهؤ چندانی 
بب��رد. در نتیج��ه بهتری��ن کارب��رد این روش در مس��ائل 
رمانتیکی اس��ت. اش�الیرماخر خود نیز به سنت رمانتیک 
وابس��ته بود و برای او هویت بس��یاری از ام��ور در جنبهؤ 
رمانتیکی آنها بود. بدیهی است این روش برای تفسیر آثار 
هن��ری می‌تواند نقش مهمی ایفا کند. اش�الیرماخر در دین 
نیز هویتی این‌گونه می‌دید، اما دین جنبه‌های متفاوتی دارد 
که جنبهؤ احساسی یکی از ابعاد آن است. اشلایرماخر برای 
تسری دادن روش هرمنوتیکی خود به دین، با فروکاستن 
دین به تجربهؤ دینی، سعی داشت این سنت تفسیری را در 

مقابل سنتهای تفسیری مبتنی بر متن حجیت ببخشد. 
دیلت�ای و تأکی�د بر تف�اوت علوم در 
محدودیته�ای فهم: تف��اوت پیش‌گفته 
درب��ارهؤ تمای��ز بی��ن عل��وم تجربی و 
نگرش��هایی ک��ه بیش��تر بر احس��اس 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

5. reconstruct
6. reproduce

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           50 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


51

مبتنی هستند، دیلتای را به بسط نظریهؤ هرمنوتیک کشاند 
و متوجه جنبهؤ دیگری از هنر تفسیر نمود. تمامی پیامهایی 
که گوینده ارس��ال کرده است، متأثر از حالات او نیستند. 
گوین��ده، متن را برای درک مخاطبان خودش می‌گوید. در 
نتیجه باید به معنای مس��تفاد از بیان خود نیز توجه داشته 
باشد. همان‌گونه که در آغاز بحث گفته شد، این معنا باید 
امر مش��ترکی بین م��ردم هم‌عصر آفرینندهؤ بیان باش��د تا 
بتوان��د با آن مقصود خود را برس��اند. تمرکز عالمان لغت 
که بیشتر از روش سنتی تفسیر پیروی می‌کنند، بیشتر بر 
امر مش��ترک بین هم‌عصران است و سعی آنها مصروف 
درک این معنای مش��ترک می‌گردد، چون مؤلف نمی‌تواند 
بی��رون از این قواعد س��خن بگوید. ل��ذا تحت‌تأثیر اوضاع 
محیطی خود نیز هس��ت. اما در نظ��ر دیلتای ویژگی علوم 
تجربی، داش��تنِ مابه‌ازاهای روش��ن است که خارج از این 
قالب، سخنِ گوینده نمی‌تواند معانی متفاوتی بیابد. پس در 
نظر دیلتای علوم تجربی از ش��مول روشهای هرمنوتیکی 

اشلایرماخر بیرون است.
در نظ��ر دیلتای معنای تفس��یر به پیام که خ��ود را در آثار 
بیان��ی، کتبی یا هنری م��ی نمایاند، مح��دود نمی‌گردد. او 
رفت��ار و کنش فردی و اجتماعی انس��ان را نی��ز از اموری 
دانس��ت که باید مش��مول قواعد تفس��یری ق��رار گیرد. به 
تعبی��ری نه فقط پیامهایی ک��ه از روی قصد و اراده آفریده 
می‌شود، باید دستخوش تفسیر قرار گیرد، بلکه رفتارهای 
ناخودآگاه انس��انی نیز باید به تفسیر درآید. علوم انسانی 
عه��ده‌دار تبیی��ن ای��ن حض��ور انس��انی اس��ت. پ��س باید 
هرمنوتیک را در علوم انس��انی متمرکز س��اخت، اما آنچه 

رفتارهای فردی و اجتماعی انس��انها را می‌س��ازد، متأثر 
از اوضاع فرهنگی آدمیان اس��ت. بدیهی است این اوضاع 
فرهنگ��ی از یک فرهنگ به فرهنگ دیگر یا در جریان تحول 
تاریخ��ی تغیی��ر می‌یابد. حض��ور تاریخی ی��ک فرهنگ و 
مش��خصه‌های بنیادین آن همانهایی هس��تند که در تفسیر 
رفتار انس��انی نقشی تعیین‌کننده دارند. گفتارهای انسانی 
نیز خود نوعی رفتار انس��انی اس��ت که باید در این بس��تر 
تاریخ��ی مورد توجه قرار گی��رد. لذا در نظر او هرمنوتیک 
در محدودهؤ علوم انس��انی قابل طرح است، اما منحصر به 
گفتار یا نوش��تار یا اثر هنری نمی‌شود، بلکه هر نوع رفتار 
انسانی را نیز در برمی‌گیرد، چون تحول بستر معنایی در 
تاریخ برای نشان دادن این حضور انسانی اهمیت دارد. لذا 

نگرش تفسیری باید متذکر روندهای تاریخی باشد. 
در نظر دیلتای مؤلف خواه شخص باشد یا حرکت فرهنگی، 
فردی تاریخی است که فردیت و بدیع بودنش فقط با شیوهؤ 
هرمنوتیک قابل ادراک اس��ت. او به تبعیت از اشلایرماخر 
معتق��د بود که تفس��یر از طری��ق ایجاد دوب��ارهؤ تجربه در 

شخص مفسر قابل دسترسی است. او می‌گوید: 
»مفس��ر با انتق��ال وجود خود از طریق تجرب��ه به یک موقعیت 
تاریخ��ی، می‌تواند لحظه به لحظه برخ��ی فرایندهای ذهنی را 
تأکی��د و تقوی��ت نموده، دیگ��ر فراینده��ا را در آن زمینه محو 
 کن��د و از ای��ن طریق حیات��ی دیگ��ر در خود به وج��ود آورد« 

 .)Dilthey, 1976, p. 258(
ب��ا ای��ن توصیف، دیلتای خود را در مس��یر اش�الیرماخر 
می‌داند، اما به تأثیرپذیری مؤلف از دوران خود نیز تأکید 
می‌کند. برخی برای تفس��یر آثار هنری به اوضاع فرهنگی 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           51 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


52

خل��ق اثر توجه وی��ژه‌ای می‌کنن��د. این تبیینه��ای تاریخی 
همانهایی هستند که دیلتای بر آنها تأکید می‌کرد. شناخت 
تاری��خ هنر اگر به معنای روش تفس��یر آثار هنری در نظر 
گرفته ش��ود، این مس��یر را دنبال می‌کند. بدیهی است که 
تفس��یرهای متن مح��ور بر عنصر ثاب��ت در تمامی دوران 
تاریخ��ی توجه می‌کنند، در حال��ی که دیلتای این عنصر را 

تحت تأثیر بستر تاریخی می‌داند.
هرمنوتیک فلسفی و اصالت نگرش مفسر به متن: تا این 
مرحله مفس��ر بایستی خود را با ش��رایط، ذهنیات، بستر 
تاریخ��ی و اوضاع فرهنگی خالق اثر هماهنگ و متناس��ب 
می‌کرد تا تفس��یر او دقت بیشتری داشته باشد، اما از این 
پس برخی ضرورت این نوع نگاه به تفس��یر را محل بحث 
دانس��تند. مگر نه این اس��ت که مقصود به‌وج��ود آورندهؤ 
پیام، ایجاد حالتی در گیرنده اس��ت؟ پس اگر حالات مفسر 
را نادیده بینگاریم، گویی اصلاً پیامی نداش��ته‌ایم. در قرن 
بیس��تم کس��انی همچون هایدگ��ر و گادامر س��عی نمودند 
هویت فهم را مورد بررس��ی قرار دهن��د. فهم در نظر آنها 
صرفاً یک دریافت انفعالی معنا نیس��ت، بلکه انس��ان با هر 
فهم��ی بر هوی��ت وج��ودی خوی��ش می‌افزای��د. گویی هر 
فهمی هویتی بر هویت ش��خص می‌افزای��د. پس فهم اصلاً 
از جن��س دریافت پیام نیس��ت، بلکه فه��م هویتی وجودی 
دارد. ح��ال اگر به جای آنکه از دانش و روش هرمنوتیکی 
برای رس��یدن به نفس پیام اس��تفاده کنیم، خود فهم را در 
شکل‌گیری وجودی انسان مفسر در نظر آوریم، دیگر فهم 
از روش بودن به هس��تی‌داری تغییر می‌یابد. بدیهی است 
ب��ا این تغییر نگرش، به‌جای اهمیت دادن به پیام یا مؤلف، 

این مفسر است که محور قرار می‌گیرد. 
از آنج��ا که دیلتای هرمنوتیک را دانش��ی نه در خدمت فهم 
متون، که از سنخ روش‌شناسی و معرفت‌شناسی می‌داند 
و آن را ب��ه ط��ور عام در خدمت علوم انس��انی می‌خواهد، 
هرمنوتیک فلس��فی که با هایدگر ش��روع می‌شود، در نظر 
گاه��ی کام�الً متفاوت، ش��أن هرمنوتی��ک را ارائ��هؤ روش 
ندانسته، رسالت آن را به جای روش‌شناسی، تأمل فلسفی 
در باب بنیانهای هستی‌شناسی فهم و تبیین شرایط وجودی 
حص��ول آن می‌دان��د، و آن را از س��طح روش‌شناس��ی و 
 معرفت‌شناسی به سطح فلسفه و هستی‌شناسی ارتقا می‌دهد 
)Heidegger, 1988, pp.182-203(. هرمنوتی��ک هایدگ��ر 
هرمنوتی��ک  ب��ه  هرمنوتی��ک  منط��ق  به‌ج��ای  گادام��ر  و 
فلس��فی تغییر ن��ام یاف��ت. »هرمنوتیک فلس��فی بر خلاف 
هرمنوتیکه��ای گذش��ته ن��ه ب��ه مقول��هؤ فهم مت��ن منحصر 
می‌ش��ود و ن��ه خ��ود را در چارچ��وب فهم علوم انس��انی 
مح��دود می‌کن��د، بلکه به مطل��ق فهم نظ��ر دارد و درصدد 
 تحلیل واقعهؤ فهم و تبیین شرایط وجودیِ حصول آن است« 
)واعظ��ی، 1380، ص 29(. در هرمنوتیک فلس��فی مفس��ر 

محور هرمنوتیک قرار می‌گیرد.
در هرمنوتیک فلسفی، فهم نمی‌تواند به درست و نادرست 
تقسیم شود، بدین معنا که فهمی که مطابق اصل پیام باشد، 
درست و فهمی که مطابق اصل پیام نباشد، نادرست تلقی 
گردد. همان‌گونه که گفته شد، مفسر نیز در شرایط خاص 
فکری خویش اس��ت و رسیدن به چیزی به‌نام »اصل پیام« 
وقتی میسر است که ما بتوانیم به‌درستی اصل پیام را درک 
ک��رده، س��پس آن را با فهم خویش مقایس��ه کنیم و از این 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           52 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


مقایسه صحت یا عدم صحت آن را بفهمیم. همدلی مفسر 
با مؤلف که اش�الیرماخر از آن سخن می‌گفت، چیزی جز 
همان حالات خاص مفسر نیست و نمی‌توان به درستی به 
حقیقت همدلی دس��ت یافت. اگر مؤلف به هر غرضی اثری 
را به‌وجود آورده باش��د، چرا بای��د به همان غرض مؤلف 
دس��ت یافت؟ اگر مفسر تفسیری از پیام یا اثر داشت، چرا 
بای��د این حالت درونی او در فهم با ملاکی خارج فهم مورد 
ارزیابی قرار گی��رد؟ آیا خود فهم که حالتی وجودی برای 

انسان پدید آورده است، ارزش نیست؟
ای��ن نگ��رش، اولاً در تبیینِ مش��ابهت اذه��ان، ثانیاً هویت 
مصداق��ی فه��م و ثالثاً مقص��ود مؤلف از ایج��اد اثر دچار 
مش��کلاتی اس��ت. این دیدگاه، عواملی را که همهؤ انس��انها 
بالوجدان برای فهم در خود می یابند، نادیده می‌گیرد. اما 
درسی که می‌توان از آن گرفت، این است که اهمیت مفسر 
در فه��م، بس��یار بیش از آن چیزی اس��ت ک��ه در نظریات 
سنتی هرمنوتیک ارائه می‌گردید. در این نوع نگرش، خالق 
اثر سعی نمی‌کند که پیامی را به خواننده انتقال دهد و آن را 
تحت‌تأثیر آنچه خود می‌خواسته، قرار دهد، بلکه در پی آن 
است که هر مفسری بنا بر مقتضیات خود به‌گونه‌ای بتواند 
با اثر تعامل کند. برای چنین منظوری آثاری بیش��تر تحت 
این نوع تفسیر قرار می‌گیرند که قابلیت تفاسیر متعدد داشته 
باش��ند. متون یا آثاری که بسیار روشن هستند، سخت‌تر 

ب��ه این نوع تفس��یر ت��ن می‌دهند و به 
همین دلیل است که در هنرها، امروزه 
س��بکهایی چ��ون ناتورالیس��م مورد 
توجه ق��رار نمی‌گیرند. تأکید بر اینکه 

اثر هنری مثل نقاشی، مجس��مه سازی، رمان و موسیقی 
خ��ود را در قالبی ورای قالبه��ای طبیعی و معمول خویش 
نشان دهند و همواره ابهامی به همراه داشته باشند، برای 
نزدیک‌تر ش��دن به این مقصود اس��ت و ش��اید کوبیسم با 

پیش‌فرض این نوع نگرش پدیدآمده باشد.
به نظر نویس��نده هریک از نظری��ات هرمنوتیکی وجهی از 
وجوه فهم را منکشف ساخته‌اند. هر یک به محدودیتی در 
فهم اش��اره کرده و راه حلی برای کاس��تن این محدودیتها 
ارائه نموده‌اند، اما برای تفس��یر یک اثر یا پیام می‌توان به 
تمامی عناصر تفس��یری نیز توجه کرد. برخی آثار بیشتر 
با هرمنوتیک مؤلف‌محوری هماهنگ هس��تند و این روش 
برای تفس��یر آنها کاراتر است. بررسی یک اثر هنری مثل 
»لبخن��د ژکوند« با تحلیل حالات لئون��اردو داوینچی� و در 
همدلی با او، لایه‌هایی زیرین فهم را مکش��وف می‌س��ازد. 
همچنین بررس��ی اوضاع تاریخی و محیطی خلق تابلو نیز 
لایه‌هایی دیگر را آشکار می کند، اما این اثر هنری کمتر به 
هرمنوتیک مفسر محور نزدیک می‌شود. گرچه می‌توان از 
آن چنین تفسیری را نیز برگرفت. آثاری همچون تابلوهای 
کوبیس��می خود را در معرض تفس��یر مفس��ر محور قرار 
می‌دهن��د و همدلی با مؤلف برای آنها اهمیت کمتری دارد. 
تئوری مفسر محور بیشتر زاییدهؤ نگرش سوبژکتیویستی 
و اومانیستی دوران جدید است. از آنجا که هویت هرچیز 
به نحوهؤ درک انس��ان از آن وابس��ته 
اس��ت و این انس��ان اس��ت ک��ه معیار 
حقیق��ت می‌گ��ردد )اومانیس��م(، ل��ذا 
نگرش مفس��ر محوری در این دوران 

53

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

7. Leonardo da Vinci

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           53 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


54

بیشتر مورد تأکید قرار گرفته است. 
 بت�ی و نظری�های جام�ع و کارا در هرمنوتی�ک: چ��ون 
نمی‌ت��وان خ��ود را به نگرش��های کاملاً سوبژکتیویس��تی 
مح��دود کرد، چرا که ش��رایط ابژکتیو نی��ز در فهم دخالت 
دارند، در نتیجه ب��رای یک نظریهؤ جامع باید هم ملاحظات 
سوبژکتیویس��تی و هم ویژگیهای ابژکتیویس��تی را مورد 
توج��ه ق��رار داد و همچنین اوض��اع مؤلف، مت��ن، محیط 
و مفس��ر را در نظریهای جامع لحاظ نم��ود. در این زمینه 
ایملی��و بت��ی )1968 -1890( ع�الوه بر ارائ��هؤ بیانی جامع، 
س��عی نموده اس��ت روش خود را از ص��رف تبیین به یک 
دس��تورالعمل روشی بسط دهد. تلقی بتی از ماهیت فهم و 
تفسیر با هرمنوتیک اشلایرماخر و دیلتای بیشتر شباهت 
دارد. از نظ��ر بتی، تفس��یر فعالیتی اس��ت که ه��دف از آن 
رس��یدن به فهم اس��ت. فهم نیز عب��ارت از درک ذهنیت و 
روان فرد دیگر است. پس تفسیر به امید رسیدن به ذهنیت 
و دنی��ای روانی فرد بیگانه ص��ورت می پذیرد. بتی در این 

باره می گوید: 
»م��ا زمان��ی فعالیت تفس��یری خوی��ش را آغاز می‌کنی��م که با 
اش��کال و ص��ور قاب��ل درک��ی مواجه می‌ش��ویم؛ اش��کالی که 
ذهنی��ت تبل��ور یافته در آنه��ا، از آن طریق فهم م��ا را مخاطب 
ق��رار می‌ده��د. ه��دف از تفس��یر، درک معنای این اش��کال و 
 یافت��ن پیامی اس��ت که آنه��ا می‌خواهن��د به ما منتقل س��ازند« 

.)Betti, 1962, pp. 42-43(
در نظر بتی فرایند تفسیر دائماً سه ضلعی است، زیرا افزون 
بر مفس��ر، قالبهای معن��ادار و ذهنیتی ک��ه در این قالبها و 
اظهارات معنادار متجسد شده‌اند، دو عنصر دیگر این فرایند 

را تشکیل می‌دهند. درک و ذهنیت فرد دیگر از طریق تفسیر 
 اظهارات معنادار آن ذهنیت و روان بیگانه صورت می‌پذیرد 

.)Bleicher, 1980, p. 30(
بتی فرایند هرمنوتیکی تفس��یر را پیمودن مس��یر آفرینش 
اثر می‌داند، با این تفاوت که در اینجا عکس مس��یر پیدایی 
اثر پیم��وده می‌ش��ود. در آفرینش اثر، ذهنی��ت و مقاصد 
صاح��ب اثر نقط��هؤ آغازین فراین��د خلق اثر اس��ت، اما در 
فراین��د هرمنوتیکی تفس��یر، نقط��هؤ پایانی، وص��ول به آن 
ذهنیت و مقاصد است، زیرا مفسر برآن است که از تفسیر 
اثر به فهم ذهنیتی برس��د که س��بب خلق آن ش��ده است و 
دنیای معنایی متبلور در سیمای اثر را باز آفرینی کند. این 
بازتولید و بازآفرینی در ذهن مفسر انجام می‌پذیرد، یعنی 
ذهنیت بیگانهؤ صاحب اثر را که در موضوع تفسیر متجسد 
ش��ده اس��ت، در ذهن خویش ترجمه می ‌کن��د و در درون 

خویش به بازاندیشی و بازآفرینی آن می‌پردازد.
گام��ی که در فرایند تفس��یر به س��وی بازآفرین��ی و انتقال 
ذهنی پیموده می‌ش��ود، با یک مش��کل جدّی رو‌به‌روست. 
منشأ این مشکل این است که فرایند تفسیر باید دو خواستهؤ 
به ظاهر متقابل و ناس��ازگار را ب��رآورد. از طرفی انتظار 
این اس��ت که تفسیر عینی باش��د. بدین صورت که معنای 
بازس��ازی ش��ده توسط مفس��ر باید تا حد امکان با معنای 
واقع��ی آنه��ا منطبق باش��د. از طرف دیگ��ر، نمی‌توان این 
واقعیت را نادیده گرفت که این بازس��ازی در ذهن مفس��ر 
ص��ورت می‌پذیرد و قابلیتهای ذهنی او در نحوهؤ انجام آن 

سهیم است )واعظی، 1380، ص444(.
بنابرای��ن، م��ا ب��ا تع��ارض ظاه��ری می��ان ذهن‌گرای��ی و 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           54 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


عینی‌گرایی روبه‌روییم. ذهن‌گرایی که همیش��ه با تفس��یر 
همراه اس��ت، و عینی‌گرایی که هدفِ فرایند تفس��یر است، 

غیر قابل اجتماع به نظر می‌رسند.
از نظ��ر بت��ی ای��ن تقاب��ل ظاه��ری، 
نقط��هؤ آغازی��ن نظری��هؤ عام تفس��یر 
عــمـ��ل  زیــ��را  مـی‌نـمـایـان��د،  را 
هـرمـنـوتـیـکی چیزی جز دیالکتیک 
می��ان س��وژه و اب��ژه نیس��ت، و این 
دیالکتیک، امکان صورت‌بندیِ روش‌شناس��ی‌ای را فراهم 
م��ی‌آورد که به کم��ک آن صحت نتایج تفس��یری تضمین 
می‌شود )آیت‌اللهی، 1385، ص25(. روش‌شناسی تفسیر، 
از قوانین��ی برآم��ده ک��ه بتی آنه��ا را قوانی��ن هرمنوتیکی 
می‌نام��د. از نظر وی چهار قان��ون هرمنوتیکی وجود دارد 
که از آن میان، دو مورد دربارهؤ موضوع )ابژه( و دو مورد 

دیگر دربارهؤ مفسر )سوژه( است:
قان��ون اول: ب��ر اس��اس قان��ون اول، اث��ر را باید حس��ب 
ارتباطش با ذهنیتی که در آن متبلور ش��ده اس��ت، تفسیر 
ک��رد. این قانون را می‌ت��وان اصل »اس��تقلال هرمنوتیکیِ 
موضوع«� یا قانونِ ماندگاری معیارهای هرمنوتیکی نامید 

. )Betti, 1962, pp. 57-58(
قان��ون دوم: بتی قان��ون دوم را »اصل تمامی��ت« یا قانون 
»س��ازگاری معنا«� نامیده است. مفاد قانون دوم تأکید بر 

ارتب��اط ج��زء و کل و ل��زوم توجه به 
نق��ش و تأثی��ر متقاب��ل کل و جزء در 
فرایند تفسیر اس��ت. معنای جزء باید 
با تمامیت اثر سازگار باشد و هر جزء 

از موضوع فقط با توجه به کلیت و تمامیت معنایی آن فهم 
شود.

نظ��ام فرهنگی را نیز می‌توان تمامی��ت و کل تلقی کرد. در 
نتیجه، اث��ر و قالب معنادار، جزئی از نظام فرهنگی اس��ت 
ک��ه فهم کامل آن به فهم آن نظام وابس��ته اس��ت، همچنان 
 ک��ه فه��م نظ��ام فرهنگی در س��ایهؤ فهم اجزا میس��ر اس��ت 

.)Ibid, p. 59(
قانون س��وم: مفاد قوانین س��وم و چهارم دربارهؤ مفس��ر 
اس��ت. مف��اد قانون س��وم آن اس��ت که مفس��ر مجبور به 
ردیاب��ی مج��دد فراین��د ذهنی منته��ی به خلق اث��ر در ذهن 
خویش اس��ت. مفسر باید به بازسازی درونی ذهن بیگانه 
بپ��ردازد و ذهنی��ت خالق اث��ر را به ذه��ن و درون خویش 
ترجمه کند. بت��ی آن را قانون »فعلیت فهم«10می‌نامد، زیرا 
این قانون بر دخالت فعلیت دنیای ذهنی مفسر در عمل فهم 

تأکید می‌کند.
قان��ون چه��ارم: بتی قان��ون چه��ارم را »تناس��بِ معنایی 
معنا«11ی��ا  هرمنوتیک��ی  »مطابق��ت  قان��ون  ی��ا  فه��م«  در 
»هماهنگ‌سازی«12 می‌نامد. طبق این قانون، مفسر موظف 
اس��ت فعلیت ذهنی خویش را با آنچ��ه از موضوع دریافت 
 می‌کن��د، در بیش��ترین س��ازگاری، تجان��س و هماهنگ��ی 

.)Ibid, p. 85( قرار دهد
بت��ی در پای��ان کتاب خود تصریح می‌کند ک��ه زمینهؤ ذهنی 
مفسر و خبرویت او در دانش مربوط 
به موضوع اثر نقشی بسیار مثبت در 
فهم عمیق آن ایفا می‌کند، زیرا روشن 
اس��ت که مفسرِ آشنا با مباحث هنری 

55

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

چهار قاعده 
برای تفسیر

8. autonomy
9. coherence of meaning

10. actuality of understanding
11. correspondence
12. harmonization

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           55 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


ب��ه خوبی درک می‌کند ک��ه متن یا اثر هنری به چه مباحثی 
پرداخته و چه پرسش��های آش��کار و پنهانی را پاسخ گفته 

است.
فه��م و تفاهم نه تنه��ا در بیان الفاظ، 
که در نوشتار و همچنین آثار هنری 
و حت��ی تجربه‌های دین��ی و اخلاقی 
نی��ز وج��ود دارد. دیلتای فه��م را نه 
به گفتار، ک��ه به رفتارهای انس��انی 
اع��م از خودآگاه و ناخودآگاه تعمی��م داد. در این عرصه، 
با محدودیتهایی مواجه خواهیم بود. مس��ئلهؤ اذهان دیگر، 
مکانیس��م ش��کل‌گیری معنا در اذهان دیگر، مشکل تجسم 
بخش��یدن ب��ه معن��ا در الف��اظ یا آث��ار هن��ری و پیچیدگی 
بیش��تر هنر در این س��احت، درجهؤ خودآگاه��ی در فرایند 
ش��کل‌گیری اثر یا لفظ، مش��کلات کاربردی معنا به عنوان 
رابط��هؤ نش��انه‌ها و معنا، تغیی��ر اوضاع فرهنگ��ی و تغییر 
بس��ترهای معنایی، انتقال نشانه به ذهن مفسر و رابطهؤ او 
با معنا در کاربرد، وضعیت شخصی مفسر و پارادایمهای 
ذهنی او در شکل‌گیری معنا، بازآفرینی یا آفرینش معنای 
جدی��د در قالب طرح ذهنی��ت معنایی و نهایتاً بررس��یهای 
فرامعنایی مس��ائلی هس��تند که تحلیل آنها ب��رای ارائهؤ یک 

نظریهؤ هرمنوتیکی اهمیت بسیار دارد.
هریک از نظریه‌پ��ردازان در عرصهؤ هرمنوتیک به زوایایی 
از این مسائل پرداخته و سعی کرده‌اند لایه‌هایی از تفسیر 
را برگش��ایند. اش�الیرماخر بر اهمیت دست یافتن بر نیتّ 
و ح��الات مؤل��ف تأکید ک��رد و از همدلی با مؤلف س��خن 
گف��ت. دیلتای اوضاع فرهنگ��ی مؤلف و پیدای��ی اثر را که 

متأثر از اوضاع تاریخی اس��ت، متذک��ر گردید. در نظر او 
تمام��ی متون و پیامها در معرض تفس��یر قرار نمی‌گیرند. 
او هم به تفس��یر حضور تاریخی انسانها و رفتارهای آنها 
اهمیت داد و هم به محوریت علوم انس��انی برای تفس��یر. 
هایدگر و گادامر از هرمنوتیک فلس��فی سخن گفتند و فهم 
را نوعی وجود دانس��تند که در آنچه به‌نام مفسر معروف 
اس��ت، رخ می‌دهد. در این نوع هرمنوتیک نزدیک شدن به 
اصل پیام معنای خود را از دس��ت می‌دهد و ذهنیت مفسر 
برسازندهؤ فهم است. علی‌رغم آنکه هر یک از این دیدگاهها 
در بوتهؤ نقد دیگران قرارگرفته اس��ت، اما نقش روشنگری 
عناصر فهم که در معرض تفس��یر ق��رار می‌گیرند، اهمیت 
بس��یار دارد. در این میان دیدگاه امیلیو بتی بررس��ی شد 
و بر عناصر گوناگون مؤثر بر فهم در دیدگاه او پرداختیم 
و برخ��ی مزایای روش هرمنوتیکی او را برش��مردیم. این 
نگرشهای تفسیری را با هنر آزمودیم و دیدیم برخی آثار 
هنری بیش��تر در مع��رض یک نظریهؤ هرمنوتیکی هس��تند 
و برخی دیگر مش��مول نظریه‌ای دیگ��ر )گرچه همه نیز به 
نحوی با تمامی نظریات تفس��یری مرتبط هستند(. تفسیر 
گلستان سعدی چندان در معرض هرمنوتیک مفسر محور 
نیست، درحالی که زیبایی اشعار حافظ و ابعاد معنایی آن 

را در نظریه‌های تفسیری مفسر محور می‌توان کاوید.

56

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

نتیجه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           56 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


57

آیت‌الله��ی، حمیدرض��ا. )1385(، »ملاحظات هرمنوتیکی در ترجمهؤ متون دینی و فلس��فی« در فصلنامه علمی ـ پژوهش��ی 
مطالعات ترجمه، سال چهارم، شمارهؤ پانزدهم.

واعظی، احمد. )1380(، درآمدی بر هرمنوتیک، تهران، مرکز نشر پژوهشگاه فرهنگ و اندیشهؤ اسلامی. 
پراودفوت، وین )1377( تجربهؤ دینی. ترجمه و توضیح از عباس یزدانی، قم، مؤسسهؤ فرهنگی طه.

Betti, Emilio. (1962), Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissenschaften, Translated in 
Bleicher, Joseph (1980) Contemporary Hermeneutics, Routledge and Kegan Paul.
Bleicher, Josef. (1980), Contemporary Hermeneutics, Routledge and Kegan Paul.
Dilthey, Wilhelm. (1976), Dilthey, Wilhelm: Selected Writings. Trans. H. Rickman. Cambridge, 
Cambridge University Press.
Gadamer, Hans George. (1994), Truth and Method, New York, Continum.
Grondin, Jean. (1994), Introduction to Philosophical Hermeneutics, Yale, Yale University Press.
____________. (1995), Sources of Hermeneutics, New York, State University of New York Press.
Heidegger, Martin. (1988), Being and Time, Translated by John Macquarrie and Edward Robinson, 
Oxford, Basil Blackwell.
Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst. (1959),  Hermeneutik: nach den Handschrften. Ed. H. Kimmerle, 
Heidelberg, Carl Winter Universitatsverlag. 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           57 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


هنر«  »پیمان  هایدگر: 
فلسفه* »شامگاه«  در 

اولیای��ی فری��د  س��یمون  دکت��ر 
مدرس و محقق وابسته به دانشگاه 

اروپایی تحقیقات در پاریس
Olisimon3@yahoo.fr

مترجم: علی عامری مهابادی

تاری��خ دریافت مقال��ه: 87/8/6
تاریخ پذی��رش نهایی: 87/9/18

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           58 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


59

متعدد  مسائل  با  هستی«  »معنی  دربارهؤ  هایدگر�  مارتین  تعیین‌کنندهؤ  پرسش‌گریِ  ارتباط 
دنیای»سرگردان« ما را می‌توان به بهترین نحو با تأکید وی بر متناهی‌بودن بنیادین این دنیا 
امکان  تا بهتر بتواند بر  تشریح کرد. در واقع، هایدگر هستی را به صورتی رونوشت کرد 
خاص هستی‌شناختی این دنیا تأکید کند؛ دنیایی که به گفتهؤ او بنیان هستی‌شناختی مطلق آن 
چیزی جز »ورطهؤ هستی« نیست که به‌عنوان »بی‌بنیادی ورطه‌مانندش« درک می‌شود. در متونی که هایدگر طی سالهای 
پس از جنگ جهانی دوم نوشت و مشخصاً در سخنرانی جنجال‌برانگیز »بِرمن«� که در 1949 با عنوان »خطر« ارائه شد، 
وی به وضوح »ورطهؤ هستی« را با مفهوم »مرگ« یکی شمرد که در حکم »کاشانهؤ هستی« درک می‌شود. هایدگر برای 
آنکه بتواند با چنین روشی به مرگ بیندیشد، مفهوم »دنیا« را که نقشی کلیدی در سخنرانی تأثیرگذارش در اواسط دههؤ 
1930 دربارهؤ »هنر« داشت، تغییر داد. با توجه به تأکید خود هایدگر بر »یگانگی« سرچشمهؤ اثر هنری و »حقیقت« در حکم 
»ورطهؤ هستی«، ما در ادامه استدلال خواهیم کرد که صرفاً‌ دستاورد »هنر« به‌عنوان »شعر« است که می‌تواند بیانگر مرگ 

در حکم »کاشانهؤ هستی« و نیز افق باز »ماهیت حفاظت‌شدهؤ«‌ آن گردد.  

واژگان کلیدی:
هستی، ورطه، افق بازِ هستی، محاکات، شعر، مرگ، هنر.    

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

* اصل این مقاله به زبان انگلیسی تالیف و در انتهای پژوهشنامه به چاپ رسیده است. بازبینی و اصلاح ترجمه مقاله توسط مولف انجام شده است. )پژوهشنامه(
I. Martin Heidegger
II. Bremen

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           59 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


»زمانهؤ ما زمان س��اعت شامگاه است« 
 )Heidegger, 1989, GA 65, p. 397(
کلی��ت مقاله در باب »سرچش��مهؤ اثر 
هنری« به شیوه‌ای آگاهانه و در عین 
حال ناگفته در مسیر پرسش دربارهؤ 
جوهرِ هستی پیش می‌رود. پس تأمل در هنر به طور کلی 
و عامدانه بر اساس پرسش هستی تعیین می‌شود. هنر را 
نباید در حکم عرصهؤ دستاوردهای فرهنگی یا بازتاب روح 
ارج نه��اد، زیرا به رخدادی تعل��ق دارد که در آن »معنای 
هس��تی« )ن��گاه کنید به هس��تی و زمان( تعیین می‌ش��ود. 

هنر مترادف با پرسش��ی ‌است که در 
مقالهؤ مذکور هیچ پاسخی به آن داده 
نمی‌شود. آنچه شاید ظاهراً پاسخ به 

60

 نظر آید، در واقع شیوه‌های متفاوتی از طرح پرسش است« 
 .)Heidegger, 1977, GA 9, p. 75(

»اث��ر هنری ب��ا ارائهؤ چیزی که خ��ود را در افق��ی باز محصور 
می‌س��ازد، زمین را می‌نمایاند. چنین اث��ری صرفاً‌ زمین را در 
حکم تنها دستمایهؤ‌ خود حفظ نمی‌کند، بلکه خودمحصو‌ری� 
آن را آش��کار می‌س��ازد. از آنجا ک��ه اثر هنری زمی��ن را ارائه 
می‌ده��د،‌ به نوعی خ��ود را در زمین می‌نمایان��د. چون زمین 
زیربنای خودمحصور‌گری اس��ت که اث��ر در آن بروز می‌یابد، 
زیربنایی که چون اساس��اً و همواره خود را محصور می‌سازد، 

.)Heidegger, 1982, pp. 5-22( »نوعی ورطه� است
»گنجین��هؤ معنی در اث��ر هنری و نیز یکپارچگ��ی اثر بر تز کلی 
فلسفهؤ هایدگر دلالت دارد و به آن اعتبار می‌بخشد. اینکه وقتی 
وجودی، خود را در افق بازِ حضورِ کامل آشکار می‌سازد، در 
عی��ن حال خود را پنهان می‌س��ازد. خودبس��ندگی� اثر هنری 
خودبس��ندگی یک وجود را تضمین کند. پس تحلیل هایدگر 
از اثر هنری دیدگاههایی را می‌گش��اید که به ترس��یم تحولات 
 تفک��ر هایدگ��ر در س��الهای آخ��ر زندگ��ی او مرتبط اس��ت«� 

 . )Gadamer, 2003, pp. 97-112(
»از یک س��و می‌خواهم بر ریش��ه‌دار ‌بودنِ روش��نگری� تأکید 
کنم، به صورت نوعی پرس��ش‌گری فلس��فی ک��ه در آنِ واحد 
رابط��هؤ ما را با زمان حال، ش��یوهؤ تاریخی وجودمان و در عین 
حال ش��کل‌گیری خود را به منزلهؤ‌ سوژه‌ای مستقل مسئله‌ساز 
می‌کند. از س��وی دیگر، می‌خواهم ب��ر این واقعیت تأکید کنم 
که رشتهؤ‌ پیوند دهنده‌ای که ما را با چنین 
ش��یوه‌ای به روشنگری مرتبط می‌سازد، 
همانا وف��اداری به عناص��ر یک دکترین 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

1. Self-enclosedness  
2.  Ab-grund

3.  Self-containment
4. در اینجا به ترجمهؤ فرانسوی این متن مراجعه کرده‌ام.

5. Aufklärung

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           60 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


61

خاص نیس��ت، بلکه به نوعی فعال‌س��ازی دایمی یک نگرش 
اس��ت، نوعی برخورد و خوی فلسفی که می‌توانیم آن را نقد 

 .)Foucault, 1994(  »دائمی وجود تاریخی‌مان بدانیم
این پرسش ناگزیر مطرح خواهد شد 
که چرا هایدگر؟ چگونه میراث فکری 
فیلسوف بحث‌انگیز آلمانی می‌تواند 
ب��ه تحول دنی��ای »پس��امتافیزیکی« 
و »چن��د فرهنگی« ما مربوط ش��ود؟ 
در م��ورد چنی��ن دنیای��ی، می‌توان 
اس��تدلال کرد که »زوال« دنیایی فرهنگی مشخصاً‌ سنتی 
در »غرب« را بدیهی می‌شمرد، دنیایی که »نگهداریِ«� آن 
یک��ی از دغدغه‌های اصل��ی »متفکر محافظ��ه‌کار انقلابی« 
بود که مارتین هایدگر در سراس��ر زندگی‌اش باقی ماند. 
در واقع، ش��اید بتوانیم به ش��کل صریح‌تری بپرسیم که 
هایدگ��ر احتمالاً‌ و اصولاً در »نگهداری« چه چیز می‌تواند 
به ما کمک کند؟ یا چنان‌که برخی از مفس��ران فرانس��وی 
آث��ار وی ک��ه حاضر ب��ه عذرخواهی ب��رای او نیس��تند، 
می‌پرس��ند هایدگ��ر در »محافظ��ت� از چ��ه خاط��ره‌ای« 
می‌تواند به ما کمک کند؟ )1( شاید این پرسش که بازتاب 
نظریات خود هایدگر اس��ت، باعث س��رخوردگی بیش��تر 
خوانن��ده از ای��ن متن ش��ود: جوهر »محافظ��ت به عنوان 

چگونه  چیس��ت؟  نگهداری« 
و  »محافظ��ت  ب��ه  می‌ت��وان 
نگهداری« در حکم شیوه‌ای‌ 
»متفاوت« از »هستی« نسبت 
»ب��وده ‌اس��ت«،  آنچ��ه  ب��ه 

نگریس��ت؟ بنابر اصطلاح مش��هور هایدگ��ر در »غرب« و 
»ش��رق« چه چیز در حک��م تاریخ و فرهنگ به ما رس��یده 
اس��ت؟ در چارچوب تاریخ »متافیزیکیِ غرب« چه چیز به 
ما در »غرب« و »ش��رق« رس��یده است؟ در واقع آیا زمان 
مناسبی فرا نرسیده که بپرسیم تفکر دقیق به معنای ژرف 
» نگه��داری« ش��اید نهایتاً ب��ه بیان ضمن��ی و محافظت از 
چیزی بیش از دغدغه‌ای صرفاً روشنفکری محافظه‌کاران 
بینجام��د؟ بی‌تردی��د، »بحران معن��وی و دیرپای غرب« و 
»زوال فرهنگ��ی ش��رق« که غالب��اً مورد س��وءتفاهم قرار 
گرفته اس��ت، نش��ان می‌دهد که چنین پرسش��هایی دیگر 
پاسخهایی »س��اده« و به عبارتی »صرفاً جزم‌اندیشانه«� 
ندارند. این واقعیت نیز همان قدر آش��کار اس��ت که شاید 
به اذعان برخی از نویس��ندگان مطالب این مجلد پژوهش 
جس��ت‌وجوی پی‌گیرانهؤ آنها برای تفکر در مورد »آیندهؤ« 

کلی فلسفه در دنیای ما ضروری و اجتناب‌ناپذیر است.
ب��ه هر ح��ال، امروزه اذعان ب��ه اینکه »غای��تِ محافظت‌ و 
نگه��داری« به قول خ��ود هایدگر ب��ه نح��و گریزناپذیری 
از درک مبتن��ی بر»س��اختار هس��تی یزدان‌ش��ناختی«� از 
»هستی« فراتر خواهد رفت، نمایانگر صداقت تفکر است)2( 
)در حکم زیربنایی که با خود یگانه است و بر خود حضور 
دارد و ش��اید بدین حیث بت��وان آن را »حفظ«10 کرد( زیرا 
در چارچوب دنیای معاصر 
ک��ه از نظر فرهنگی آش��فته 
اس��ت، چ��ه کس��ی می‌تواند 
فقط به »حفظِ« چیزهایی که 
بوده است راضی باشد؟ چه 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

6. conservation 
7 .safeguarding

8. dogmatic
9. Onto-Theological

10. to preserve

مقدمه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           61 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


62

کسی مایل است که صرفاً به آنچه »بوده است« بپردازد، 
در حالی‌ک��ه خود را با این تفک��ر می‌فریبد که با انجام این 

کار آنچه »بوده است حقیقتاً محافظت می‌شود«؟
در دنی��ای »س��ردرگم« ما به راحتی می‌ت��وان تصور کرد 
ک��ه صرفاً‌»حفظِ« چیزی که »بوده اس��ت«،‌  مناس��ب حال 
کسانی‌اس��ت که نمی‌خواهند بپذیرند آنچه دوس��ت دارند 
»حفظ کنند« به نحو گریزناپذیری »متحول می‌ش��ود«. به 
عب��ارت دیگر، ثابت می‌ش��ود آنچه بوده اس��ت، چنان‌که 
پل والری در ش��کلی به ی��اد ماندنی11 بیان نموده اس��ت، 
میراست و بدین ترتیب، فاقد »ماهیتی« ابدی‌است که بتواند 
»حفظ« آن را توجیه کند. حتی اگر تاریخ، فرهنگ، زبان یا 
سنتهای مذهبی و تاریخی در شکل آرمانی خود به بنایی 
تاریخی تبدیل ش��وند ک��ه باید آن را حفظ ک��رد. در واقع 
اندیشیدن در مورد »تحول« مشکل‌سازِ دوران معاصر ما 
ناگزیرِ به چیزی جز بن‌فکنی12ِ تنگنای هستی‌شناختی آن 
در مفهوم متافیزیکی »هستی« نمی‌انجامد )3( که به آن را 
در حکم زیربنای »خودحاضر«‌ از امر یگانه در چندگانگی 
متف��اوت اثرات امر یگانه می‌نگرد، زیرا گذر متناهی زمان 
که »تخمین‌ناپذیر« اس��ت، در واقع »امر س��اختگی«13 و نه 
صرف��اً خیالیِ یگانه و یکس��ان بودن این ام��ر را منتفی و 
عم�الً بن‌فکنیِ می‌کند. حال فرقی ن��دارد که این امر تا چه 

حد خوب »حفظ شده باشد«. 
در واق��ع چنان‌که ژاک دریدا 
هـوش��مـندانه خـاطرنش��ان 
»بـن‌فـکن��ی  اس��ـت،  ک��رده 
امری‌اس��ت که ب��ه هر روی 

فراسوی »خودماندنِ خود«14 و غایت‌شناسیهای آن تحقق 
خواهد پذیرفت.15 در »شامگاهِ« فلسفهؤ غرب و تمام »امور 
متافیزی��کِ ایدئولوژیک« منت��ج از آن، در مقطعی تاریخی 
ـ‌ هستی‌ش��ناختی، جایی‌که امکان خ��اص و متناهی بودن 
ریشه‌ای تمام »هستی« در تاریخ به نحوی برگشت‌ناپذیر 
واضح شده است، چگونه پرس��ش‌گری هایدگر می‌تواند 
به ما کم��ک کند تا موقعیت‌مان را در دنیای خویش تعیین 

کنیم؟ 
جهان��ی که به گفتهؤ خودِ هایدگر ما برحس��ب تقدیر، نقش 
»دیر رسیده‌های آن را داریم«16 به عبارت دیگر، همچون 
کسانی که ورودشان )به صحنهؤ شکنندهؤ تاریخ »تراژیک« 
س��یارهؤ ما( در حکم وارثان یا وابس��تگان به س��نت تفکر 
دیرپ��ای غرب��ی پیرام��ون »زیربنایی« وجود )ب��ه معنای 
خود حضوری مطلق امر یگانه( ما را در زمین و زیربنای 
)ب��ه دو معنای مضاعف و متضاد ای��ن اصطلاح در زبان 
انگلیسی( »بی‌بنیادی ورطهؤ مرموز« خود قرار خواهد داد؟

1. در ورطهؤ »هستی«
از  برخ��ی  در  هایدگ��ر  چنان‌ک��ه 
نوش��ته‌های مهم خود طی س��الهای 
پس از 1945 خاطرنش��ان می‌کند17،  
محافظت از »حقیقتِ وجود«، 
»متناهی‌ب��ودنِ«  پذی��رش  و 
ریش��ه‌ای وجود انس��ان در 
و  تکنول��وژی‌زده  دنیای��ی 
»پسامتافیزیکی« دیگر ربطی 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

11 . formulated
deconstruction .12 البت��ه ب��ر ایج��اد بنِ جدید ه��م دلالت دارد که مع��ادل به کار رفت��ه آن را منتقل 

نمی‌کند، اما از سایر معادلهای فارسی دقیق‌تر است.     
13. چنان‌که ژاک لاکان ملاحظه کرده است، امر ساختگی دقیقاً معادل امر خیالی نیست، زیرا بیانگر 

نحوی محدود و سامان یافته در تمایز امر خیالی از آنچه »واقعیت« دارد و »حقیقت« است.
14. the “ipseity”  of the “ipse”

15. خصوصاً نک بحث دریدا در مورد »غایت« و »ایده« در بخشی ازVoyous” (Rogues)“   با عنوان  :

تز اصلی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           62 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


به »حفظ« سرچشمهؤ تاریخی و اسطوره‌ای شدهؤ ما ندارد. 
به عبارت دیگر، چنین دنیایی در انجام آنچه زمانی شبیه 
به خیالات لجام‌گس��یختهؤ یک انسان روشن‌بین و منزوی 
می‌نم��ود، خ��ود را بس��یار »کارآمد« نش��ان داده اس��ت. 
اکنون دنیای فوق به شکلی س��اده‌انگارانه تمام ارجاعات 
»روش��ن‌گرانه« به اتکای »عملیاتی« و آش��کار خود را بر 
چند مفهوم پایهؤ »متافیزیکی« نفی می‌کند، دنیایی که در آن 
پیروزی تکنولوژی »مدرن« باعث خواهد ش��د تا »تحریکِ 
فائوستی« طبیعت در حکم شبیه‌سازی ژنتیک به احتمالی 
بسیار واقعی تبدیل شود. به علاوه در چنین دنیایی شاید 
تعریف »معقول‌ترین حیوانات« )انسان( را حداقل از جنبهؤ 
نظری بتوان با دقت »دوباره برنامه‌ریزی« کرد، یا چنان‌که 
خود هایدگر می‌توانست بگوید »به ‌هم ریخت« )4(. گویی 
که »منحصر به فرد ‌بودن« این تجربیات پیش��ینِ انس��انی 
از جمله تولد یا مرگ را کنار می‌گذارد )گرچه شاید کاملاً 
نابود نکند(، دنیایی که در آن به قول میشل فوکو که زمانی 
ب��ا لحنی قاطع گفت )Foucault, 1975, p. 82( ماهیت فرم 
هستی‌ش��ناختیِ انسان که حاکم بر تخت پادشاهی سوژهؤ 
مدرن تسلط دارد، از نظر تاریخی به عنوان امکانی خاص 
به ش��کلی بدون بحث و برگشت‌ناپذیر آشکار شده است. 
در چنین دنیایی می‌توان به شیوهؤ متقاعد‌کننده‌ای استدلال 

نمود که مهم‌ترین وجه مثبت 
هایدگر  فلسفی  پرسش‌گری 
در تفک��ر دربارهؤ »گذش��ته« 
از  مجموع��ه‌ای  منزل��هؤ  ب��ه 
»امکانات باز« نهفته است که 

»حفظ« آنها را می‌توان در حکم ش��یوه‌ای از »هس��تی در« 
یا به عبارت دیگ��ر، ارتباط با دنیایی خاص و تاریخی در 

پرتو »آیندهؤ ناشناختهؤ آن« استنباط کرد. 
نی��ازی به گفتن نیس��ت، منظ��ور همان آینده‌‌ای اس��ت که 
هایدگر آن را در حکم تعیین‌کنندهؤ »حال« و دارای نقش��ی 
خطیر در ش��کل‌دادن ب��ه »تحول« حال می‌دان��د، آینده‌ای 
که ماهیتِ متناهی و کنترل‌ناپذیر آن باعث خواهد ش��د تا 
صرفاً به چیزی جز بازس��ازی گذشته تبدیل شود. حتی 
اگر چنان‌که خود هایدگر غالباً خاطرنش��ان کرده اس��ت، 
این تخصیص18ِ اجتناب‌ناپذیر گذشته در حکم مجموعه‌ای 
از امکان��ات خ��اص و باز یا به عبارت��ی، امکانات تاریخیِ 
متناه��ی باش��د. به ط��ور خلاصه پرس��ش‌گری فلس��فی 
هایدگ��ر می‌توان��د در اندیش��یدن درب��ارهؤ آین��دهؤ دنی��ای 
»پس��امتافیزیکی« و »چن��د فرهنگ��ی« نقش مهمی داش��ته 
باش��د، زیرا به مس��ئلهؤ »سرنوش��ت آیندهؤ« وجود جمعی 
م��ا به صورت » تخصی��صِ باز« گذش��تهؤ‌مان می‌پردازد. 
چنان‌ک��ه هایدگ��ر در برخ��ی از نوش��ته‌های تعیین‌کننده 
 و بحث‌انگی��ز خود در س��الهای پس از جن��گ جهانی دوم 
)Heidegger, 1994, GA 79, pp. 47-67( خاط��ر نش��ان 
می‌کن��د، چنین گذش��ته‌ای امکانی اس��ت که غفل��ت از آن 
و گم‌کردن��ش ب��ه منزل��هؤ مجموع��ه‌ای »ب��از« از امکانات 
بزرگ‌ترین خطر را در دنیای 
بنیادگرا و ذاتاً بی‌ثبات ما که 
به نحو فزاینده‌ای تکنولوژیک 
می‌ش��ود، به‌ش��مار می‌آید. 
بـ��رای بـرجـسـته‌س��ـاختن 

63

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

Téléologie et architectonique: (Derrida, 1996,pp. 167-194)
16. این عبارت معروف و غالباً »اس��طوره‌ای ش��ده« متعلق به خود هایدگر است و در منبع زیر به آن 

Heidegger, 2002   :اشاره شده است
17 . قابل توجه است که خطر Die Gefahr) The Danger(  جزو این موارد است. قرار است که این مجلد 
را پروفسور اَندرو میچل از دانشگاه امِروی به زبان انگلیسی ترجمه کند. با وجود این ترجمهؤ رسمی 
که در دس��ت اجراس��ت، من برای مقاصد فلس��فی خود ترجمه‌ای انگلیس��ی از س��خنرانی فوق انجام 

داده‌ام،به عنوان آنچه هایدگر شاید متفکر شالودهؤ متافیزیکی تمام بنیادگراییهای معاصر می‌نامید.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           63 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


64

اهمیت فلس��فی این نکته می‌توان فارغ‌الب��ال به زمان حال 
کام��ل ش��رطی در زب��ان انگلیس��ی روی آورد و اس��اس 
زبان‌ش��ناختی و »ی��زدان محور« آن را با ای��ن اظهارنظر 
دگرگون ک��رد )تا جایی‌‌ک��ه به هایدگر مربوط می‌ش��ود( 
که گذش��ته چیزی جز صرفاً‌ دیروزِ »سپری‌شده« خواهد 
ب��ود، زیرا ب��ا »تخصیص��ات« ش��کل‌دهندهؤ خ��اص خود 
س��پری خواه��د ش��د. ای��ن تخصیص��ات در حک��م امری 
مطلق��اً‌ ناخودهمانن��د یا چنان‌ک��ه ژاک دریدا می‌نویس��د، 
مجموع��ه‌ای »تکرارناپذی��ر« از امکان��ات اساس��اً متناهی 
هس��تند. به بیان ساده‌تر، »گذش��ته« چیزی جز »هستی« 
در حک��م مجموع��ه‌ای از امکانات باز نیس��ت که می‌توان 
آنه��ا را مکرراً به منزل��هؤ مجموعه‌ای نایکس��ان و متناهی 
ب��ا تخصیصات منحصر به فرد در زم��ان و مکان زنده و 
تکرار کرد. پس شاید همچنان بپرسیم که احتمالاً این »افق 
بازِ هستی« چه معنایی برای ما دارد؟ حتی اگر چنین »افق 
بازی« مرتبط با گذش��ته با تمام ش��کوه »باز« آن باش��د؟ 
برای ش��روع بای��د بگوییم، منظور این اس��ت که »وجود« 
همواره افقی اساس��اً »باز« از وجود متناهی انس��ان را به 
عنوان یک »امکان« شکل داده است. اما برای آنکه »تحول 
بنیادگرایان��ه« دنیای معاصر را می‌بین��د، نکتهؤ مهم‌تر این 
‌اس��ت که »متناهی‌بودن ریشه‌ای« »هستی« در برابر تمام 

تعینات مطلق و محدودکنندهؤ‌ 
خواه��د  مقاوم��ت  ب��ه  آن 
پرداخت، زیرا »هس��تی« در 
حکم یک��ی از »اختصاصات 
گذشته« )گذشتهؤ باز( چیزی 

جز آنچه هایدگر »آزادی« می‌نامد، نبوده است.19 در واقع 
این برای میراث فلس��فی هایدگر دستاورد کوچکی نیست 
که »هستی« را در حکم »بودن در جهان با دیگران« مطرح 
می‌سازد که هیچ »جوهر« نهایتاً محدودکننده‌ای در زمانـ‌ 
مکان ندارد. ب��ه همین ترتیب، هایدگر بع��داً این »آزادی« 
هس��تی در زمان ـ مکان را در حک��م زیربنایی ورطه‌مانند 
از هس��تی تدبی��ر نمود ک��ه در واقع همان ورطه‌ای اس��ت 
که زیربنا نمودن هس��تی توس��ط آن نهایت��اً باعث در هم 
شکس��تن تمام ثب��ات خودهمانندی خواهد ش��د، چنان‌که 
خود هایدگ��ر در مجموعهؤ معروف یادداش��تهای خود از 
دوران 1936 تا 1938 با عنوان دس��تاوردهایی در تأملات 
فلس��فی اظهار م��ی‌دارد )از این پس با عن��وان CTP به آن 

ارجاع می‌دهیم(20 )5(.
در بخشCTP که بلافاصله پس از بخشی می‌آید که به بحث 
در مورد ورطه ب��ه منزلهؤ حقیقت زمان ـ مکان اختصاص 
داده شده اس��ت، هایدگر به بحثی در مورد »پناه دادن«21 
و »پن��اه دادن ب��ه حقیقت ب��رای حفاظ��ت آن« می‌پردازد.

این موض��وع به حد کافی جالب اس��ت: حقیق��ت در حکم 
»پناه دادن«  به »زیربنای ورطه‌مانندِ هس��تی« دقیقاً‌ همان 
چیزی‌اس��ت که هایدگر )در بخش��های CTP صفحات 78-
277( به منزلهؤ »سرچش��مهؤ اثر هنری« می‌ش��مرد، اصلی 
که به گفتهؤ هایدگر متافیزیک 
قادر ب��ه تفک��ر در مورد آن 
نبوده اس��ت، زی��را در واقع 
»مق��در ش��ده ت��ا زیربن��ای 
ورطه‌مانند خود را در همان 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

18. appropriation  
19.  مشخصاً در هستی و زمان

20. Contributions to Philosophy (From Enowning) (Heid-
degger,1989)
21. sheltering

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           64 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


می‌کند26، در اینجا منظور از »ناممکن« آیندهؤ‌ اساساً متناهی 
م��ا در حکمی موجودات میراس��ت، موجودات میرایی که 
»رها می‌ش��وند« تا فراس��وی تمام تعین��ات ایدئولوژیکی 
ذات راز م��رگ )به مفهوم ش��دیداً متافیزیکی و افلاطونی( 
درگذرند. به این ترتیب پرسش‌گری فلسفی هایدگر شاید 
امروز بی��ش از هر زمان دیگری بتواند به ما کمک کند که 
در برابر تمام ش��یوه‌های محدودکنن��ده و غالباً »مرگبار« 
تعیی��ن »زندگی و مرگ« در آین��ده مقاومت کنیم. با توجه 
ب��ه این موضوع چنان‌که هایدگ��ر خود یک‌بار به صورتی 
که معروف ش��د، گفته است »فلسفهؤ هایدگری« ابداً وجود 
ندارد ادامهؤ پرس��ش‌گری فلسفی هایدگر )در برابر برخی 
از نی��ات علنی او و فراس��وی زمینهؤ‌ تاریخ��ی فاجعه‌بار و 
سیاس��ی‌ای که موضوع در آن تش��ریح ش��ده است( تنها 
»تقدی��ری« اس��ت که تأمل انتق��ادی دربارهؤ تفک��ر هایدگر 
برای آیندهؤ دنیایی پر مس��ئلهؤ ما به ارمغان خواهد آورد. 
دنیای»متناهی و میرای« ما جایی‌که به قول نیچه در گفتهؤ 
معروف��ش باید به ص��ورت »هنرمندان��ی« زندگی کنیم که 
ش��یوه‌های نفی »فاسدانه« و نیز محدودیت ایدئولوژیک و 
خرافی در راز متناهی‌بودن آن را نپذیریم. به اصطلاحی 
هایدگری‌تر می‌توانیم بگوییم پرسش‌گری هایدگر می‌تواند 
ب��ه ما کم��ک کند تا بهتر هنر زندگی در »ورطهؤ‌ هس��تی« و 
گریزناپذیر  »متناهی‌ب��ودن« 
آن را درک نماییم. با وجود 
این باید پرس��ید ک��ه احتمالاً 
چگون��ه  »هن��ری«  چنی��ن 
خواه��د ب��ود و چگون��ه ب��ه 

65

ورطه فراموش کند.« یا چنان‌که وی مثلاً می‌توانس��ت در 
سخنرانی معروف خود با عنوان »خطر« در بِرمن به سال 
1949 بگوید، تقدیر متافیزیک این بوده تا سرچشمهؤ خود 
را بیازارد و به هم بریزد، در واقع همان زیربنای اساس��اً 
آزادی ک��ه از طری��ق یک چارچ��وب‌ محدودکنن��ده مورد 
آزار22 قرار می‌گی��رد. نوعی »چارچوب محدودکننده« که 
هایدگر با تأکید می‌گوید امری بیرونی در »هستی« نیست 
و در راس��تای »تقدیر«23 هس��تی اس��ت، در حک��م تاریخ 
متافیزی��ک اروپ��ای غربی. ب��ا وجود ظهور ای��ن »عرفانِ 
بی‌پایه« و »خِرد‌س��تیزیِ ویران‌گران��ه«24 که باید آن را بر 
زمین��هؤ‌ ادراک گس��ترده‌ترش در نظ��ر گرفت25، اس��تدلال 
خواهم ک��رد که یک��ی از رهایی‌بخش‌تری��ن جوانب افکار 
هایدگر مرک��ب از تأکیدی جذاب ب��ر ویژگی »حقیقت« در 
حکم »پناه‌دادن به« آنچه که باید »آشکارا« و اساساً برای 
آینده‌ای که به نحوی کنترل‌ناپذیر متناهی‌اس��ت »پنهان و 
حفاظت« شود، زیرا به رغم اشارات غریب یزدان‌شناختی‌ 
و موعودباورانه‌ای که ش��اید ارجاعات غالباً‌ غیرمستقیم 
هایدگر به آمدن »سرنوشت آتی« ناشناخته می‌تواند داشته 
باشد، می‌توان استدلال کرد که تفکر هایدگر )با عنایت به 
یکی دیگ��ر از اصطلاحات معروف ژاک دری��دا( می‌تواند 
همچن��ان اب��زاری مؤث��ر در تأکید بر ناممکن‌ب��ودن کامل 

برنامه‌ری��زی محدودکنن��ده 
و »چارچوب‌بندی« متعارفِ 
»ام��ر ناممک��ن« نق��ش ایف��ا 
به  دری��دا  نمای��د. چنان‌ک��ه 
نحوی شناخته شده استدلال 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

25. هایدگر استنباط از منظور خود از 
»هستی« را به نحوی کنایه‌آمیز بیان می‌کند: 
Heidegger, 1988, p. 79

26. این موضوع در پاره‌ای از نوشته‌های 
معروف دریدا مطرح شده است، مشخصاً در: 
Derrida, 1996, pp. 195-217

22. persecutory
23. dispensation

24. “groundless mysticism ” 
and “ruinous irrationalism”  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           65 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


کم��ک آن می‌ت��وان به »بی‌بنی��اد ب��ودن ورطه‌مانندی« که 
همان خاصیت اصلی»هس��تی« متناهی انس��ان می‌باشد، 
دسترس��ی پیدا کرد؟ آیا چنان‌که هایدگر در CTP نوش��ته 
اس��ت، می‌توانیم بگوییم که این جهشِ »Dasein« به ورطهؤ 

»هستی« است؟

2. »هنر«: نشانهؤ »مرگ« در حکم ورطهؤِ مطلق هستی
»دوس��ت پزش��ک ما ناگِل باید این نقاش��ی را ببیند، زیرا 
هیچ نوع آزمایش پزش��کی نمی‌تواند به اندازهؤ این نقاشی 
ب��ه ژرفای بیماری و درد دسترس��ی یاب��د«.27 با توجه به 
اهمیت مفه��وم دنیا28 در س��خنرانی تأثیرگذار هایدگر در 
زمین��هؤ سرچش��مهؤ اثر هن��ری )OWA( 29 و نی��ز اهمیت این 
مفه��وم کلیدی در ش��کل‌دادن به اف��کار متعاق��ب هایدگر 
چندان جای شگفتی ندارد که مفسرین برجسته‌ای از جمله 
هان��س گئورگ گادام��ر بر تداوم اف��کار هایدگر از دوران 
نوشته‌های اولیه‌اش در این س��خنرانی تأکید کرده‌اند، از 
جمله در هس��تی و زمان و نیز نوشته‌های پس از جنگ او 
خصوص��اً در آنهایی که به مفه��وم مطرح و در عین حال 
گمراه‌کنن��دهؤ ماهی��ت چهارگانهؤ وجود)6( می‌پ��ردازد. از 
سوی دیگر نکته‌ای که چندان تحلیل نشده، دگرگونی جالب 
نقش هستی‌شناس��ی مفهوم دنیا در افکار هایدگر از سال 

1931 به بعد است، در واقع 
از سالی »ش��عف‌‌انگیز برای 
کار«30  ک��ه در آن هایدگ��ر 
نخس��ت به تأملی در مفهوم 
هستی‌شناسی هنر پرداخت. 

در سرچش��مهؤ اث��ر هن��ری )OWA, 1935(31 کار دنی��ا، 
بی��ان افق ب��از خود‌‌‌محص��وری زمین در قال��ب رابطه‌ای 
هستی‌ش��ناختی تعیین ش��ده اس��ت؛ رابطه‌ای که هایدگر 
آن را کش��مکش32 بین دنیا و زمین می‌نامد. این کشمکش 
ب��ه حقیقتِ تاری��خ )نه صرفاً به معن��ای توالی رویدادهای 
ثبت‌ش��ده( ام��کان می‌ده��د ت��ا تقدی��ر خ��ود را از طری��ق 
کشمکش��ی ب��روز دهد که ب��ه نوش��تهؤ هایدگ��ر، عناصر 
مخالف را به یمن زمینهؤ مشترکشان از طریق آفرینش اثر 

هنری به سوی منبع وحدت آنان می‌برد.33     
این افق بازِ مورد بحث در عین حال افق بازِ »هس��تی« نیز 
هس��ت. در واقع افق باز اس��ت، جایی‌ که هس��تی حقیقت 
خ��ود را در اثر می‌نهد، و هایدگر اس��تدلال می‌کند که هنر 
»ام��کان بیان حقیق��ت در اثر را فراهم م��ی‌آورد«. متعاقباً‌ 
هایدگر بر این واقعیت تأکید می‌ورزد که شعر »افق بازی 
‌اس��ت که به وجودها امکان می‌دهد تا بدرخش��ند و طنین 
بیفکنن��د.« بدی��ن ترتیب اثر هنری‌ »دنیای��ی بنا می‌کند« که 
در آن »تصمیمات تاریخ ما که مرتبط با وجود ما هستند، 
به وسیلهؤ ما اتخاذ، دنبال و سپس کنار گذارده می‌شوند. 
س��پس درنیافت��ه و بعد در اثر پژوهش��های بعدی دوباره 
کش��ف می‌شوند. بدین ترتیب دنیا، خود را بیان می‌کند.« 
ب��ه طور خلاص��ه در »خودبیان‌گری« دنی��ا )که اثر هنری 
یکی از نمونه‌های برجس��تهؤ 
و  اس��ت(، »س��اماندهی  آن 
انجام  جمع‌آوری‌ای که دنیا 
می‌دهد« فضای کل »تاریخ« 
معنا«  »اساس��ی‌‌ترین  ب��ا  را 

66

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

27. این اظهارات هایدگر هنگام دیدن نقاشیِ »بیمارِ زن« اثر پُل‌کله است که ه. و. پتزت در منبع زیر 
Petzet, 1993, pp. 134-5. :گزارش کرده است

28. مثلاً نگاه کنید به »خطر«: »دنیا آینه‌ای پنهان است که چهار گوشهؤ آسمان، زمین، وجودهای 
 Klostermann, میرا و خدایان را بازتاب می‌دهد )این ترجمه اصل آلمانی را خودم انجام داده‌ام(: 

1994, GA 79, p. 46
29. Origin of the Work of Art

30. این عبارت را خود هایدگر آورده و در نامه‌ای به الیزابت بلوخمان در دسامبر 1935 به کار برده است.   

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           66 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


ایجاد می‌کند. 
در واق��ع من معتقدم که این موضوع ابداً تصادفی نیس��ت 
که هایدگر بای��د درOWA به چنین نمادهای تحسین‌ش��دهؤ 
»تاریخ��ی‌ای« در فرهنگهای یونانی و آلمانی از قبیل معبد 
باس��تانی پِیس��تم34 یا کلیسای تحس��ین‌برانگیز بامبرگ35 
مراجعه کند، زیرا هنری که منش��أ آفرینش چنین »بناهای 
تاریخی‌ای« ش��ده ک��ه معمولاً آن را نمونه‌های برجس��تهؤ 
»تاریخ هنر« می‌دانند، »افق بازی‌« اس��ت که در آن دنیای 
تاریخ��ی یک م��ردم )ی��ک ملت( زمانی آش��کار ش��د. در 
اینجا اصطلاح‌شناس��ی نیچه را وام می‌گیریم )که هایدگر 
ه��م در هس��تی و زم��ان آن را به کار می‌ب��رد( 36 کارکرد 
هستی‌ش��ناختی »دنی��ا«‌ در OWA همان بنا نه��ادن افق باز 
تاری��خ باش��کوه و پر عظمت یک مل��ت37 در چارچوب یک 
ش��کاف ش��اعرانه اس��ت که »هنر بزرگش« را در تقابل با 
زمی��ن به‌وجود م��ی‌آورد، جایی‌‌ک��ه همان م��ردم نیز در 
آن »ریش��ه دارد«، هن��ری ک��ه عظمت��ش در هموار‌کردن 
راه برای خودجلوه‌گری همی��ن دنیای تاریخی )متعلق به 
ی��ک ملت( در افق بازی‌اس��ت. در واقع »اف��ق باز« کل هنر 
باشکوه فضایی‌است که در آن وجود‌ها خود را صرفاً به 
منزل��هؤ مجموعه‌ای از چیزهای قابل ش��مارش و غیر قابل 
ش��مارش، آشنا و ناآش��نایی که در آنجا هس��تند، نشان 

نمی‌دهند.  
ب��ا این وج��ود عظم��ت هنر 
ب��زرگ ابداً ناش��ی از احکام 
و توصیه‌ه��ای ایدئولوژیک 
تحمیل��ی نیس��ت ک��ه تعیین 

می‌کنن��د وجوده��ا بای��د چگون��ه )در افق ب��از آن( نمایان 
ش��وند، زیرا باید »خودبیان‌گری دنیا« در آن یافته ش��ود 
که افق باز توضیح شاعرانهؤ تاریخ یک ملت است و صرفاً 
مانع امکان دسترس��ی به نفسانیت تحقیرشده در مطابقت 
با محدودیتهای ایدئولوژیک ایدهؤ38 افلاطونی نمی‌باش��د. 
تا جایی‌که به سرچش��مهؤ اثر هنری مربوط می‌ش��ود، اثر 
هنری بدی��ن ترتیب »افق بازی‌« از تاریخ اس��ت، جایی‌که 
نش��انه‌ای از باز ش��دن و تقدیر آن به منزلهؤ آشکارسازی 
هس��تی »نگهداری« می‌ش��ود. با وجود این چنان‌که خود 
هایدگر نیز در سرچش��مهؤ اثر هنری خاطرنش��ان می‌کند: 
»تفک��ر ضمن ارجاع به باز ش��دن این افق ب��از که خود را 
تثبیت‌ می‌کند، به قلمروی می‌رس��د که دیگر در اینجا قابل 
توضیح نیست« این قلمرو از چه تشکیل یافته است؟ پیش 
از تلاش برای پاس��خ‌دادن به این پرس��ش باید بر تحولی 
مه��م تأکید کنی��م ک��ه مهم‌تری��ن نوش��ته‌های هایدگر در 
س��الهای پس از جن��گ جهانی دوم را رق��م می‌زند. اینکه 
تمام��ی مقاومته��ای متفکرانه در برابر »بس��تارِ فنی« افق 
هستی، به عبارت دیگر تمام تلاشهایی که برای »محافظت 
و نگه��داری« آن انجام می‌ش��ود، صرفاً با این تش��خیص 
معنی می‌دهد که افقِ باز هس��تی »چی��زی جز پناه‌دادن به 
جوهر پنهان‌شدهؤ‌ آن« نیست.  به عبارت دیگر، با وام‌گیری 
خ��ود  اصطلاح‌شناس��ی  از 
هایدگ��ر در سرچش��مهؤ اث��ر 
هن��ری هایدگر در س��الهای 
ب��ازِ  »اف��ق  جن��گ  از  پ��س 
تقلیل‌ناپذی��ر« دنی��ا را در به 

67

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

ساخته شد و قدمت آن به بیش از پنج قرن 
پیش از میلاد مسیح بازمی‌گرددـ م. 
Bamberg Catherdal .35: کلیسایی در شهر 
بامبرگ در ایالت باواریای آلمان که در قرن 
یازدهم میلادی به دستور هنری دوم، پادشاه 
انگلستان و با کمکهای پاپ ساخته شد ـ م.   

31. Heidegger, 2002
32. Streit  

33 . تقدیر در اینجا ترجمهؤ مفهوم ره‌گشا و 
مهم هایدگری Geshick des Seins است.

Temple of Paestum .34: معبدی در شهری 
به همین نام که در نزدیکی ناپل، ایتالیا قرار 

دارد. این معبد به وسیلهؤ استعمارگران یونانی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           67 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


عن��وان »پنهان‌س��ازی‌ـ‌ محافظت« آن توس��ط زمین تدبیر 
نمود.

مس��لماً هایدگر هرگز در OWA این دو م��ورد را صرفاًً به 
منزلهؤ عناص��ر متضاد دیالکتیکی در نظ��ر نگرفت. به هر 
روی، وی از »کش��مکش« اساسی آنها در بیان حقیقت در 
اثر هنری س��خن گفته بود. به هر صورت در نوشته‌های 
دوران پ��س از جن��گ وی، دنی��ا و »زمین« دیگ��ر قطبهای 
دره��م تنی��ده‌ای نیس��تند که از نوعی ش��کاف اساس��ی و 
کشمکش‌آمیز پدید آمده باشند. می‌توانم استدلال کنم که 
ای��ن امر بازتاب تغییری در دلالت هستی‌ش��ناختی مفهوم 
دنیاس��ت و می‌توان آن را ناشی از تغییر استنباط هایدگر 
از هنر در چارچوب تفکر متأخر وی دانست؛ تغییری که به 
نوبهؤ خود می‌توان آن را به مفهوم »زیربنای هنر« هایدگر 
یا به عب��ارت دیگ��ر »زیربنای ورطه‌مانند هستی«نس��بت 
داد که به همان اندازه دگرگون ش��ده اس��ت. در واقع این 
ورطهؤ هس��تی‌ همان قلمروی ‌اس��ت که به قول هایدگر در 
OWA، »تفکر آن را لمس کرده ولی توضیح نداده اس��ت«. 

در عین حال جالب اس��ت اش��اره کنیم که اصطلاح ورطه 
در یاداش��تهای اصلی از 1931 دیده می‌شود و همان‌طور 
که قبلاً اش��اره ک��ردم، هایدگر متعاقباً بر اس��اس آنها در 
OWA 1935 را پروران��د و ارائه کرد. هایدگر در این‌ مورد 

می‌نویسد: 
»ت��ا جایی‌که اث��ر هنری زمین 
را ارائ��ه می‌دهد، خ��ود را به 
عن��وان زیربنای خودمحصور 
آن ق��رار می‌ده��د، ک��ه از آن 

برمی‌آی��د و خ��ود را برمی‌انگی��زد، زیربنای��ی که ب��ا توجه به 
خودمحصورگ��ری آن هم��واره و اساس��اً ی��ک ورطه اس��ت« 

39.)Heidegger, 2002(
ارجاع ظاه��راً مثبت و معمول به »ورطهؤ افق باز هس��تی« 
بعداً‌ در متنی از OWA که در GA5 از نوش��ته‌های هایدگر 
انتشار یافت مسئله‌دار شد، جایی‌که تأکید می‌کند: »جوهر 
حقیق��ی موض��وع فک��ری به عبارت��ی حقیق��ت وجودهای 
حاض��ر، برمبنای هس��تی حقیقی آن تعیین می‌ش��ود. ما 
نه به جس��ت‌وجوی حقیق��تِ جوهر، بلک��ه جوهر حقیقت 
برمی‌آییم، پیچیدگ��ی قابل ‌توجهی خود را تجلی می‌دهد. 
آی��ا ای��ن واقعاً ش��ایان توجه اس��ت ی��ا صرف��اً مرحله‌ای 
 مه��م از ی��ک ب��ازی توخالی ب��ا مفاهی��م یا ورطه اس��ت؟ 

 .)Heidegger, 1977, GA 9, p.37(
نیازی به گفتن نیست که در ارائه نمودن این نوع ارجاعات 
متن��ی، هدف من در حال حاضر بررس��ی متن‌شناس��انهؤ 
پیدای��ش OWA نیس��ت، هر چند ک��ه ای��ن کار ضروری و 
تحس��ین برانگیز باش��د. به هر صورت مایلم فکر کنم که 
ع��ادت تحریک‌کنن��ده، بحث‌انگیز و غالباً مخ��رب هایدگر 
در »بازنویس��ی« )ه��ر چن��د نخواهی��م صراحت��اً بگوییم 
دست‌کاری!( متون س��خنرانیهایش40 با توجه به تحولات 
بعدی فکری او چندان بی‌ربط با مس��ئلهؤ آشکار ارجاعات 
فوق به ورطه )در حکم منشأ 
افق بازِ هن��ر( در متون فوق 
نیست. من حداقل به دو دلیل 
متفاوت فلس��فی ای��ن امر را 
باور دارم؛ نخس��ت چنان‌که 

68

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 “Gegenwart“ ” (Ibid, p.397)
38. ειδος

39. برای ارجاعات کتاب‌شناختی دقیق‌تر از 
متن این یادداشتها که برای این نقل قول به کار 
رفته است، به زیرنویس 32 مراجعه کنید.

36. ارجاع به »استفاده و سوءاستفاده از 
تاریخ برای زندگی« است که توسط نیچه بیان 

شده و می‌توان آن رادر بخش 75 هستی و 
زمان نیز یافت.

37. “Die monumentalisch-
antiquarische Historie ist als 

notwendige Kritik der

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           68 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


هایدگ��ر در ضمیم��هؤ OWA ب��ه وضوح توضی��ح می‌دهد، 
معن��ای ژرف »ارائ��ه زمی��ن« و نی��ز »بناک��ردن دنیایی به 
υεσις مرتبط ب��ا مفهوم یونان��ی OWA وس��یلهؤ هن��ر« در 

یا phusis بر »رها کردن« تمام وجودها در آشکارس��ازیِ 
»هس��تی«41 دلالت می‌کن��د. پس در اینجا »مس��تقرکردن« 
ب��ه معنای »ق��راردادن ب��ا اعِم��الِ ق��درت« در »چارچوبِ 
ج��زو  ک��ه  نیس��ت  نظام‌یافت��ه  ش��یوه‌ای  ب��ه  مح��دود« 
 مش��خصات س��وژهؤ متافیزیکی مدرن محسوب می‌شود 

 .)Heidegger, 1977, GA 9, pp. 70-71(
این موضوع به وضوح نشان می‌دهد که مسلماً پیچیدگی 
فراوان »ورطه« )که نوش��ته‌های اصلی این س��خنرانی در 
س��ال 1931 با لحنی مثب��ت به آن ارج��اع می‌دهد( بعدها 
ب��ه وس��یلهؤ خ��ود هایدگ��ر در س��الهای 1931 ت��ا 1935 
مورد بررس��ی قرار گرفته و مس��ائلی در آن مطرح شده 
‌اس��ت. در واقع معتق��دم که تمام پژوهش��های جدی آثار 
هایدگ��ر و برخی از خوانندگان دقیق آثار او از جمله ژاک 
دِری��دا42، به راحتی این نکت��ه را که هنر صرفاً‌ »دنیایی« را 
در »زیربنای ورطه‌مانند هس��تی« و تاریخ قرار نمی‌دهد، 
تأیی��د می‌کنند. از س��وی دیگ��ر در س��خنرانی بحث‌انگیز 
وی ب��ا عنوان »خطر« که س��ال 1949 در بِرمن ایراد ش��د 
و قبلاً‌ از آن سخن گفتیم، هایدگر »خودبیان‌گری دنیا« را 

با ماهیت چهارگانهؤ معروف 
»خدای��ان«،  »فناپذیره��ا«، 
»ملکوت« و »زمین« یکس��ان 
اینج��ا  در  البت��ه  می‌دان��د. 
دیگ��ر  »زمی��ن«  و  »دنی��ا« 

رابطهؤ جدل‌آمی��ز ندارند. در عوض »دنی��ا« حقیقت زمین 
را حفظ می‌کند، زیرا چنین حفاظتی جوهر حقیقت اس��ت. 
و چنان‌که هایدگر آش��کارا تأکید می‌ورزد، »دنیا، حقیقتِ 
جوهر هستی« اس��ت. در نوشته‌های دوران پس از جنگ 
از جمله »خط��ر« مفهوم )اس��تقرار( چنان‌که خود هایدگر 
در ضمیمهؤ OWA در GA5 به س��ال 1977 اشاره می‌کند، 
دچار تغییر اساس��ی ش��ده اس��ت. جای تعجبی ندارد که 
خود هایدگر استدلال می‌کند که کاربرد پیشین این مفهوم 
در OWA را بای��د ب��ا توج��ه به تح��ولات بع��دی در »ایجاد 
چارچ��وبِ‌ محدودکننده« در پ��س از جنگ در نظر گرفت. 
می‌توان��م اس��تدلال کنم ک��ه هایدگ��ر کاربرد ای��ن مفهوم 
همانند مفهوم »ورطه« را در افکار بعدی خود مسئله‌س��از 

یافت و پیچیده‌تر کرد. چنان‌که خود می‌نویسد:
»وقتی ما به واژهؤ Thesis به ش��یوهؤ یونانی بیندیشیم، معنای آن 
چگونه خواهد بود؟ Thesis به معنای اس��تقرار اس��ت. چنین 
»اس��تقراری« به طریق��ی از phusis پدید می‌آید که به وس��یلهؤ‌ 
هم��ان phusis و در آن عرص��ه معی��ن می‌ش��ود. منظ��ور این 
اس��ت که نوع��ی ویژگ��ی Thesis مانند در بط��ن phusis پنهان 
.)Heidegger, 1994, GA 79, pp. 47-67( »ش��ده اس��ت

به طور خلاصه هم »افق باز« هنر که به وس��یلهؤ دنیا مقدر 
می‌ش��ود و هم »ارائهؤ زمین« به آن سادگی که هایدگر قبلاً 
در OWA بی��ان ک��رده ب��ود، 
نیستند. به علاوه در »خطر« 
هایدگ��ر آش��کارا و اساس��اً 
اس��تدلال کرده است: »مرگ 
به جوهر وجود انسان تعلق 

69

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

40. جنجال سال 1953 بر سر این‌که هایدگر یکی از سخنرانیهای خود را در 1935 حفظ کرده بود 
و در آن از »عظمتِ حقیقت جنبش ناسیونال سوسیالیست آلمان« سخن گفته بود )کریستین لوالتر و 
یورگن هابرماس جوان هم درگیر این بحث بودند( شاید این یکی از معروف‌ترین نمونه‌هایی باشد که 

در آن‌ هایدگر یکی از متون قبلی خود را کاملاً‌ »بازسازی‌« نکرده است!
41. “‘Stellen’ mussen wir im Sinne von phusis denken”. (Heid-

degger, 1977, GA 9, p.70-71)
42.  Jacques Derrida

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           69 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


دارد، جوهری که توس��ط وجود برای هستیها مقدر شده 
اس��ت  )Ibid(. ب��ا توجه به این موض��وع چنان‌که هایدگر 
خود در همان س��خنرانی اس��تدلال می‌کن��د، دنیا و ایجاد 
چارچ��وب‌ محدودکنن��ده )ش��یوه‌ای خ��ود آزاردهن��ده و 
مقید‌کنن��ده در گش��ودن »افق ب��از«( یگانه هس��تند، بدون 
اینکه کاملاً‌ یکسان باش��ند. برای اینکه دنیا به »چارچوب 
محدودکننده« تقلیل نیابد، »خودبیان‌گریهای« دیگر ممکن 
دنیا باید به صورتی باش��ند ک��ه »محافظت و نگهداری« و 
»پن��اه‌دادن« را در وضعی��ت دیگری جز »نحوهؤ اس��تقرار 
خودآزاردهن��ده« در »چارچوب‌بن��دی« انج��ام یاب��د. این 
خزانهؤ حفظ‌ش��ده و تقلیل‌ناپذیر دیگر صرفاً‌ زمین نیس��ت 
)ک��ه هایدگ��ر زمانی ادع��ا کرد »دنی��ای تاریخ��ی« آلمان 
ناسیونالیس��ت و متعصب به ش��یوه‌ای بسیار افراطی در 
دههؤ‌ 1930 را مس��تقر می‌ساخت(، بلکه »مرگ« است. در 
واق��ع چنان‌که هایدگر تصری��ح می‌کند، »مرگ، کاش��انهؤ 

.)Ibid( »هستی در شعر دنیا است
در اینجا تصمیم گرفتم که واژهؤ‌ آلمانی Gebirg را »کاشانه« 
و نه »کوهستان« ترجمه کنم تا بر این واقعیت تأکید بورزم 
ک��ه هایدگ��ر در بیان رابطهؤ بین هس��تی و م��رگ به چنین 
ش��یوه‌ای مایل اس��ت تا بر نقش »زیربنایی م��رگ« تأکید 
کند. بر خلاف برخی از خوانشهای اخیر و خصومت‌آمیز 

از ارجاع��ات وی ب��ه »نفی« 
جوه��ر م��رگ که زی��ر بنای 
»سر به نیست‌کردن کمرنگ« 
اردوگاهه��ای  قربانی��ان 
کش��تار نازیها بوده است43، 

اس��تدلال می‌کن��م که ه��دف اصل��ی هایدگ��ر در تأکید بر 
اولویت جوهری مرگ چیزی جز مشخص‌ساختن تفاوت 
مطلق، اندیشه‌نش��ده و از نظر متافیزیک غیر قابل تصور 
آن ب��ا آنچ��ه در قلم��روی Teche »چارچوب‌بندی‌ش��ده« 
نیس��ت. مطمئناً می‌توان ب��رای نفی دسترس��ی به جوهر 
م��رگ از تکنول��وژی مدرن اس��تفاده ک��رد، ام��ا مرگ را 
نمی‌ت��وان تولید کرد، ی��ا به عبارتی تقلید ک��رد، حتی اگر 
چنان‌ک��ه در ارجاع به اتو پاگل��ر44 در خوانش »هایدگری« 
و چالش‌پذیر خود از اشعار پل تسلان45 نتیجهؤ این »دوباره 
سازی« تقلید مرگ را بخواهیم در عصر تکنولوژی مدرن 
ولو به نحوی سبکس��رانه هنر قلمداد کنیم.46 بدین ترتیب 
هایدگر در سالهای پس از جنگ کلاً هنر را )صرف‌نظر از 
اینکه تا چه حد بزرگ یا تداعی‌گر سرنوش��ت تاریخی یک 
ملت بود( رها ک��رد و به چیزی روی آورد که خود آن را 
در OWA اصلاً شعر47 می‌نامد. وی این کار را برای تأکید 
بر ماهیت آزاد شعر به عنوان زیربنای اصلی آنچه وجود 
دارد، انج��ام داد. ب��ه عبارتی دیگر »زیربن��ای آزاد« تمام 
چیزهای��ی که می‌توان در افق باز و ش��کل دهندهؤ هس��تی 
نامید. بدین ترتیب، هایدگر ناچار بود تا بر متناهی بودن 
اساسیِ کل phusis، فراس��وی چارچوب محدودکنندهؤ آن 

که در اثر »Techné« ایجاد می‌شود تأکید کند. 
بنابر دی��دگاه متأخر هایدگر 
نسبی‌‌ساختن خودمحصوری 
 Techné ک��ه از طریق )phusis(
حاص��ل می‌ش��ود، نی��از به 
تف��اوت اساس��ی و  نمای��ش 

70

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

D.Meinicke) 1962 in Ach! Die Kunst
 Spur des :اس��ت و نی��ز در این اث��ر مطالعات��ی
 Wortes. Zur Lyrik Paul Celans”, Auber,

Berlin, 1986
45. شاعر و مترجم رومانیایی و یهودیِ آلمانی 
زبان )1970-1920(، وی مدتی از سالهای جنگ 
جهان��ی دوم را در اردوگاهه��ای کار اجب��اری

43 . اصطلاح آلمان��ی هایدگر )که آن را ترجمه 
کرده‌ام( این است:

unauffällig liquidiert (GA 79, p. 56)
Otto Poggeler  .44، اتو پاگلر در مورد ش��عر 
هستی‌ش��ناختی پل تس�الن در چاپهای مختلف 

بحث‌ کرده است که قابل توجه‌ترین آنها متن
“Über Paul Celan” (edited by

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           70 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


تقلیل‌ناپذیری Phusis دارد. این امر صرفاً با تأکید بر »متناهی 
بودن مطلق« یا به عبارتی »فناپذیریِ ش��کنندهؤ« آن میس��ر 
است. پس بنابر دیدگاه متأخر هایدگر، نقش هستی‌شناختی 
اثر هنری پیش‌فرضی جز جدایی اساسی از اصل محاکات48 
ندارد که ش��الودهؤ برداش��ت متافیزیکیِ افلاطونی از هنر و 
خصوصاً شعر را تشکیل می‌دهد. این جدایی به نفع مفهوم 
»شعر« در حکم ورطه‌ای فانی و شکننده از »افقِ باز هستی« 
صورت می‌پذیرد، ورطه‌ای تصورناپذیر از جنبهؤ متافیزیک 
که در آن هس��تی کم و بیش چیزی جز نام آن نیست که به 
تمام موجودات امکان می‌دهد تا »نامیده شوند« و در افق باز 
آن حض��ور یابند. بدین ترتیب، از نظر هایدگرِ متأخر، هنر 
در حکم »ش��عر« راز نام‌گذاریِ متفاوت امر یگانه، فراسوی 
»یگانه بودنی می‌برد که از جنبهؤ فنی قابل تولید و بازسازی 
اس��ت و فرمی با خود حاضر و خودبس��نده دارد. در واقع 
هایدگر در سالهای بعد از جنگ جهانی دوم، به قول هُلدرلین 
ب��ه »نزدیکی منبع« بازگش��ت، ب��ه ورطه‌ای ک��ه »خود بیان 
کردنِ دنیا« و همهؤ ش��کل‌گیری از آن سرچشمه می‌گیرند. 
ب��ه عب��ارت دیگر، مرگ در حک��م ورطهؤ زبان هن��ر‌49 که در 
واقع راز )زیربنای ورطه‌مانند هس��تی به صورت »مرگ و 
رن��ج«( قابل تقلیل به » چارچ��وب محدودکنندهؤ یگانگی« در 
»امر یگانه« نیست، آن که شاید بتوان بازنمایی‌اش کرد، از 

جنبهؤ فنی بر آن تس��لط یافت 
یا »تقلیدش کرد«.

فراس�وی »محاکات«: دربارهؤ آیندهؤ 
هنر به عنوان »زخمی گشوده«

»دل، دنیا را به لکنت وا خواهد داشت
دنیایی که من در آن 
یک مهمان، یک نام بوده و خواهم بود

فرو چکیده بر پهنای دیوار 
زخمی خود را می‌گشاید«

 .)Celan, 1995, p. 332( )پل تسلان(
»ای��ن را برای ش��ما توصیف خواه��م کرد. اُبژه‌ای اس��ت که 
ی��ک تصویر آنامورفی��ک50 را نمایان می‌س��ازد. گمان می‌برم 
که بس��یاری از ش��ما می‌دانید که چیس��ت. این نوعی س��ازه51 
اس��ت که به طریقی با اس��تفاده از نوعی تغیی��ر اپتیکی در یک 
ش��کل ایجاد می‌ش��ود که رؤیت‌پذیر نیس��ت و در اولین نگاه 
خ��ود را ب��ه ص��ورت تصوی��ری خوانش‌پذی��ر درم��ی‌آورد. 
 مش��اهدهؤ ظه��ور آن در ش��کلی نامفهوم لذت ایج��اد می‌کند«

.)Lacan, 1992, p. 132(
چنان‌که در بالا ذکر ش��د، پرس��ش‌گری هایدگر در مورد 
»معنیِ هس��تی« )ک��ه در اینجا به ط��ور مختصر در مورد 
ارتباط نزدیک آن با افکار وی در مورد نقش هستی‌شناختی 
هنر س��خن گفته‌ ش��د( در واقع می‌تواند به ما کمک کند تا 
بهتر به متناهی‌بودن »هستیِ« 
خود به عنوان امکانی خاص 
تاریخ��ی پ��ی ببری��م. افکار 
هایدگر در م��ورد »زیربنای 
ورطه‌مانند و باز«، »هستی« 

71

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

47. Dichtung
48 . mimesis

Über-lieferung .49: اصطلاح آلمانی به 
صورت تحت‌اللفظی بر »انتقال« به کارکرد 
اصلیِ کل سنت دلالت دارد.
50. anamorphosis
51 . construction

نازیها گذراند و تأثیر این تجربه در شماری از 
اشعار معروف او از جمله »فوگِ مرگ« آشکار 
است. تسلان که یکی از برجسته‌ترین شاعران 
اروپایی سالهای پس از جنگ به شمار می‌رود، 

در سال 1970 به زندگی خود خاتمه دادـ م.
46. نگاه کنید به مقالهؤ دنیس توارد که اطلاعات 

Thouard, 1997 :خوبی ارائه می‌دهد

نتیجه‌گیری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           71 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


ب��رای درک بهتر »ذاتی‌ب��ودن ورطه‌مانن��د« و فراتاریخی 
آن نیز می‌تواند ارزش فراوانی داش��ته باش��د. شاید نکتهؤ 
مهم‌ت��ر ای��ن واقعیت اغل��ب نادیده‌ گرفته ش��ده باش��د که 
بی��ان و توضیح هایدگر از »کش��ف اروپای��ی« بی‌بنیادی 
هس��تی از ای��ن امتیاز برخوردار اس��ت ک��ه درک ما را از 
ماهیت »متناقض‌« آزادی بی‌س��ابقه‌ای )»از تمام تعریف« 
محدودکننده( تسهیل می‌سازد که زیربنای ظهور »دنیای 
مدرن« را تش��کیل می‌ده��د. در اینجا »تناق��ض« به تأویل 
هایدگ��ر از »مدرنیته« در س��الهای پ��س از جنگ در حکم 
توضیحی دربارهؤ »بی‌بنیادی« اس��ت ک��ه از نظر تاریخی 
نمی‌توان از آن اجتناب کرد و »سرنوشت هستی« در دوران 
مدرن را شکل می‌دهد. چنان‌که خود هایدگر به نحوی به 
 Heidegger,( 52یادماندنی در نامهؤ خود به ارِنس��ت یونگر
GA 9, pp. 385-426 ,1977( در 1955 تأکی��د می‌ورزد، 
این »سرنوش��ت نیس��ت‌‌انگارانه«53 »فراس��ویی« نخواهد 
داش��ت. چنان‌که هایدگ��ر در همان متن تأکی��د می‌کند که 
کار آیندهؤ‌ تفکر »غلبه« بر »متافیزیک« با رفتن به فراسوی 
»مرزهای« آن نیس��ت، بلکه »آزاد ساختن«54 آن از چیزی 
‌اس��ت ک��ه تاکنون ب��ه نح��وی »نظام‌یافت��ه« در چارچوب 
قلمروی مفهومی و امکانی خاص آن، محدود شده است. 
به عبارت دیگر، »ورطهؤ هس��تی« به منزل��هؤ جوهر »آزاد« 

»تحت‌الش��عاع  تاکن��ون  و 
قرارگرفتهؤ« نیست‌انگاری یا 

نهیلیسم است. 
ج��ای گفتن ن��دارد که چنین 
تأویلی از »مدرنیته« در حکم 

آنچه بی‌بنیادیِ نیست‌ا‌‌نگارانه‌ای که بر ورطهؤ هستی مقدر 
می‌ش��ود اغواگرانه و در عین ح��ال مملو از انواع ابهامات 
هرمنوتیک اس��ت. اغلب آنه��ا بر مبنای ط��رد فاجعه‌آمیز 
»مدرنیت��هؤ بی‌بنی��اد‌ غربی« در دههؤ 1930 به وس��یله خود 
هایدگ��ر می‌گ��ردد. یعنی آنچ��ه در چارچوب تلاش��های  
مش��تاقانه و هولن��اک او در ب��اب دس��تورکار »انقلابی و 
محافظه‌کاران��ه« جنب��ش ملی سوسیالیس��تی )ن��ازی( در 

آلمان رخ داد. 
با وج��ود این به رغ��م اظهارنظره��ای آزاردهن��دهؤ‌ او در 
س��الهای پس از جنگ که ناش��ی از محلی‌گرایی عنادآمیز 
و جنوب آلمانی اوست و به نحو جالبی از سوی برخی از 
منتقدان سرس��خت او در س��الهای پس از جنگ به سخره 
گرفته ش��ده اس��ت‌ )Adorno, 1988(، رویکرد هایدگر به 
»بازس��ازیِ«55 )ب��ا اس��تفاده از اصطلاحی لاکان��ی( ابُژهؤ 
مطل��ق تأمل و تفکر فلس��فی باعث ش��ده تا تفک��ر اروپایی 
معاص��ر بهت��ر در مورد »حقیق��تِ« ژرف ظه��ور تاریخی 
دنیای مدرن بیندیش��د؛ به عبارت دیگر، دربارهؤ زیربنایی 
ک��ه ام��کان خ��اص و »سرنوش��ت تراژیک« عال��م مدرن 
می‌باش��د. سرنوش��تی که تراژدی‌اش فرات��ر از »تاریخ« 
ب��ه مفهوم محدود تاریخ‌انگارانه و نیز مفهوم گس��ترده‌تر 
هستی‌ش��ناختیـ‌ تقدی��ری آن م��ی‌رود. چنان‌ک��ه هایدگر 
ب��ه نحو قاطع در س��خنرانی 
س��الهای  در  بحث‌انگی��زش 
پ��س از جن��گ جهان��ی دوم 
ک��ه در ب��الا ذک��ر کردی��م، 
بی��ان می‌دارد، ای��ن تراژدی 

72

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

52. Ernst Jünger
53 . nihilistic

54. Verwindung
55.  reconstructing

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           72 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


مشخصاً »اروپایی« است، زیرا مرتبط با »کشف مرگ در 
»به عنوان کاشانه« هستی به وسیلهؤ تفکر اروپایی است. 
در اینج��ا صف��ت »اروپایی ب��ه قارهؤ جغرافیای��ی خاص یا 
ترکیب��ی مضحک و »امکان��ی خ��اص« از تواریخ فرهنگی 
محل��ی در اروپ��ا ارجاع نمی‌ده��د. در ع��وض »اروپایی« 
جنبشی به دور از »ساختار هستی یزدان‌شناختی واصل 
مطل��ق آن« اس��ت که از کش��ف »متناهی‌بودن« ریش��ه‌ای 
تمام افکار و تواریخ در چیزی س��خن می‌گوید که هایدگر 
)مش��خصاً در OWA( آن را »افق باز هستی« می‌نامد. این 
کشف »امکانی خاص« بود و بعداً‌ تحت‌الشعاع چیزی قرار 
گرفت که از نظر جغرافیایی به عنوان اروپا ش��ناخته شده 
اس��ت. در واق��ع معتقدم که چنی��ن جنبش��ی دور از تمام 
چارچوبهای محدودکنندهؤ »هس��تی« اس��ت ک��ه بر مبنای 
س��اختار یزدان‌شناختی هس��تی ایجاد شده‌اند که هایدگر 
می‌توانس��ت ب��ه عن��وان جنبش��ی ک��ه خ��ارج از قلمروی 
»متافیزیک« )در حکم س��اختار یزدان‌ش��ناختی هس��تی( 
گام برم��ی‌دارد تش��ریح نمای��د، به‌خص��وص در متون��ی 
همچ��ون »هوی��ت و تف��اوت«56. این »جنب��ش« به صورت 
»آش��کارکننده، پناه‌دهنده و دوری جوینده« تشریح شده 
و زیربن��ای سرنوش��ت هس��تی در حکم »تفاوت« اس��ت؛ 
یعن��ی همان چیزی‌اس��ت که هایدگ��ر بعدها ب��ه آن تحت 
عنوان »مرگ« ارجاع می‌دهد. هایدگر )یکی از خوانندگان 
تأثیرگ��ذار هُلدرلی��ن( ب��ه دلیل��ی س��اده بیان ای��ن جنبش 

خام��وش را به ش��عر وامی‌گ��ذارد، 
زی��را دلالت��ی س��اده دارد. همان که 
ب��ه وس��یلهؤ »متافیزی��ک« م��درن از 

دوره‌ای ک��ه هگل س��خنرانی مع��روف خ��ود را »دربارهؤ 
هنر« ایراد کرد، پذیرفته ش��ده اس��ت. بدی��ن معنی که )با 
عنای��ت ب��ه تز اصل��ی اتُو پاگل��ر در مطالعهؤ مهم��ی که در 
باب شعر پل تس�الن انجام داده است( صرفاً‌ معین‌بودن 
آرمان‌گریز ش��عر‌ اس��ت که می‌تواند فراتر از »یکی‌بودنِ 
ی��ک« در س��اختار یزدان‌ش��ناختی و »زیربن��ای« مطل��ق 
کل »مح��اکات« در حک��م تقلیدی از »آرمانی« تثبیت‌ش��دهؤ 
فراحس��ی برود. این »ش��عر« نوین، رها از محدودیتهای 
هستی‌شناختی »محاکات« به نحوی‌که »معمولاً آرمانی را 
در بر می‌گیرد« نه می‌تواند خود را از طریق ارجاع به یک 
»الگو« تعریف کند )گرچه نمونه‌ای اساس��اً‌ غیرآرمانی را 
خود پل تس�الن با »بازسازی سربس��ته« شعر آلمان در 
س��الهای پ��س از جنگ جهان��ی دوم به ظهور رس��اند( نه 
می‌تواند خود را به این راضی کند که از قواعد تثبیت‌شدهؤ 
زیبایی‌شناسی به شکل »آوانگارد تخطی کند.« این تخطی 
بس��یار بیش از آنکه بنیانهای هر نوع ع��رف را به چالش 
بطلبد، به خوب��ی می‌تواند »بی‌بنیادی« ژرف »آن عرف یا 
اصل« را تحت‌الشعاع قرار دهد و از این طریق مشروعیت 
بیش از حدی برای آن فراهم آورد که به واسطهؤ »نابودی 
خطرن��اک خِ��رد« ایجاد می‌ش��ود. با وجود ای��ن چنان‌که 
فلیپ لاکوـ لابارته57 به درس��تی اشاره کرده است، چنین 
ش��عری به نحوی لاجرم تمایز بین »شعر« و »نثر« را زیر 
س��ؤال می‌برد، زیرا هم »شعر« و هم »نثر« افق باز هستی 
را نظام می‌بخش��ند، گرد می‌آورند و 
سازماندهی می‌کنند، همان چیزی که 
هایدگر با عنوان »دنیا« به آن اش��اره 

56. Identität und Differenz 
57. Philippe Lacoue - Labarthe

73

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           73 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


می‌کن��د. البته ب��ا وجود اولویت مسئله‌س��ازی که هایدگر 
غالباً‌ به بزرگداش��ت »اصلِ تحت‌الشعاع قرارگرفتهؤ شعر« 
مربوط می‌سازد، این موضوع قابل بحث است که مفهوم 
مورد نظر وی از »تقدیر هستی« که در حکم »کشف جنبش 
اروپاییِ« گریز از »یک« در کل متافیزیک انجام می‌ش��ود، 
که نمی‌تواند به مرگ در حکم چیزی جز آنچه پل تس�الن 

به نحو تداعی‌گرانه‌ای یک »زخم« می‌نامد، بیندیشد.
در واق��ع می‌ت��وان ادعا ک��رد ک��ه هایدگر در آث��ار دورهؤ 
متأخ��رش هن��ر را ب��ه نف��ع ش��عر کن��ار می‌گ��ذارد و ب��ه 
»محافظت از هس��تی« در ورطهؤ آن به منزلهؤ »زخمی باز« 
می‌نگ��رد. به عبارت دیگر هم��ان »افق باز ورطه‌مانند« در 
چارچوب متناهی ‌هستی که هیچ نوع رعف در افق باز آن 
هرگز وجود نخواهد داش��ت. به قول ژرژ باتای در تعبیر 
قدرت‌مندان��ه‌اش از تقلیل‌ناپذی��ری »راز مان��دگار« وجود 
متناه��ی، »افق باز و معین« این زخم در چیزی که هایدگر 
»آنجا« )Da( می‌نامد رادیکال‌ترین،58 شکل نفی نظام هگلی 
در حک��م نظام‌یافته‌ترین بیان از هستی‌شناس��ی غربی را 

شکل خواهد داد. 
با وجود این ش��اید بخواهیم بپرس��یم که آی��ا این »هنر به 
منزلهؤ شعر« باید بنیادی‌ترین شکاف هستی یا به عبارتی 
»رن��ج« را نم��ود دهد ک��ه خ��ود را در طرح کل��یِ »ماهیت 

متمای��ز  عال��م  چهارگان��هؤ 
می‌س��ازد؟« طرحی کلی که 
بنابر استدلال هایدگر در آن 
»عظم��ت هر چیز ک��ه عظیم 
اس��ت، برای انس��انها نقش 

بس��ته است؟« گرچه این شعر دیگر نمی‌تواند بیانِ محض 
مرئی یک »آرمان« ابدی باش��د. آیا این »بیان ش��اعرانه« 
به هر صورت می‌تواند به کس��انی که در دنیایی از »رنج« 
ناگفت��ه و درک نش��ده به س��ر می‌برند آرامش ببخش��د و 
هدایت‌ش��ان کند؟ به عبارت دیگر، آیا می‌توان کارکرد آن 
را ولو با قیاس مع‌الفارق مقایسه نمود با آنچه ژاک لاکان 
 )Lacan, 1992( »نمایش آنامورفیک ابُ��ژهؤ نامرئی آرزو«
می‌نام��د که ب��ه عبارتی »مان��دگاری مرم��وز« ورطهؤ یک 
وجود متناهی تاریخی اس��ت؟ آیا این »شعر«‌ نوین باید به 
چیزی اشاره کند که بیش از همه آشکار است و با وجود 
این غالباً‌ از آن غفلت ش��ده اس��ت، همان شکنندگی مطلق 
»هس��تی« در »ورطهؤ« رنجِ Dasein که به صورتی عینی‌تر 
نمود می‌یابد؟ اعتراف می‌کنم که پاس��خی »س��اده« برای 
چنین پرسشی ندارم. البته با توجه به اینکه آیا ممکن است 
پاسخی ساده یا پیچیده برای پرسشی از این دست وجود 
داش��ته باشد یا خیر. به هر روی آشکار است که »میثاق« 
این »ش��عرِ« آینده پرسش پیوند غالباً‌ ساده‌ شده‌ای باشد 
که به قول مرلوپونتی »امر معین مرئی« را به »امر نامرئی 

معین« پیوند می‌دهد.
در واقع »تعهد« این ش��عر که پرس��ش59 زمان حاضر )در 
س��ایهؤ آینده‌ای همواره بی‌نام( اس��ت دقیق��اً میثاق نوینی 
نیس��ت، زی��را ب��ر جنبش��ی 
از  )خ��ارج  می‌افکن��د  پرت��و 
معاص��ر(  »بته��ای«  تم��ام 
فوک��و،  میش��ل  آن  در  ک��ه 
که دی��دگاه مع��روف کانتی 

74

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

58.  ژرژ باتای طی نامه‌ای به الکس��اندر کوژِف که در اواخر دههؤ 1930 نوش��ته شده، زندگی خود را 
»زخمی باز« توصیف می‌کند که به نحوی اجتناب‌ناپذیر نظام هگلی را نفی خواهد کرد. برای ملاحظهؤ 

     .(Hollier, 1995) :شرحی دقیق‌تر در این زمینه نک
59 . این مفهوم را یان پاتوکا متفکر بزرگ چک نیز مشخصاً‌ به کار گرفته و اصلاح کرده است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           74 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


را در ش��کل رادیکال��ش مط��رح می‌کن��د، ب��ه آن در حکم 
»روش��نگری« ارجاع می‌دهد. جنبشی که زیربنای کشف 
مدرنیت��ه از امکان خاص بودن بنیادین »هس��تی« اس��ت. 
جنبش��ی هنری ـ‌ شاعرانه که بی‌تردید پذیرش انتقادی آن 
چنان‌که فوکو به وضوح خاطرنش��ان می‌کند، »می‌کوشد 
تا محدودیتهای ما را زیر سؤال ببرد و با کاری پر زحمت 
 و صبوران��ه به بی‌ق��راری ما ب��رای آزادی ش��کل بدهد« 

.)Rabinow, 1984, pp. 32-50(
»پذی��رش مسئله‌س��از« این جنبش ب��رای آنهایی که ب��ه اندازهؤ‌ 
کافی ش��جاع‌اند ت��ا به آن اذعان کنند خط��ر ارزش‌مندی را در 
ب��ردارد،  زیرا )چنان‌که ی��ان پاتوکا با قدرت اب��راز می‌دارد(: 
»نور، س��پیده‌دم را در تاریکی آشکار می‌سازد و در عین حال 
تاریکی را آش��کار می‌س��ازد که جزئی از آن اس��ت و این نور 
 صرف��اً در آن رخن��ه می‌کن��د، ام��ا نمی‌تواند ب��ر آن فایق آید«  

.)Patocka, 2007(

)1(. ای��ن نظر را فرانس��وا فدیر مطرح 
ک��رده و می‌توان آن را در مقدمهؤ مفصل 
و توجیه‌گرانهؤ وی بر ترجمهؤ فرانس��وی 
نوشته‌های سیاس��ی دید که در سالهای 
34-1933 پدی��د آم��د، دوره‌ای ک��ه با 
بدنامی هایدگر در اثر تمایلش به حزب 

نازی رقم خورده است:
 .)”Ecrits Politiques de Heidegger” Gallimard, 1995(
فدیر در این مقدمه س��عی دارد با عطف به گذش��ته خوانش��ی 
توجیه‌گران��ه و عذرخواهانه از جانب هایدگر ارائه دهد و این 
کار را با پرداختن به پیشرفت مفاهیم کلیدی و متأخر هایدگری 
از جمل��ه »تفکر یادبودی« )Andenken( انجام می‌دهد تا بدین 
ترتیب دیدگاه سیاسی هایدگر در دوران ریاست دانشگاهی‌اش 
را منزه کند و از هر »س��وءظنی« نسبت به »محافظه‌کاری ملی« 
افراطی مبرا س��ازد. در این روند فدیر به نحوی اظهار نشده، 
ولی مشخصاً دردناک سعی دارد خوانندهؤ غیرمظنون را نسبت 
ب��ه ترجمه‌های فرانس��وی جهت‌دار خ��ود از نوش��ته‌های به 
ش��دت »ایدئول��وژی‌‌زدهؤ« هایدگر و س��ایر اظه��ار نظر‌های او 
)در دوران مذکور( نس��بت به »اس��تقلال« دیدگاه ایدئولوژیک 
فیلس��وف از رژیم نازی متقاعد سازد. البته درست است که به 
قول خود فدیر، طی گفتگوهای متعددی که نویسندهؤ این مقاله 
با وی داش��ته اس��ت، استفادهؤ بی‌دقت، مغش��وش و غالباً‌ توأم 
با سوءاس��تفاده از صفت »نازی« به نح��وی کنایه‌آمیز بازتاب 
اس��تفادهؤ یهودس��تیزانه از صفت »یهودی« در سالهای پیش از 
جنگ جهانی دوم است. از سوی دیگر این موضوع نیز همان 
قدر متناقض و غیر قابل قبول است که ترجمهؤ فرانسوی فدیر 

75

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

پی‌نوشت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           75 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


 )Self-Affirmation( »از اصط�الح کلیدی »خ��ود ایجاب‌گ��ری
ب��ه عن��وان Université allemancle envers et contre tout ک��ه 
در آغ��از س��خنان او راجع به هایدگر در مقام رئیس دانش��گاه 
فرایبورگ آمده اس��ت، باید به توضیحات غیردقیق و از جنبهؤ 
تاریخی بی‌اعتبار هایدگر در مورد فعالیتهای سیاسی‌اش اعتبار 
ببخش��د و در واقع آن را بازتاب ده��د، اینکه به عنوان رئیس 
دانش��گاه از جانب حزب ناس��یونال سوسیالیست دیکتاتور به 
این کار گمارده شده بود، زیرا هیچ شیوهؤ متقاعدکننده‌ای برای 
دورزدن و پرهیز از این ش��واهد خدشه‌ناپذیر وجود ندارد که 
هایدگر )صرف‌نظر از اینکه یک��ی از متفکران بزرگ و اصیلی 
اس��ت که افکار وی کاملًا قابل انتقاد اس��ت( یک��ی از حامیان 
فعال رژیم نازی از سالهای 1933 تا 1934 به شمار می‌رفت و 

از آن به بعد تا سال 1945 یکی از حامیان منتقد رژیم بود.
)2(. ای��ن مطل��ب را خود هایدگر  استنس��اخ ک��رده و در نامهؤ 
معروفش به ارنس��ت یونگر با عن��وان “Über die Linie”  که در 
 1955 منتش��ر شده، آورده است. این متن بعداً در GA9 با نام
“Zur Seinsfrage” منتشر شد و ترجمهؤ انگلیسی آن را می‌توان 
در مس��ئلهؤ‌ هس��تی دی��د: Wilde and Kublack, 1956. در 
مقاله‌ای که اخیراً در کنفرانس بین‌المللی هایدگر در دانش��گاه 
آکس��فورد ارائه دادم، اس��تدلال کردم که بازگش��ت هایدگر به

Seyn    در حکم هس��تی Sein پ��س از 1956 )گرچه Seyn   در 

1960 مج��دداً ظهور کرد( خالی از اهمیت نظری خاص خود 
نیست.

)3(. ج��ا دارد بگویی��م که ه��م ژرار گرانل و ه��م ژاک دریدا 
پیش��وند آلمانی »Ab« در واژه‌های مفهومی هایدگری از جمله 
 déconstruction انتخ��اب  در  را    ”Ab-grund“و  ”Ab-bauen“

در حکم معادل فرانس��وی آن بس��یار مؤثر می‌دانن��د. به گفتهؤ 
 Heidegger en France دومینی��ک ژانیک��وی فقی��د در کتاب��ش
ب��ه نظ��ر می‌آید ک��ه ه��م دری��دا و هم گران��ل ای��ن اصطلاح 
مع��روف را ک��م و بیش بی��ن س��الهای 1955 ت��ا 1958 پدید 
آورده‌ان��د، گرچ��ه ب��ه نظ��ر می‌آید ک��ه گرانل پی��ش از دریدا 
 در ترجم��هؤ فرانس��وی خ��ود از کت��اب هایدگ��ر ب��ا عن��وان

Contributions à la Question de l’Être از این اصطلاح استفاده 

کرده اس��ت. در واق��ع دریدا در مصاحبهؤ س��ال 1986 خود با 
نش��ریهؤ ایتالیای��ی AlphaBeta به هر دو مفه��وم هایدگری فوق 

اشاره می‌کند.
به‌هم‌ریختگ��ی  انگلیس��ی  ب��ه  را   )Nach-Stellen( م��ن   .)4( 
)Up-Setting( ترجم��ه ک��رده‌ام. چنان‌که معروف اس��ت، این 
مفهوم نخس��ت در س��خنرانی بس��یار بحث‌انگی��ز هایدگر در 
برِم��ن با عنوان »خطر« ش��رح و بس��ط داده ش��د ک��ه طی آن 
درهم‌تنیدگی پیچیده ب��ودن و جوهر تکنولوژی مدرن به نحو 
گسترده‌ای تحلیل شد. به رغم اظهارات بحث‌انگیز هایدگر در 
مورد غیر فردی و غیر انسانی بودن وحشتناک تجربهؤ مرگ در 
اردوگاههای اعدام نازیها که غالباً دچار سوء‌تعبیر شده است، 
این سخنرانی بسیار مهم است، زیرا بر درهم‌تنیده بودن و جوهر 
تکنولوژی مدرن تأکید می‌کند که تمام ش��یوه‌های تقلیل‌گرا و 
ضد مدرنیستی در خوانش تأویل هایدگر از پدیدهؤ تکنولوژی 
مدرن را به چالش می‌گیرد. این سخنرانی متعلق به مجموعه‌ای 
 ب��ا عن��وان Einblick in Was Das ist  اس��ت و می‌توان آن را در 

)Heidegger, 1989, GA 79,  pp. 47-67( یافت.  
ب��ه  دارم  تحلی��ل  ای��ن  از  ک��ه  هدف��ی  دلی��ل  ب��ه   .)5(
عن��وان ب��ا  ک��ه  ک��ردم  مراجع��ه  اصل��ی  آلمان��ی   نس��خهؤ 

76

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           76 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


Beiträge zur Philosophie Vom Ereignis منتش��ر شده اس��ت. 

بای��د اش��اره کنم که ترجی��ح دادم ب��ه دلایل متعدد بر نس��خهؤ 
اصل��ی آلمان��ی کار کن��م. چنان‌ک��ه توماس ش��یهان ب��ا دقت 
اش��اره ک��رده، مهم‌تری��ن دلی��ل در این بی��ن ترجم��هؤ آلمانی 
ن��ک:  اس��ت   )enowning( رخ��داد  حک��م  در   Ereignis 

)Sheehan, 2001, pp. 1-20(. بس��یار مسئله‌س��از اس��ت و 
چنان‌که شیهان تأکید می‌کند، ش��اید خوانندهؤ‌ انگلیسی متن را 
به س��وی این تفکر گمراه کند که هایدگر مفهوم برتر جدیدی 
یافته است که متناهی‌بودن اساسی »حقیقتِ هستی« را در افق 
باز  Da)آنجا( کمرنگ می‌س��ازد. علاوه بر این تلاش خود من 
برای برجسته‌س��ازی تداوم و تکامل واژه‌نامهؤ مفهومی هایدگر 
 با عنایت به تفکر او در س��الهای پ��س از 1945 )خصوصاً در

ب��ر   )Heidegger,“Die Gefahr”, GA 79, pp. 47-67
اس��اس اس��تفاده از متون اصلی و عمدتاً آلمانی اس��توار شده 
که غالباً به ش��کل مناسبی ترجمه نش��ده‌اند. همچنین مایلم تا 
تش��کر خود را از آقای س��عید حنایی کاشانی ابراز کنم که طی 
م��دت اقامتم در ته��ران در ژانویه 2009 امکان دسترس��ی به 

متون آلمانی GA 65 را برایم فراهم آوردند.   
)The Fourfold .)6، این موضوع به شکل گسترده‌ای در مطالعهؤ 
 Heidegger, Hölderlin, Le مه��م ژان فرانس��وا ماتی ب��ا عن��وان
Quadriparti مورد بررس��ی قرار گرفته اس��ت. گرچه من هنوز 

این مطالعهؤ جدانشدنی در مورد رابطهؤ هایدگر با شعر هُلدرلین 
و »چهار وجه هستیِ« ارسطویی را نخوانده‌ام، این احساس را 
دارم که ماتی بیشتر به مفهوم ماهیت چهارگانهؤ وجود )در حکم 
کلی��د افکار هایدگر( و ن��ه »زیربنای ورطه‌مانندِ«  او نظر دارد.   

77

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           77 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


78

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

Adorno, Theodor Wiesgrund. (1988), Jargon der Eigenlichkeit, Surkamp.
Celan, Paul. (1995), “Die nachzustotternde Welt” in  Selected Poems, tr. by Michael Hamburger,  
Penguin Books.
Derrida, Jacques.(1996),  Apories, Galilée, in  the chapter entitled “Arriver aux fins de l’Etat ”, in 
«Voyous», Galilée, 2003.
Foucault, Michel. (1994), « Qu’est-ce que les Lumières?» in « Dits et Ecrits », tome IV, texte no.339.
______________. (1975), “Entretien avec Roger Pol Droit”, juin, republished in Le Point. 01/07/04 No. 
1659.
Gadamer. (2003), “Les chemins de Heidegger” tr. Française Jean Grondin, Vrin.
Heidegger, Martin. (1977), “Der Ursprung des Kunstwerkes, Zusatz”, « Holzwege ».
_______________. (1982), “Vom Ursprung des Kunstwerkes: Erste Ausarbeitung”, Duncker et 
Humboldt, Berlin.
_______________. (1988), Zur Sache des Denkens, Verlag Max Niemeyer, Tübingen.
_______________. (1989), Beiträge zur Philosophie, Vittorio Klostermann.   
_______________. (1989), Contributions to Philosophy (From Enowning), tr. Emad, Parvis and Kenneth 
Maly, Indiana University Press.
_______________. (1994), Einblick in Was Das ist, Vittorio Klostermann.
_______________. (1994), Die Gefahr, Vittorio Klostermann.
_______________. (2002), Off the Beaten Track, Cambridge University Press.
Hollier,  Denis (ed). (1995), Collège de Sociologie, , nouvelle édition, “Folio Essais” no. 268, Gallimard. 
Janicaud, Dominique. (2001), Heidegger en France, Albin Michel.
Lacan, Jacques. (1992), The Ethics of Psychoanalysis, tr. Denis Porter, Norton & Company Inc.
Mattéi, Jean F. (2001) “Heidegger, Hölderlin, Le Quadriparti ”, Presses Universitaires de France 
(“Collection Epiméthée »), Paris. 
Patocka, Jan. (2007), “Living in Problematicity ”, Editor Eric Manton. OIKOYMENH, Prague.
Petzet, Henrich W.(1993), “Heidegge’s Association with Art” in Encounters and Dialogues with Martin 
Heidegger, Chicago University Press, Chicago.
Rabinow, Paul (ed). (1984), “What is Enlightenment?” in The Foucault Reader, New York, Pantheon 
Books.
Sheehan,Thomas. (2001), “A Paradigm Shift in Heidegger Research”, Stanford University, Continental 
Philosophy Review, XXXII.
Thouard, Denis. (1997), “Une Lecture Appliquée :Gadamer Lecteur de Celan” in Texto.
Wilde, Jean T. and William Kublack. (1956), “The Question of Being”, New Haven, Conn Twayne 
Publishers.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           78 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


ایماژها* گادامر: شکل‌گیری هرمنوتیک 

لوت��ز کریس��تین  دکت��ر 
اس��تادیار گ��روه فلس��فه 
میشیگان  ایالتی  دانشگاه 
lotz@msu.edu

مهابادی  مترجم: علی عامری 

تاریخ دریاف��ت مقاله: 87/5/27
تاری��خ پذیرش نهای��ی: 87/9/2

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           79 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


80

اس��تنباط گادامر از »ایماژ« برای بحث در مورد فلس��فهؤ کلی ایماژها و پردازش آنها خصوصاً 
به دو دلیل قابل توجه است؛ در تقابل با اغلب توضیحات معاصر در مورد ایماژها گادامر افق 

سنتی را که با مفاهیمی چون »شکل« و »ماهیت« مشخص می‌شود رها نمی‌کند.
نگارنده نخس��ت راجع به این مفهوم کلی ایماژ بحث می‌کند و س��پس به ش��کل مش��خص‌تری 
ب��ه رون��د ش��کل‌گیری تصاویر می‌پ��ردازد. وی نظراتش را طی برخورد ط��رح هرمنوتیک با یک��ی از جدیدترین و از جنبهؤ 
پدیدارشناختی، مهم‌ترین نگره‌های تصاویر به پایان می‌برد که همان تحلیل ریچارد وُلهایم� از »دیدن چیزی در چیز دیگر« 
اس��ت و آن را در حکم توضیحی پیرامون درک تصاویر به کار می‌برد. چنان‌که نویس��نده به نحوی موجز ش��رح می‌دهد، 

ایدهؤ اصلی گادامر نهایتاً به نگره‌ای در مورد تصاویر می‌انجامد که متقاعدکننده‌تر از توضیحات وُلهایم است. 

واژگان کلیدی:
ایماژ، هرمنوتیک، تصاویر.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

* اصل این مقاله به انگلیسی تالیف و برای پژوهشنامه ارسال شده و در انتهای نشریه به چاپ رسیده است.
I. Wollheim

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           80 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


اس��تنباط گادام��ر از »ایم��اژ« برای 
بحث دربارهؤ فلس��فهؤ کل��ی ایماژها و 
پردازش آنه��ا خصوصاً به دو دلیل 
قاب��ل توجه اس��ت؛ در تقابل با اغلب 
توضیحات معاصر در مورد ایماژها 
از جمله موارد زبان‌شناختی )گودمن�، بارت�( ، فرهنگی 
)میچل(� و توضیحات ارائه ش��ده دربارهؤ ادراک )وُلهایم، 
هوس��رل�، هاپکینز�، لوپز�(، اولاً گادامر افق سنتی را که 

ب��ا مفاهیمی چون »ش��کل«� 
و »مـاهـیـ��ت«� مش��ـخـص 
می‌شود، رها نمی‌کند. دوم 
اینکه وی اس��تنباطی کلی از 
تصاوی��ر� را بس��ط می‌دهد 

ک��ه می‌توان آنها را در مورد تمام ش��کلهای هنری به کار 
ب��رد )Gadamer, 1990, vol. 1, p. 140(. همچنی��ن نگرهؤ 

کلی تصاویر و استنباط هرمنوتیکی از ایماژها، 
الف( مبتنی بر مفهومی پویا از ایماژهاست؛ 

ب( فراس��وی درک واقع‌گ��را و ذهن��ی درب��ارهؤ تصاویر/
ایماژها قرار می‌گیرد.  

در ادامه، نخس��ت دربارهؤ مفهوم کل��ی ایماژ بحث خواهم 
کرد. س��پس به نحو مش��خص‌تری به روند ش��کل‌گیری 
تصاویر خواهم پرداخ��ت. نظرهایم را طی برخورد طرح 
هرمنوتیک با یکی از جدیدترین و از حیث پدیدارشناختی، 
مهم‌تری��ن نگره‌های تصاوی��ر به پایان می‌ب��رم که همان 
تحلیل ریچ��ارد وُلهایم از »دیدن چی��زی در چیز دیگر«10 
اس��ت و آن را در حکم یکی از نمونه‌های توضیح دربارهؤ 
درک تصاوی��ر به کار می‌برم. به دلیل محدودیت‌ زمانی، 
نمی‌توان��م ح��ق مطل��ب را به ط��ور کامل در م��ورد درک 
تصاویر ادا کنم. همچنین فرصتی برای پرداختن به نگرهؤ 
نشانه‌ش��ناختی تصاویر ندارم. اس��تدلال خواهم کرد که 
ایماژه��ا، بیانهای پیچی��ده‌ای متکی بر مش��ارکت بیننده/

تأویل‌گر در روند شکل‌گیری ایماژ هستند و امکان جدایی 
ابُژه و تأویل‌گر را نمی‌دهند. چنان‌که ادعا و تا حدی تشریح 
خواهم کرد، این ش��کل‌گیری ایماژه��ا نهایتاً به نگره‌ای از 
تصاویر خواه��د انجامید که 
برت��ر از توضیحات موجود 
آنهاس��ت.  ادراک  پیرام��ون 

 )1(

81

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

مقدمه

6. Lopes
7. eidos  
8. essence  
9. pictures
10. seeing-in

1. Goodman
2. Barthes

3. Mitchell
4. Husserl

5. Hopkins

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           81 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


از  ایم��اژ  هرمنوتی��ک  درک  ب��رای 
دی��دگاه گادام��ر، بای��د ارتباط��ی را 
مش��خص کنیم ک��ه وی بی��ن ایماژ، 
ش��کل و ماهی��ت برقرار می‌س��ازد. 
بیایی��د با نقل‌قولی از کتاب حقیقت و 
روش ش��روع کنیم که در آن گادامر 
به بحث دربارهؤ مفاهی��م بازنمایی و تقلید می‌پردازد. وی 
سعی دارد که هر دو مفهوم را از جنبهؤ عمومی فلسفی‌شان 

نفی، بازیابی و از نو تأویل کند:
»وضعیت اساس��ی تقلید که اکنون م��ورد بحث قرار می‌دهیم، 
نه فقط بیانگر آن اس��ت که هر چیز بازنمایی ش��ده ای در آنجا 
وجود دارد، بلکه آن اصیل‌تر هم شده است، تقلید و بازنمایی 
صرفاً تکرار یا کپی نیستند، بلکه با شناخت ماهیت همراهند« 

  .)Ibid, p. 114 / Gadamer, 2003, p. 120(
در اینج��ا گادام��ر ب��ه ارتب��اط می��ان بازنمای��ی12 و تقلید 
می‌پردازد، رابطه‌ای که می‌توان آن را )فراتر از نقل قول( 

با دو تز بیان کرد:
1. رابطهؤ بین بازنمایی و امر بازنمایی‌ش��ده نوعی کپی یا 

بازسازی نیست؛
2. آنچه در بازنمایی ارائه می‌ش��ود، امری ایس��تا نیست 
ک��ه بلافاصله بت��وان آن را ش��ناخت. در ع��وض از ابتدا 

ب��ه ص��ورت »س��یال« پدید 
می‌آید و در چنین وضعیتی 
بـاقـ��ی مـی‌مـان��د. گادام��ر 
نتیج��هؤ هر دو م��ورد 1 و 2 
»ایماژِ  ی��ا  را »ش��کل‌گیری« 

ش��کل‌یافته«13 می‌نامد که متأس��فانه، مترجم انگلیسی آن 
را »س��اختار«14 ترجمه کرده اس��ت. ایماژِ ش��کل‌گرفته را 
باید در حکم مفهومی فعال و دیالکتیکی اس��تنباط کرد که 
در روند ساخته‌ش��دن به تشریح خود می‌پردازد. به گفتهؤ 
گادامر ش��کل‌گیری یک ایماژ، فراین��دی خودارجاع‌گرانه 

است، که باز در مورد آن سخن خواهم گفت. 
برای درک بهتر ذهنیت گادامر نخس��ت مثالی را بررس��ی 
می کنی��م. بیایی��د ف��رض کنیم ک��ه مثلاً در حال تماش��ای 
نمای��ش »تاج��ر ونیزی« اث��ر شکس��پیر هس��تیم. یکی از 
ش��خصیتهای اصل��ی نمایش رباخ��واری یه��ودی به نام 
شایلاک15 است که پرداخت شخصیت او آنقدر بحث‌انگیز 
اس��ت که باعث شده شکس��پیر را به یهودی‌ستیزی متهم 
کنند. بس��ته به اینکه چه کسی نقش شایلاک را بازی کند، 
پیکربندی نمایش تغییر می‌یابد. مثلاً در جدیدترین اقتباس 
سینمایی از این نمایشنامه، نقش شایلاک را اَل پاچینو به 
نحوی بس��یار پیچی��ده بازی می‌کند ک��ه داوری نهایی در 
م��ورد ش��خصیت او را به مثاب��هؤ یک یه��ودی رباخوار و 
بی‌رحم یا ش��خصیتی استثمار شده در نمایش مبهم باقی 
می‌گذارد. بازی پیچیده و اس��تادانهؤ پاچینو به ما در مقام 
بینن��ده ام��کان می‌دهد تا ب��ه رغم تمام بحثه��ا و جدلها بر 
سر معنی نمایش، ش��خصیت جدیدی از شایلاک ببینیم. 
در همی��ن زمین��ه بای��د س��ه 
س��طح از تحلیل خود نسبت 
به معن��ای نمایش را در نظر 
بازیگ��ر  نخس��ت،  بگیری��م؛ 
)پاچین��و(؛ دوم، ش��خصیت‌ 

82

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

11. essentialism  
12. Darstellung

13. Gebilde
14. structure  
15. Shylock

ماهیت‌باوری11 
گادامر: ایماژ و 

شکل  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           82 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


بازنمایی‌شده )شایلاک( و س��وم، شخصیت به صورتی 
که خود را در بازنمایی می‌نمایاند )ش��ایلاک تجسم‌یافته/ 
تأویل‌ش��ده(. آخرین رده، مهم‌ترین رده است، زیرا ما را 
به این بینش مهم س��وق می‌دهد که امرِ بازنمایی‌ش��ده نه 
خارج از بازنمایی و نه صرفاً همان اس��ت که در بازنمایی 
دیده می‌ش��ود. امرِ بازنمایی‌شده به این معنای خاص در 
حک��م چیزی که باید ش��کل بگیرد، »ایم��اژ« نامیده خواهد 
ش��د. متعاقباً اش��اره خواهم کرد که رویکردهای ادراکی 
ب��ه نظریهؤ تصاویر از جمله رویک��رد وُلهایم این ردهؤ مهم 

را در نظر نگرفته‌اند. 
بیایی��د مث��ال خ��ود را به زب��ان گادام��ری ترجم��ه کنیم: 
بازیگر، دراینجا اَل پاچینو فردی با گذش��ته، تحصیلات، 
پس‌زمینه و س��ایر موارد مشخص است. در کلِ نمایش، 
فردیت پاچینو ب��ه خودی خود با توجه به اینکه باید نقش 
شخصیت خاصی را ایفا کند، ناپدید می‌شود، شخصیتی 
که در این مورد ش��ایلاک است16. در هر صورت، بازیگر 
ب��ودن بدین معنی اس��ت که بازیگر نه فق��ط بازی‌ای ارائه 
می‌دهد که در آن شخصیت بازنمایی می‌شود، خود اجرا 
نیز به طور پیوسته و مستمر شخصیتی را تثبیت می‌کند و 
در واقع، این اجرای یک شخصیت است. در واقع حضور 
شخصیت در کل اجرا ساخته می‌شود و نمی‌توان آن را به 

عنوان چیزی خارج از اجرا 
یافت. حتی اگر ش��خصیتی 
واقعی وجود داش��ته باش��د 
ک��ه بازیگ��ر او را بازنمایی 
کن��د، ش��کل‌گیری بازنمایی 

کاملاً مستقل از مصداق واقعی خواهد بود. این شخصیت 
به صورتی که در نمایش ظاهر می‌ش��ود، صرفاً در اجرا 
حضور دارد و فراس��وی نمایش وجود ندارد. به عبارت 
دیگر، آنچه ما »شایلاک یهودی« می‌نامیم، نه تقلیدی است 
که به صورت ابتدایی اس��تنباط می‌شود )و گادامر آن را 
نف��ی می‌کند( نه صرفاً چیزی اس��ت که پاچین��و بازنمایی 
می‌کند، بلکه ش��خصیتی اس��ت که به ط��ور نظام‌یافته به 
وسیلهؤ بازیگر ساخته و نمایانده می‌شود که گادامر آن را 

darstellen می‌نامد. در اینجا بازیگر ما اَل‌پاچینو است.   

گرچه ایماژها را صرف��اً در بازنمایی می‌توان یافت، آنها 
بر مبنای تفاوتی درونی با بازنمایی س��اخته می‌ش��وند و 
ش��کل می‌گیرند. ایفای  نق��ش یک ش��خصیت دقیقاً بدین 
معناست که جنبه‌های خاصی از آن شخصیت در نمایش 
تثبیت )بازنمایی( می‌شود و اینها در ترکیبی که به وسیلهؤ 
بازیگر ایجاد می‌ش��ود، در کنار هم قرار می‌گیرند. ما در 
زبان آلمان��ی بازیگ��ر را Darsteller می‌نامیم که به معنای 
)نمایش‌دهن��ده( اس��ت17، اما دقیقاً چه چی��زی خود را در 
بازنمای��ی ش��ایلاک نمای��ش می‌ده��د؟ بیایید به س��خنان 

گادامر گوش فرا دهیم: 
»صرف��اً از طری��ق چنین تغییری اس��ت که نمای��ش به حالت 
آرمانی خود می‌رسد، همان چیزی که می‌توان به منزلهؤ نمایش 
درک ک��رد. صرف��اً در چنی��ن 
حالتی است که جدا از فعالیت 
بازنمایانهؤ بازیگر نمود می‌یابد 
و مش��تمل بر ظاهر ن��اب18 آن‌ 
چی��زی اس��ت ک��ه بازیگ��ران 

83

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

16. حتی در مفهوم مورد نظر برشت از بازیگران که سعی دارد تفاوت بین بازیگر و بازنمایی را از 
میان بردارد، فردیت اساسی و مشخصات »واقعی« بازیگر همچنان ناپدید می‌شود. حتی در مواردی 

بسیار خاص که بازیگر نقش خود را ایفا می‌کند، بازهم چنین تفاوتی پابرجاست.
17. متـأسفانه مترجمِ انگلیسی حقیقت و روش، »darstellen« را »بازنمایی« ترجمه کرده است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           83 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


نمای��ش می‌دهن��د. بدین‌ترتیب، نمایش حت��ی عناصر نادیدهؤ 
بدیهه‌پ��ردازی به طور اساس��ی قاب��ل تکرار و طبیعتاً پیوس��ته 
اس��ت. پس اثر، ش��خصیت نمایش، کارکرد و نه فقط نیروی 
آن را به دس��ت م��ی‌آورد. بدین معنی آن را ایماژِ ش��کل‌یافته 

.)Ibid, 1990, p. 116 / Ibid, 2003, p. 110( »می‌نامم
آنچه گادامر در اینجا مد نظر دارد، دیدگاهی وحدت‌یافته 
در مورد چیزی اس��ت که در سراسر اجرا و نمایش ظاهر 
می‌ش��ود. وی دقیقاًً همین دیدگاه متمایز و نه مس��تقل از 
بازنمایی را »ایماژ« می‌نامد. تا اینجا باید مش��خص شده 
باش��د ک��ه گادامر اساس��اً نه ب��ه ایماژهای »ذهن��ی« و نه 
ایماژهای فیزیکی یا »مادی« علاقه‌مند اس��ت، بلکه وی با 
پیروی از هایدگر در این مورد ادعا می‌کند که شرط تحقق 
ه��ر دو ایماژه��ای ذهن��ی و فیزیکی قرارگرفت��ن در روند 
ایماژپردازی است که از آن طریق، ایماژها را به صورت 
بازنمای��ی می‌بینیم که ظاهر می‌ش��وند و پ��ای به عرصهؤ 
وج��ود می‌گذارند. مفهوم م��ورد نظر گادام��ر از ایماژها 
تلویحاً حاکی از آن اس��ت که اینها به ما امکان می‌دهند تا 
چیزها را مستقل از »مواضع« خود در حکم اموری فیزیکی 
یا ذهنی ببینیم. به علاوه ایماژها به تمام ش��کلهای هنری 
از جمله تئاتر، موس��یقی و هنرهای زیبا مرتبط هس��تند.     
نظری��ات گادام��ر در اصطلاح��ات خ��اص و اساس��ی و 

زبان  معنای��ی  عرصه‌ه��ای 
آلمان��ی ریش��ه دارد. مث�الً 
در زب��ان آلمان��ی هنگام��ی 
که چش��م‌اندازی تماش��ایی 
را مـی‌بیـنـی��م، مـی‌توانی��م 

بگویی��م: »چه ایم��اژی!« که در واقع به این معناس��ت که: 
»چ��ه منظره‌ای!« ی��ا »چه نمای��ی!« به هر ح��ال، در اینجا 
»منظ��ره« ب��ه برداش��ت ذهنی ی��ا تأثیر ذهنی چش��م‌انداز 
اش��اره نمی‌کن��د. در واقع به چش��م‌انداز ظاهری اش��اره 
دارد. ب��ه عب��ارت دیگ��ر، ما بای��د )حتی درم��ورد ادراک 
زیبایی‌ش��ناختی( تفاوت بین چشم‌انداز و چگونگی ظهور 
آن در خ��ودش را در نظ��ر بگیری��م، زی��را چش��م‌انداز را 
ن��ه صرفاً در حک��م ی��ک ادراک، بلکه ایماژی ک��ه به نحو 
خاصی ش��کل‌گرفته و ظاهر می‌شود، باید استنباط کرد. 
در واق��ع ایماژها همواره حداقل تفاوتی س��اده بین محتوا 
)چش��م‌انداز اصلی( و محتوای ظاهرش��ونده )منظره( را 
بروز می‌دهند که فیلس��وفان متعدد از س��ارتر19 گرفته تا 
کالین مک‌گین20 به آن در حکم »وجه منفی ایماژ« اش��اره 
کرده‌اند و فیلس��وفان دیگر )بر زمینه‌ای مشابه( به آن در 
 .)Boehm, 1995( حکم »تفاوتی ش��مایلی« ارجاع داده‌اند
م��ا در زمین��هؤ هرمنوتیک بای��د تأکید کنیم ک��ه وجه منفی 
ایماژ، تفاوتی درونی را شکل می‌دهد: ایماژ با خود مرتبط 
می‌شود و به زبان هگلی امری برای خود »خودبسنده«21 
است )Gadamer, 1990, p. 143(، زیرا رابطه‌ای که ایماژ 
برقرار می‌س��ازد، فراس��وی بازنمایی نمی‌رود، بلکه در 

بازنمایی پدید می‌آید.22
ایم��اژ از  ب��ه بی��ان س��اده، 
خ��ود  ش��کل‌گیری  طری��ق 
پدی��د می‌آی��د. مثلاً نقاش��ی 
یک چش��م‌انداز )اص��ولاً( به 
چش��م‌انداز »واقع��ی« ارجاع 

84

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

18. Erscheinung
19. Sartre

20. Colin McGinn
21. Fuersichsein

22. چنان‌که جیمز ریسر می‌نویسد، »حضور آنچه نمایانده می‌شود، به خودی خود در حکم امری 
 کامل در نمایش به منصهؤ ظهور می‌رسد«  (Risser, 1994, p. 128) همچنین نک:

 Tate, 2001, p. 62.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           84 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


نمی‌ده��د، بلکه حکم ش��رطی برای تحق��ق مرجع را دارد. 
این نقاش��ی به چیزی مرتبط می‌ش��ود که پدی��د می‌آید و 
خود را در نقاش��ی نمایش می‌دهد که )بنا بر آنچه تاکنون 
گفته‌ایم( ایماژ اجرا ش��ده یا ش��کل‌گرفته اس��ت. به همین 
من��وال ایماژ را بای��د در حکم وحدتِ خ��اص در نمایاندن 
اس��تنباط کرد که در این مثال نمایاندن چش��م‌انداز است. 
چنان‌ک��ه ژانـ‌ ل��وک نانس��ی23 خاطرنش��ان کرده اس��ت، 
اصط�الح آلمان��ی  Einbilung ب��ه معنای تخی��ل را می‌توان 
از جنب��ه‌ای دیگر به منزلهؤ ش��کلی از ایجاد وحدت در نظر 
گرفت که به معنای »یکی ساختن« است. برای اینکه چیزی 
دیده ش��ود، باید در ترکیبی قرار گی��رد و وحدت‌یافته به 
نظ��ر آی��د )Nancy, 2005, pp. 83-84( )2(. این »وحدت 
زنده« )Gadamer, 1986, p. 43( شرط تحقق چیزی است 
که دیده می‌ش��ود.24 م��ا ضمن درک چش��م‌انداز از حیث 
»ظاه��ر« و »منظر« آن به چیزی ارج��اع می‌دهیم که ابُژه، 
در اینجا وح��دت خاص و ظاهر آنچه اس��تنباط می‌کنیم، 
ب��ه ما ارائه می‌ده��د. ما این موضوع را بی��ان می‌کنیم که 
چگونه چش��م‌انداز خود را در حکم چشم‌انداز به ما نشان 
می‌ده��د. گادامر دقیق��اً همین نمود ابُ��ژه با وحدت خاص 
آن را »ایماژ ش��کل‌گرفته« می‌نامد. ایماژ همواره در حکم 
ساختاری خاص و به شکل عناصر ترکیب شده‌ای ظاهر 
می‌ش��ود که به شیوه‌ای خاص و بارز وحدت می‌یابد. به 
قول نانس��ی، ایماژ »وجهی اس��ت که خ��ود را در معرض 

 Nancy, 2005, p.( »دی��د می‌گ��ذارد
       .)85

مقال��ه‌ام  بع��دی  بخ��ش  ب��ه  اکن��ون 

می‌پردازم. چنان‌که خاطر نش��ان ک��رده‌ام، ایماژ به منزلهؤ 
چیزی که خود را در بازنمایی نشان می‌دهد، وجودی ایستا 
یا آنی نیس��ت، در عوض بُع��دی زمان‌مند دارد و به‌ علاوه 
ایماژ چیزی است که به وجود می‌آید. حال باید بپرسیم که 
ای��ن به وجودآمدن چگونه باید تصور و درک ش��ود و چه 
رابطه‌ای با مخاطب یا تماشاگر احتمالی ایماژ دارد؟ پاسخ 
هر دو س��ؤال را می‌توان در معرفی اصطلاح »مش��ارکت« 
یافت، زیرا گادامر با معرفی هر دو اصطلاح، نهایتاً س��عی 
دارد تا بر الگویی شناخت‌شناسانه25و مبتنی بر سوژهـ‌ ابُژه 
در م��ورد چگونگی تجربهؤ ما از هن��ر و تصاویر فائق آید. 
چنان‌که گادامر می‌نویس��د، چون تقلید و نمایاندن »صرفاً 
نه تکرار، بلکه »ارائه‌دادن« هستند، به طور ضمنی تماشاگر 
را هم در بر می‌گیرد. آنها »در خود رابطه‌ای اساسی با هر 
 چیز را شامل می‌شوند که بازنمایی برایش انجام می‌شود« 
 Gadamer, 1990, Vol. 1, p. 120 / Gadamer,(
ای��ن  از  بیش��تری  درک  بای��د  چگون��ه   .)2003, p. 115
بع��دی  بخ��ش  در  آوری��م؟  به‌دس��ت  اساس��ی  رابط��هؤ 
مقال��ه‌ ب��ه پاس��خ ای��ن پرس��ش پرداخت��ه خواه��د ش��د.

ابتدا بای��د خاطر نش��ان کنیم که هر 
ن��وع نم��ود و اج��رای هن��ری، حتی 
عملکردهای نقاشی مدرن و فرهنگ 
موزه‌ای مدرن )به اش��کال مختلف( 
مبتن��ی ب��ر رابط��هؤ بی��ن مخاط��ب یا 
تماش��اگر با اجرا یا ابژهؤ هنری است. 
ای��ن رابط��ه در عملکرده��ای خاصی 
تجل��ی می‌یابد. مثلاً مخاط��ب تئاتر یا 

85

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

23. Jean-Luc Nancy
24. برای ملاحظه تأویل هایدگر از مفهوم »تخیل« کانت خصوصاً نک: 

.Heidegger, 1998, p. 20
25. epistemological  

ایماژ و 
مشارکت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           85 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


فیل��م نه فقط به نحوی بی‌طرفان��ه و عینی اثر را »ملاحظه 
می‌کن��د«، بلکه ش��اهد لحظه‌ای از رویداد می‌ش��ود که آن 
را »نمای��ش« یا »نمای��ش دادن« می‌نامیم. م��ا به مکانهای 
خاص��ی مثلاً س��الن تئاتر می‌روی��م تا آنجا باش��یم و به 
بخش��ی از چیزی که تجربه می‌کنی��م از جمله تئاتر یا فیلم 
تبدیل بشویم. به عبارت دیگر، ما نه فقط باید با بازنمایی 
همراه باشیم، بلکه باید به بخشی از آن تبدیل شویم. اگر 
بخواهیم نقاشیها را ببینیم، معمولاً به موزه می‌رویم، جایی 
که نقاشیها را به نمایش گذارده‌اند. اما نقاشیها دقیقاً همان 
چیزهایی هستند که آنها را در تئاتر یا موسیقی »نمایش« 
ی��ا »اجرا« می‌نامیم. در این م��وارد، هر چند آنچه نمایش 
داده می‌ش��ود، البته خود اثر اس��ت، نمایشگاهها فراتر از 
صرف��اً مکانهایی ب��رای تحقق فرایند رؤیت هس��تند، زیرا 
نمایش بدین معنی است که تماشاگر می‌تواند با اثر همراه 
باشد. شنیدن، دیدن و لمس کردن همگی شکلهایی از این 
»همراه بودن با اثر« هس��تند که ایماژ خود را بر مبنای آن 
ش��کل می‌دهد. در این ارتباط مهم است خاطر نشان کنیم 
ک��ه دنیای پیون��د دهندهؤ اثر و مخاطب ط��ی زمان تغییر و 
ساختار اجتماعی می‌یابد. مثلاً موزه‌ها جزو ابداعات قرن 
نوزدهم هس��تند و اگر می‌خواهیم در آنها مشارکت یابیم 
و بخشی از آنها شویم، لازم است تا به دیدار آنها برویم. 
به عب��ارت دیگر تا پیش از قرن نوزدهم احتمالاً در اماکن 
خصوصی‌تری یا در محیطهای سیاس��ی می‌توانستیم با 

نقاشیها مواجه شویم. 
ب��ه ه��ر ح��ال، مس��ئلهؤ اختصاصی 
فـرهـنـگـ��ی و  بـ��ودن محـیطهـ��ای 

عملکرده��ای اجتماعی را برای لحظ��ه‌ای کنار می‌گذاریم، 
اما به نظر معقول می‌رس��د که ادعا کنی��م مخاطبان و اثر 
باید به ش��یوه‌ای خاص و تاریخی »کن��ار هم قرار گیرند« 
و مش��خصهؤ چنین ب��ا هم بودن��ی، این واقعیت اس��ت که 
مخاط��ب و اثر در نمایاندن چیزی که خود را در سراس��ر 
اج��را نش��ان می‌ده��د، مش��ارکت کنن��د )3(. در نتیجه به 
گفت��هؤ گادامر بای��د ادراک را بفهمیم که بخش��ی از نمایش 
اثر در تئاتر، تلویزیون، س��الن کنس��رت یا موزه در حکم 
ش��کلی از جش��ن26 اس��ت. چنان ک��ه گادامر می‌نویس��د: 
 »تماش��ای چیزی، ش��یوه‌ای اصیل از مش��ارکت است.« 
)Ibid, 1990, p. 129 / Ibid, 2003, p. 124(، م��ا در ای��ن 
روند نه تنها به اثر می‌پیوندیم، بلکه هنگام کنش مشارکت، 

شکل‌گیری اثر را هم تجربه می‌کنیم.27         
آن حال��ت آرمان��ی‌ای ک��ه گادام��ر در ذه��ن داش��ت، در 
جش��نها و مهمانیه��ا قابل مش��اهده اس��ت. مهمانی محل 
گردهمای��ی افرادی اس��ت که علاوه بر دلای��ل راهبردی و 
 مؤثر، اساس��اً از رفاقت و بودن در کنار هم لذت می‌برند 

   .)Gadamer, 1986, p. 40(
بیایید آنچه را تاکنون بررس��ی کرده‌ای��م، خلاصه کنیم: 
ش��کل‌یافتن تصاوی��ر در اصل بس��یار ش��بیه مش��ارکت 
بینن��ده در تئات��ر اس��ت، جای��ی ک��ه ایماژها خ��ود را طی 
مش��اهده و تأوی��ل، ضمن کنش »مش��ارکت« و »جش��ن« 
ش��کل می‌دهن��د )Gadamer, 2003, p. 123(. هم تصویر 
و ه��م مش��ارکت‌کننده هن��گام تجربهؤ 
ایماژ تغیی��ر می‌یابند و به نحوی پویا 
و در اث��ر کن��ش مش��ارکت در تجربه 

86

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

26. Fest
27.  به همین روال سوزان لَنگِر و ارنست کاسیرر هم ادعا کرده‌اند که 

ایماژها، رده‌هایی پویا هستند که با خود ارجاع‌گری ایجاد می‌شوند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           86 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


ک��ردن ایماژه��ا خود را ش��کل می‌دهن��د. در نتیجه دیدن 
تصاویر مادی بدون آنکه ذکری از جنبهؤ بصری تصاویر 
 ب��ه می��ان بیاوریم، ش��کلهایی از »تبیین« ایماژها هس��تند 

.)Ibid, p. 91(
چنان‌ک��ه مع��روف اس��ت، رویکرد 
گادام��ر به معنی و تصویر متأثر از 
اس��تنباط وی از مفه��وم هایدگری 
ادراک در هس��تی و زم��ان از ی��ک 
پدیدارش��ناختی  بینش��های  و  س��و 
کل��ی که ط��ی اواخر ق��رن پدی��د آمدند، از س��وی دیگر 
اس��ت. در اینجا من داعیه‌های اساس��ی در مورد رابطهؤ 
درونی ساختارپردازی و ادراک در چارچوب کل‌نگرانهؤ 
فلس��فهؤ هایدگر را م��د نظر ندارم. در مقاب��ل کارم را با 
داعیهؤ گادامر ش��روع می‌کنم که می‌گوید دیدن، ش��کلی 
از خوانش تبیین‌ش��ده اس��ت و در آن ایماژ ش��کل‌یافته 
به صورتی‌که در بالا تش��ریح گردید، ساخته می‌شود. 
بار دیگر نظریات گادامر ارتباط نزدیکی با زبان آلمانی 
دارند، زیرا در آلمانی واژهؤ  Lesen صرفاً در مورد روند 
خوان��ش ی��ک متن یا تصوی��ر به کار نم��ی‌رود، بلکه در 
مورد عمل درو کردن هم مورد اس��تفاده قرار می‌گیرد. 
ع�الوه ب��ر ای��ن، درو ک��ردن مرتب��ط با جم��ع‌آوری28، 

ب��ا  پخش‌ک��ردن29، 
ص��دای بلن��د خوان��دن30 و 
اس��ـــت   بـازخـوانـ��ی31 
 Gadamer, 1990, p. :نک(

393(.  گادام��ر می‌گوی��د:

»ای��ن دروکردن به ط��ور کام��ل مفهومی را بی��ان می‌کند که 
در س��اختار معن��ی و به همی��ن نحو در س��اختار صدا ایجاد 
می‌ش��ود. به این ترتی��ب برای معنی واحدهای س��اختمانی‌ 
ش��امل انگیزه‌ه��ا، ایماژها و اصوات وج��ود دارند. اما این 
عناصر حروف، واژه‌ها، جملات، نقطه‌ها یا فصول نیستند. 
ن��ه، ای��ن موارد جزئی از دس��تور زبان و نحو هس��تند که به 
اسکلت‌بندی نحو32 در نگارش و نه به ایماژ شکل‌یافتهؤ آن33 
مرتبط می‌ش��وند. همین ایماژ ش��کل‌یافته به لطف وسایلی 
ک��ه در اختیار زبان هنر در ش��عر، مجسمه‌س��ازی و تصویر 
قرار دارد، مطرح می‌ش��ود و در جریان خود گشتالت )کل( 
را می‌سازد. متعاقباً اثر را می‌توان تبیین کرد و شاید این امر 
رون��د دیدن یا ش��نیدن واقعی اثر را تقوی��ت و تفاوت خود 
را ایج��اد کند. در ه��ر حال به ط��ور کلی ایماژ ش��کل‌یافته 
در تصوی��ر یا متن ب��دون هیچ نوع فاصل��هؤ انتقادی‌ای پدید 
می‌آید. پیدایش ایماژ چنان‌که به وس��یلهؤ، بیننده، شنونده یا 
خواننده تجربه می‌ش��ود، اجرا به صورتی‌که تجربه می‌شود 
  )Ibid, p. 393( »هم��ان حک��م تأوی��ل را دارد ]Vollzug[

 .)4(
آنچ��ه گادام��ر در اینج��ا مد نظر دارد، بس��یار س��اده 
اس��ت. وی می‌خواه��د خاطرنش��ان کن��د ک��ه خوانش، 
روندی در دو س��طح نیس��ت که در آن نخست رنگها و 
نش��انه‌ها را بر کاغذ ببینیم 
و سپس آنها را تأویل و به 
بلکه  معنی مرتبط س��ازیم، 
خود  خ��ودی  ب��ه  خوان��ش 
فرایندی اس��ت ک��ه آنچه را 

87

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

28. Auflesen
29. Verlesen
30. Vorlesen

31. Nachlesen
32. syntax

33. Formgestalt

ادراک و
 خوانش 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           87 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


88

خوانده می‌ش��ود، تبیین می‌کن��د و بدین‌ترتیب خواندن 
ب��ه ص��ورت گش��تالت ش��کل‌ می‌‌یاب��د. مث�الً خوان��دن 
ش��عر که اساس��اً به معن��ای بلند خواندن بوده اس��ت، 
به صورتی‌که گادامر خاطرنش��ان می‌کند، بازس��ازی 
س��اده ی��ا دوباره‌س��ازی متن نیس��ت: آنچ��ه »متن« یا 
»ش��عر« می‌نامیم، خ��ود را طی فعالیت خواندن ش��کل‌ 
می‌دهد، نتیجهؤ آن از دیدگاه هرمنوتیکی ش��عری است 
که مستقل از خوانده ‌شدن، جمع‌آوری، ساختاردهی، 
وحدت‌یاب��ی و ش��کل‌گرفتن ب��ه ص��ورت ایم��اژ وجود 
ن��دارد. هر ک��س که ش��عرخوانی گینزب��رگ34 را هنگام 
قرائت شعر »زوزه«35 یا »مرگ استادی است از آلمان«36 
س��رودهؤ پل تسلان37 را شنیده باش��د، از این موضوع 
آگاه اس��ت. خواندن مترادف ب��ا »بلند و علنی خواندن« 
نیست، بلکه نوعی س��اختاردهی درونی برای معنی را 
می‌طلب��د که متکی بر رابطهؤ کل و جزء حفاظت، حافظه، 
پیش‌بینی و ... است. پس بدین‌ترتیب خواندن »روندی 
شکل‌پذیر« است که نه فقط در مورد ساختمانها، متون 
و موس��یقی، بلکه دربارهؤ ایماژها ه��م به کار می‌رود. 
اکن��ون به آخرین بخش مقاله‌ام می‌پردازم که در آن به 
ط��ور خلاصه به ت��ز اصلی وُلهایم در م��ورد بازنمایی 
و ادراک می‌رس��م و از این طریق تمای��ز و کهتر بودن 

آن را در مقایس��ه با نگرهؤ‌ 
گادامر نش��ان خواهم داد.

ریچارد وُلهایم نس��بت ب��ه ایماژها، 
خصوصاً نقاشیها رویکردی سنجیده 
را دنبال کرده است. از آنجا که نگرهؤ او 
از جهتی بسیار جنبهؤ پدیدارشناختی 
دارد، چنان‌ک��ه وی از نقش محوری 
ادراک غفل��ت نمی‌کن��د، بای��د نگاهی 
دقیق به رویکرد او نسبت به هنر و ایماژها بیندازیم. یکی از 
داعیه‌های اصلی او علیه نشانه‌شناسی و نگره‌‌های فرهنگی 
این است که تمام رویکردها به ایماژ که سعی دارند تصاویر 
را به نشانه‌ها تقلیل دهند، شکست می‌خورند، زیرا در نظر 
نمی‌گیرند که بازنماییها‌ برای آنکه بازنمایی باشند، باید در 
حاملهای مادی ظاهر ش��وند.38 مثلاً تصویر یک میز، میز 
را روی کاغ��ذ بازنمای��ی می‌کند، اما به فراس��وی تصویر 
اش��اره‌ای ندارد )هرچند اگر به عنوان نشانه در نظر گرفته 
ش��ود، می‌تواند به فراسوی خود اشاره کند(، در حالی که 
واژهؤ »میز« بلافاصله به فراسوی نشانه‌ها و خطوط مادی 
می‌رود، زیرا نوشتنِ واژهؤ »میز«، میز را بازنمایی نمی‌کند. 
وُلهایم این تجربه را »دی��دن چیزی در چیز دیگر« می‌نامد 
و ادعا می‌کند که این »دیدن چیزی در چیز دیگر« ش��رطی 
 منحصر به فرد برای ایماژها و بازنماییهای تصویری است 
)Wollheim, 1990, pp. 47, 54, 59, 64(. مث��ال دیگری 
ب��ر  ابره��ا  دی��دن  می‌زن��م: 
دی��واری س��ایه‌دار نی��از به 
آن دارد ک��ه بیننده چیزی را 
در س��ایه‌ها ببین��د ک��ه همان 
ابرها هس��تند. به همین نحو 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

34. Ginsberg
Howl .35: ش��عری س��رودهؤ اَلن گینزبرگ )1997-1926( ش��اعر سرش��ناس امریکای��ی که یکی از 
برجس��ته‌ترین آث��ار ادبی جنبش ادبی بیت به ش��مار م��ی‌رود و بیان‌گر تجربیات ش��اعر و تاریخ این 

جنبش ادبی است ‌ـ م.
Der Tod ist ein Meister aus Deutschland .36: بیتی در ش��عر »فوگِ مرگ« اثر پل تس�الن 
یکی از ش��اعران بزرگ اروپایی در س��الهای پس از جنگ که به جنایات نازیها در اردوگاههای مرگ 

می‌پردازد ـ م.

 برتری 
رویکرد 

هرمونتیکی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           88 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


طرحه��ای کل��ی تصاوی��ر می‌طلبند که چی��زی را در حکم 
سطوح یا نقشه در آنها ببینیم.   

وُلهای��م اس��تدلال می‌کن��د ک��ه »دی��دن چی��زی در چی��ز 
ای��ن  اولوی��ت دارد، چ��ون در غی��ر  ب��ر معن��ی  دیگ��ر« 
 ص��ورت ما خواهیم دانس��ت ک��ه معنی متعلق به چیس��ت 
)Wollheim, 1991, pp. 107, 144(. مس��لماً گادام��ر هم 
می‌توانس��ت ای��ن اس��تدلال را تأیید کن��د. در هر صورت 
نگره‌ه��ای ادارک��ی از جمله‌ نگ��رهؤ وُلهای��م نمی‌توانند در 
م��ورد خ��ود ارجاع‌گری ایماژ که از طری��ق تجربه و اجرا 

پدید می‌‌آید، توضیح دهند. 
در م��ورد دیدگاه گادامر باید بگوییم که ایماژها صرفاً بر 
اساس مش��اهدهؤ چیزی در چیزی دیگر ایجاد نمی‌شوند، 
بلکه کن��ش دیدن چیزی در دیگری نخس��ت و بیش از هر 
چیز زمینه‌ای برای دیدن چیزی پایدار و آرمانی است که 
متعاقباً زمینه را برای آنچه می‌توان دید، فراهم می‌آورد. 
چنان‌که قبلاً گفتم، ایماژ‌ها در ش��کل وحدت‌یافتهؤ‌ خود به 
ظاهری نیاز دارند که فراسوی فردیت آنها واقع می‌شود. 
تصویر اب��ر را صرفاً وقتی ظاهر ابرها را داش��ته باش��د 
و اگ��ر به ما منظ��ره‌ای از ابرها ارائه ده��د، می‌توان ایماژ 
نامید. اگر تأویل‌گر صرفاً ابرها را ببیند یا در نظر بگیرد، 
چی��زی ب��رای تأویل نخواهد داش��ت. فقط اگ��ر بازنمایی 

ابرها را در حک��م منظره‌ای 
از ابره��ا ببینی��م، می‌توانیم 
تأوی��ل  قاب��ل  را  بازنمای��ی 
آنچ��ه  نتیج��ه  در  بدانی��م. 
نگره‌ه��ای ادراک��ی از جمله 

89

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

نگ��رهؤ وُلهایم نمی‌توانند در م��وردش توضیح بدهند، این 
اس��ت که فرایند »دی��دن در« به خودی خود خنثی اس��ت. 
در مقاب��ل می‌توان آن را در حکم فرایندی ش��کل‌دهنده و 
طبعاً دیالکتیکی استنباط کرد که طی آن کنش دیدن چیزی 
را ش��کل می‌دهد ک��ه می‌توان دی��د. چنان‌که قب�الً‌ اذعان 
کردیم، مرحلهؤ مقدماتی از آنچه می‌توان در بازنمایی دید 
می‌طلبد ک��ه بازنمایی به ش��یوه‌ای وحدت‌یافته و ترکیبی 
انجام شود. به عبارتی، بازنمایی خود باید »نشان دهد«. 
از س��وی دیگر ایماژ امری »مفروض« نیست، بلکه نوعی 
پدیدآم��دن پویای چیزی اس��ت که می‌بینی��م. ایماژ امری 
ایس��تا نیس��ت، بلکه چیزی اس��ت که خود را ط��ی تجربهؤ 
مش��اهده ش��کل می‌ده��د39. کنش��های دی��دن و ش��نیدن، 
کنش��های ش��کل‌دادن به قوای ما هس��تند که می‌توان آنها 
را مش��ابه با مجسمه‌سازی به وسیلهؤ دستهایمان دانست 
ک��ه از طریق آن نوعی پیکربندی بیان‌گر )در موس��یقی از 
جنبهؤ زمانی( ایجاد می‌ش��ود و به صورت گش��تالت شکل 
می‌گیرد. در موسیقی، اجرا هم از جانب نوازندگان و هم 
ش��نوندگان، آنچه را شنیده می‌شود شکل می‌دهد. همین 
امر در مورد تصاویر و خصوصاً در اجرا از سوی هر دو 
گ��روه عناصر بیان‌گر و بیننده نی��ز رخ می‌دهد و آنچه را 
دیده می‌ش��ود شکل می‌دهد. از آنجا که نگره‌های ادراکی 
ب��ه فرایند  ایم��اژ نمی‌توانند 
ش��کل‌دهنده معن��ی بدهن��د، 
طبع��اً نمی‌توانن��د چی��زی را 
روش��ن س��ازند که م��ن در 
ای��ن مقاله ب��ا کم��ک گادامر 

37. Paul Celan
به  لَنگِر  روند سوزان  این  در  باشد.  او  و حرکات  اشاره‌ها  ایما،  انسان،  می‌تواند جسم  38. حامل 
نحوی مشابه ادعا کرده است که رقص از همین ساختار پیروی می‌کند. وی در مورد اسطوره و 
رقص می‌نویسد: »رقص ایماژی از نیروهای بی‌نام و حتی بی‌پیکری ایجاد می‌کند که قلمروی کامل و 
مستقل، یک »دنیا« را فرا گرفته‌اند. این نخستین نمود دنیا در حکم قلمرویی برای نیروهای رازورزانه 

.(Langer, 1953, p. 190) »است

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           89 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


آن را »ایم��اژ« نامی��ده‌ام. چنان‌که خ��ود گادامر در گفتگو 
با کارس��تن دات40 تأکی��د می‌کند: »یک ایماژِ ش��کل‌گرفته 
دقیقاً‌ ساخته نمی‌شود. این موضوع تلویحاً نشان می‌دهد 
که تمام س��اخته‌های ما مش��تمل بر کل تلاش��هایی که از 
طریق‌ آنها به ایماژ‌های ش��کل‌گرفته روی می‌آوریم، باید 
مجدداً بررس��ی ش��وند. ما ناچاریم تا دوب��اره و دوباره 
 ب��ه چی��زی بازگردی��م ک��ه در ایماژ ش��کل گرفته اس��ت« 

.)Gadamer, 1993, p. 59(
گرچه من از کوتاه بودن بخش آخر 
مقال��ه‌ام و آش��فتگیهای گریزناپذیر 
در م��ورد توضیح رویک��رد وُلهایم 
ب��ه ایماژ‌ها آگاه��م، به نظ��ر می‌آید 
ک��ه برای واض��ح دیدن تف��اوت بین 
رویک��رد وُلهای��م و رویک��رد هرمنوتی��ک بای��د ب��ه همین 
بس��نده کنم. اگر قرار باشد که گس��ترهؤ انتقادی کار خود 
را گس��ترش دهی��م تا تم��ام رهیافته��ا را از جمله رهیافت 
نشانه‌شناختی )Barthes, 1985( در نظر بگیریم، همچنین 
رویکرد فرهنگی )Mitchell, 1994( و رویکردهای ادراکی 
)Hopkins, 2006(، چنین تحلیلهایی باید بررسی کنند که 
چگونه نگره‌ه��ای غیر هرمنوتیک��ی نمی‌توانند 1( ویژ‌گی 
کارک��ردی41 ایماژ‌ها، 2( خ��ود ارجاع‌گ��ری ایماژ‌ها و 3( 

وجه کل‌نگران��ه را که نگرهؤ 
هرمنوتی��ک کان��ون توج��ه 
معط��وف  آن  ب��ه  را  خ��ود 
ساخته اس��ت، مورد توجه 
قرار دهند. به علاوه از آنجا 

90

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

ک��ه تقریباً تم��ام نگره‌های دیگر مرتبط ب��ا ایماژ از میراث 
مکتب افلاطونی غافل‌اند، باید بهای گزافی بپردازند، زیرا 
باید این ایده را کنار بگذارند که ایماژ‌ها )و هنر( مرتبط با 

حقیقت هستند )5(. 
ادراک‌بـ��اوری از  مــنـــظـ��ورم   .)1( 

)perceptualism(  نگ��ره‌ای درب��ارهؤ این 
موضوع نیس��ت که مثلًا نقاشیها چگونه 
پدی��د می‌آین��د )در ای��ن م��ورد ن��ک: 
Bryson, 1991, p. 63(. ت��ز برایس��ن 
درب��ارهؤ ناتوان��ی توضیح��ات درب��ارهؤ ادراک در تش��ریح وجه 
اجتماعیِ ش��کل‌گیری تصاویر را می‌توان به وسیلهؤ هرمنوتیک 
بررس��ی کرد. در اینجا وجه اجتماعی بخش��ی از ش��کل‌گیری 
تاریخ��ی تصاویر اس��ت. به ع�الوه نقد یا تأیی��د ادراک‌باوری 
در نگ��رهؤ ایماژ مبتنی ب��ر آن مفهومی از ادراک اس��ت که به کار 
م��ی‌رود. اگر ما مفهومی پدیدارش��ناختی از ادراک، مثلًا مفهوم 
هایدگ��ری را مد نظر داش��ته باش��یم، می‌توانیم ب��ه راحتی نقد 
برایس��ن را رد کنیم. چنان‌که در روند بازسازی روشن خواهم 
کرد که نگرهؤ گادامر فراتر از نشانه‌شناس��ی و توضیحات ادراکی 
قرار می‌گیرد، گرچه به مورد دوم نزدیک‌تر است. به گفتهؤ گادامر 
تصاویر و آثار هنری متکی بر »حضور« خاص خود هستند که 
امکان توضیح کاملًا نشانه‌شناختی در مورد ایماژها را نمی‌دهد. 
نشانه‌شناختی  توضیحات  بنابر 
آن‌چـ��ه در بازنمایـ��ی حاض��ر 
می‌ش��ود رابط��ه‌ای دل‌بخواهی 
بــ��ا معـــنـ��ای خــ��ود دارد.

)2(. آنچ��ه هایدگ��ر در ذه��ن 

نتیجه‌گیری

به موسیقی  فرا‌دادن  با گوش  باید مشابه  را  یابنده  ادراک شکل   ،Bildliches Sehen ترتیب  بدین   .39
شنیده  موسیقی  به  گوش‌دادن  هنگام  که  است  چیزی  آن‌  شبیه  می‌شود،  دیده  آنچه  زیرا  دانست، 
ادراک  کنش  صدر  در  که  معنی  ساختن  از  جداگانه  فرایندی  بر  مشتمل  آنها  از  یک  هیچ  می‌شود: 

قرار می‌گیرد، نیست.
40. Carsten Dutt

41. ergon

پی نوشت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           90 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


دارد، ش��کلی دیده‌ش��دن و رؤیت‌پذیری اس��ت ک��ه برای هر 
نوع وجود مورد اش��اره بدیهی فرض می‌شود. چنین وجودی 
باید خود را نش��ان دهد، مثلًا چنان‌که هایدگر در بحث دربارهؤ 
مفهوم مورد نظر کانت در اثرش نخستین نقد استدلال می‌کند، 
ایماژ دقیقاً به معنای چیزی اس��ت که باید به طور حقیقی به ما 
ارائه شود. چنان‌که هایدگر اظهار می‌دارد، بازسازی مشتمل بر 
بدیهی‌شمردن یک ایماژ است، زیرا پیش از بازسازی می‌توان 
به چیزی اش��اره کرد که وجود ندارد. آن چیز باید خود را در 
حکم بازسازی نمود دهد. می‌توانیم بگوییم که همواره چیزی 
اصیل وجود دارد: »آن‌چه خ��ود را نمود می‌دهد، همواره آن 

.)Nancy, 2005, p. 86( »چیز اصیل نیست
)3(. گادامر در ادامهؤ بحث این »بودن« به عنوان مفهومی زمانی 
را »هم‌زمانی« می‌نامد که »بخش��ی از بودن اثر هنری را شکل 
می‌دهد.« این مفهوم، ماهیت »حاضر بودن« را تشکیل می‌دهد 
... هم‌زمان��ی در اینجا به معنای وجود امر مجردی اس��ت که 
خود را ب��ه ما می‌نمایاند و در این روند نمودی کامل می‌یابد، 
 حال فرقی نمی‌کند که تا چه حد از اصل خود فاصله داشته باشد 
واتس��ن  زمین��ه  ای��ن  در   .)Gadamer, 2003, p. 332(
 ب��ه رواب��ط جالب��ی ب��ا نگ��رهؤ والت��ر بنیامی��ن اش��اره می‌کند.

 )Watson, 2004(
)4(. این نقل قول برگرفته از Wort und Bild اس��ت که ترجمهؤ 
آن ب��ه ص��ورت آنلای��ن در  http://nasph.tamu.edu موجود 
است. پالمر )مترجم انگلیسی( Formgestalt را »نقش، طرح« 
ترجم��ه کرده اس��ت. در هر صورت به نظ��ر می‌آید که منظور 
گادامر از Formgestalt همان چیزی اس��ت که وی در حقیقت 
و روش آن را »تصوی��ر ش��کل‌یافته« Gebilde می‌نامد. علاوه 

بر ای��ن، در حالی‌که پالم��ر durchgliedern را »تش��ریح‌کردن« 
ترجمه می‌کند، به نظر می‌آید که »تبیین« انتخاب مناسب‌تری 

)متناسب با متن( باشد.
)5(. در اینجا باید تأکید کنم که از محدودیتهای رویکرد هرمنوتیک 
نیز آگاهم. مثلًا اگر آن را با رویکردهای اخیر و بسیار سنجیده 
 نسبت به ایماژ‌ها از جمله نگره‌های لوپز و هاپکینز مقایسه کنیم 
  )Lopes, 1994 / Lopes, 2006 / Hopkins, 2006(
ش��اید محدودیتهای رویک��رد هرمنوتی��ک را بهت��ر دریابیم. 
البت��ه این موضوع را بای��د در مقالهؤ دیگری م��ورد بحث قرار 
ده��م ک��ه حکم اش��ارتی به ای��ن مس��یر را دارد. بای��د بگویم 
ک��ه بزرگ‌ترین نقط��ه ضعف مفه��وم گادامری در ای��ن زمینه 
تأثی��ر آن از مکت��ب افلاطون��ی اس��ت. نتیج��هؤ امر این اس��ت 
ک��ه نمی‌توانی��م خصوصی��ات رس��انه‌های مختل��ف در حکم 
عملکرده��ای اجتماع��ی و فرهنگ��ی را درک کنی��م. ع�الوه 
بر ای��ن نگ��رهؤ هرمنوتیک��ی ایماژها به م��ا در گس��تردن نگرهؤ 
 تصاویر کمکی نمی‌کند، زیرا محدود به قلمرو هنر اس��ت. در 
)Sondreger, 2000, pp. 33, 37, 49(، نق��دی تأثیرگذار بر 
نگ��رهؤ گادام��ر در مورد رابطهؤ بین هن��ر و حقیقت وجود دارد. 
سُندرِگر در آنجا نش��ان می‌دهد که گادامر نمی‌تواند به نحوی 
منس��جم وجه مادی اُبژه‌های زیبایی‌شناختی را با نگرهؤ ادراکی 

خود تلفیق کند.

91

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           91 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


92

Barthes, Roland. (1985), The Responsibility of Forms, Hill and Wan, New York. 
Boehm, Gottfried. (1995), “Die Wiederkehr der Bilder,” in Gottfried Boehm, Was ist ein Bild?, Muenchen, Fink.
Bryson, Norman. (1991), “Semiology and Visual Interpretation, ” in Bryson, Norman (eds.), Visual Theory. Painting 
and Interpretation, New York, Harper Collins.
Davey, Nicholas. (1999), “Hermeneutics of Seeing,” in Heywood, Ian and Sandywell, Barry (eds.), Interpreting 
Visual Culture. Explorations in the Hermeneutics of the Visual, New York, Routledge.
Gadamer, Hans-Georg. (1986) [cited as RB], The Relevance of the Beautiful and Other Essays, tr. N. Walker, 
Cambridge, Cambridge UP.
__________________. (1990) [10 volumes, cited as GW], Gesammelte Werke, Tuebingen, Mohr Verlag.  
__________________. (1993), Hermeneutik, Ästhetik, Praktische Philosophie: Hans-Georg Gadamer im Gespräch, 
hg. von Carsten Dutt, Heidelberg.
__________________. (2003) [original 1960; cited as TM], Truth and Method, tr. Joel Weinsheimer, New York, 
Continuum.
Goodman, Nelson. (1976), Languages of Art, Indianapolis, Hackett. 
Heidegger, Martin. (1998), Kant und das Problem der Metaphysik, Gesamtausgabe, Bd. 20, edited by Friedrich-
Wilhelm von Herrmann, Frankfurt, Klostermann.
Hopkins, Robert. (2006), “The Speaking Image: Visual Communication and the Nature of Depiction, ” in 
Contemporary Debates in Aesthetics and the Philosophy of Art, ed. Matthew Kieran, Oxford, Blackwell.
Langer, Susanne. (1953), Feeling and Form. A Theory of Art, New York, Charles Scribner. 
Lopes, Dominic McIver. (1994), Understanding Pictures, Oxford: Oxford University Press. 
____________________. (2006), “The Domain of Depiction,” in Contemporary Debates in Aesthetics and the 
Philosophy of Art, ed. Matthew Kieran, Blackwell.
Mitchell, W.J.T. (1994), Picture Theory, Chicago, The University of Chicago Press.
Nancy, Jean-Luc. (2005), The Ground of the Image, tr. Jeff Fort, New York, Fordham University Press.
Poulet, Georges. (1969), “Phenomenology of Reading,” in New Literary History, Vol. 1, No. 1.
Risser, James. (1994), “The Remembrance of Truth: The Truth of Remembrance,” in Hermeneutics of Truth, Brice R. 
Wachterhauser (ed.), Evanston, Northwestern University Press.
Sonderegger, Ruth. (2000), Fuer eine Aesthetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und der Eigensinn der 
Kunst, Frankfurt, Suhrkamp.
Tate, Daniel L.( 2001), The Speechless Image. Gadamer and the Claim of Modern Painting, in Philosophy Today, 45.
Watson, Stephen. (2004), “Gadamer, Aesthetic Modernism, and the Rehabilitation of Allegory. The Relevance of 
Paul Klee, in Research in Phenomenology, 34.
Wollheim, Richard. (1990), Painting as an Art, Princeton, Princeton University Press.
________________. (1991), “What the Spectator Sees,” in Bryson, Norman (eds.), Visual Theory. Painting and 
Interpretation, New York, Harper Collins.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           92 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


ای��زر:  و  یائ��وس 
دریاف��ت نظری��ه 

دکتر بهمن نامور مطلق
علم��ی هیئ��ت   عض��و 
فرهنگستان هنر
bnmotlagh@yahoo.fr

تاریخ دریاف��ت مقاله: 87/8/29
تاریخ پذی��رش نهایی: 87/9/23

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           93 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


94

مکتب کنستانس که توس��ط یائوس� و ایزر� بنیان نهاده شد، 
تأثی��ر زی��ادی ب��ر هرمنوتیک نیم��هؤ دوم قرن بیس��تم گذارده 
اس��ت. در ای��ن دیدگاه که ارتب��اط عمیقی ب��ا مطالعات ادبی و 
هن��ری دارد، ب��ا تکیه بر موض��وع زیبایی‌شناس��ی دریافت و 
اهمی��ت خوانش آث��ار، جایگاهی ویژه‌ برای خواننده ومخاطب در نظر گرفته می ش��ود که 
مورد توجه بس��یاری از نظریه‌پردازان و منتقدان قرار گرفته اس��ت. در این نوشتار تلاش 
خواهد ش��د ضمن معرفی اجمالی آرای دو نظریه‌پرداز اصلی این مکتب و خاس��تگاههای 
فکری آنها، ارتباط این جریان به ویژه با هنر مورد مداقه و بررس��ی قرار گیرد. همچنین، 
چگونگ��ی تداوم ای��ن آرا و نقدهای وارده بر آن از دیگر مباحثی اس��ت که به اجمال به آن 

اشاره خواهد شد.

واژگان کلیدی:
هرمنوتیک ادبی، زیبایی شناسی دریافت، مخاطب، یائوس، ایزر.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

I. Hans Robert Jauss
II. Wolfgang Iser

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           94 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


چگونگ��ی و جایگاه فه��م و ادراک از 
مهم‌تری��ن موضوع��ات هرمنوتی��ک 
موضوعات��ی  می‌ش��ود؛  محس��وب 
که در قرون متمادی تا قرن بیس��تم 
مورد توجه برخ��ی از محققان بوده 
اس��ت. با این حال قرن بیستم به ویژه نیمهؤ دوم آن شاهد 
تحولی بزرگ در بررس��ی و مطالع��هؤ نظریه‌های دریافت 
است، چنان‌که نظر بس��یاری از جریانات و شخصیتهای 
فک��ری و منتق��دان را به خود جل��ب نمود. ای��ن جریانات 
گوناگون به طور هم‌زمان به نظریه‌پردازی در خصوص 

دریاف��ت و به ویژه دریاف��ت آثار در 
حوزهؤ ادبی و هن��ری پرداختند. یکی 
از ش��اخه‌های مع��روف و تأثیرگذار 

هرمنوتی��ک در این زمینه به وی��ژه در حوزهؤ ادبی ـ هنری 
مکتب کنستانس� است. در واقع این مکتب خود مهم‌ترین 
جریان در خص��وص دریافت و زیبایی‌شناس��ی دریافت 
تلقی می‌گردد. مکتب کنس��تانس که توسط هانس روبرت 
یائوس و ولفگانگ ایزر بنیان‌ نهاده ش��د و توسط پیروان 
آنها توس��عه پیدا کرده، تأثیر بسیاری بر هرمنوتیک قرن 
بیس��تم به خصوص نیمهؤ دوم این قرن گذارده است. این 
مکت��ب توجه خاصی به دریافت و رابطهؤ آن با هرمنوتیک 
دارد. ب��ه همی��ن روی، ن��ام مکتب کنس��تانس با موضوع 
زیبایی‌شناس��ی دریاف��ت آمیخت��ه ش��ده اس��ت. مکت��ب 
کنس��تانس را نمی‌توان بدون توجه به مس��ائل مربوط به 
جریانات اجتماعی و دانشگاهی دههؤ هفتاد مورد بررسی 
ق��رار داد. برخ��ی ب��ر ای��ن باورند ک��ه این مکت��ب یکی از 
 واکنشهای فلسفی به تحولات اجتماعی این دوره بوده است 

)مکاریک، 1384، ص 340(. 
مکتب کنس��تانس به دلیل هر دو پیون��د عمیق آن با مطالب 
ادبی و هنری، برای این نوش��تار دارای اهمیت اس��ت. هر 
دو بنیانگ��ذار این مکتب یعنی یائ��وس و ایزر منتقد ادبی و 
استاد زبان بوده‌اند. به همین دلیل بر خلاف دیگر جریانات 
هرمنوتیک که بیش��تر خاستگاه فلس��فی داشته‌اند و از این 
منظ��ر به ادبیات توجه کرده‌اند، خاس��تگاه اولیهؤ این مکتب 
ادبیات اس��ت و از این منظر با هرمنوتیک و فلس��فه مرتبط 

شده‌اند و از شخصیتهای برجسته آنها بهره جسته‌اند.
دو  ب��ه  اجم��ال  ب��ه  اینج��ا  در 
نظریه‌پ��رداز مه��م ای��ن مکت��ب یعنی 
یائ��وس و ای��زر پرداخته می‌ش��ود. 

95

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

1. کنستانس )Constence( نام شهری واقع در جنوب کشور آلمان 
است.

مقدمه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           95 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


اینک��ه به بررس��ی ویژگیه��ای تولیدکنندهؤ گفتم��ان توجه 
ش��ود، به ویژگیها و افق انتظ��ارات دریافت کنندهؤ گفتمان 
توجه می‌ش��ود. چنین توجهی به مخاطب و دریافت‌کننده 
پدی��ده‌ای نس��بتاً تازه و از دس��تاوردهای برخ��ی مکاتب 
همچ��ون پدیدارشناس��ی اس��ت ک��ه مکتب کنس��تانس و 
یائ��وس به آن تعلق دارند. در این تفکر معنا در یک فرایند 
پیچی��ده و در مواجه��هؤ خوانن��ده با متن ش��کل می‌گیرد. 
اینکه چرا برخی از آثار در برخی زمانها و با خوانش��های 
ویژه‌ای مورد توجه و اس��تقبال ق��رار می‌گیرند، دقیقاً به 
همین تعامل بازمی‌گردد. موضوع اصلی هرمنوتیک، فهم 
اس��ت، اما این بار فهم بر خوان��ش و دریافت تأکید دارد، 
ام��ا فهم در نظ��ر گادامر و پیروانش در مکتب کنس��تانس 
ح��وزهؤ گس��ترده‌ای را در برمی‌گیرد، زی��را همان‌طوری 
ک��ه جرال��د برون��ز� می‌نویس��د: »فه��م صرف��اً در معن��ا 
بخش��یدن خلاصه نمی‌ش��ود، بلکه در عین حال به معنی 
 یادگیری چگونگی س��کنی‌گزیدن در جهانی جدید اس��ت« 

)کلی، 1383، ص 563(. 
چرخ��ش به س��وی خوان��ش و مخاط��ب به ج��ای خلق و 
مؤلف در یک فرایند نسبتاً طولانی در قرن بیستم صورت 
گرف��ت. اینکه مؤلف به عن��وان خالق و مال��ک اثر جایگاه 
خ��ود را از دس��ت می‌ده��د و ه��ر متنی حت��ی فردی‌ترین 
نی��ز  متنه��ا  تغزلی‌تری��ن  و 
محصول گروه��ی و جمعی 
تلق��ی می‌گردن��د، دگرگونی 
افت��اده‌ای  س��اده و پیش‌پ��ا 
نبود. همچنین اینکه متن که 

همان‌گونه که اش��اره شد، نظریه و 
مهم‌ترین  دریاف��ت  زیبایی‌شناس��ی 
مکت��ب  موض��وع  کانونی‌تری��ن  و 
کنستانس محسوب می‌شود. گرچه 
زیبایی‌شناسی در معنای عام آن هر 
گونه ارتب��اط ذهن با عین یا درک از 
ای��ده یا وج��ود را نیز در بر می‌گیرد، اما زیبایی‌شناس��ی 
مورد نظر، زیبایی‌شناس��ی به عنوان یک موضوع فلسفی 
اس��ت و با خوان��ش و مخاطب پیوندی عمی��ق دارد. برای 
نخس��تین ب��ار پدیدارشناس��ی توجه جدی ب��ه خوانش را 
مط��رح کرد. ای��ن رویکرد ب��ه ویژه نزد ژان‌پل س��ارتر�، 
گاس��تون باشلار� و به صورت جدی‌تر نزد رولان بارت� 
قابل مشاهده است. اما گادامر� و به ویژه مکتب کنستانس 
در این خص��وص نظریات نوآوران��ه‌ای را ارائه نمودند. 
یائ��وس در ای��ن خص��وص کتاب ب��رای زیبایی‌شناس��ی 
دریاف��ت را نوش��ت که به زبانهای گوناگون ترجمه ش��ده 
اس��ت و ش��هرتی جهان��ی دارد. یائوس در ای��ن کتاب به 
موضوع زیبایی‌شناس��ی دریافت می‌پردازد و نظریهؤ مهم 
»افق انتظار« را در همین اثر ارائه می‌دهد. کتاب یاد ش��ده 
با مقدمه‌ای از س��وی استاروبینس��کی� منتشر شده است 

که خود این مقدمه نیز دارای ارزش زیادی می‌باشد. 
در این نظری��ه بیش از اینکه 
به محور تولید و خلق توجه 
ش��ود، ب��ه مح��ور دریافت 
و خوان��ش توج��ه گردی��ده 
است. از این دیدگاه به جای 

96

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

الف. نظریهؤ 
دریافت

2. Jean Paul Sartre 
3. Gaston Bashlar
4. Roland Barthes

5. Hans – Georg Gadammer
6. Strobinski

7. Gerald Baronz

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           96 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


هم��واره نزد اق��وام صاحب کتاب تقدس خاصی داش��ت، 
کم‌رنگ و رفته‌رفته خوانش و خواننده از بیشترین اهمیت 
برخوردار شود، تحول بزرگی در هنر، ادبیات و به طور 

کلی در تمدن بشری محسوب می‌شود. 
ب��ه همین دلایل زیبایی‌شناس��ی دریافت جای��گاه ویژه‌ای 
را در خص��وص چگونگی ارتباط و ارزش‌گذاری عناصر 
گوناگون هن��ری یعنی تولید، مؤلف، اثر، متن، خوانش و 
مخاط��ب به‌خود اختصاص می‌دهد. مکتب کنس��تانس در 
این مورد نه فقط نظریه‌های پدیدارشناسی را پی‌ می‌گیرد، 
بلکه آنها را تقویت می‌کند و به واسطهؤ تغییر محور از یک 
مؤلف به مخاطبان بی‌ش��مار و برداش��تن قید کشف معنا 
یا دس��ت کم صرفاً کشف خوانش آثار به ویژه آثار ادبی 
و هنری خود به خود به س��وی تکثرگرایی سوق می‌یابد. 
نظریه‌ای که قائل به دخالت آگاهانه و ناخودآگانهؤ مخاطب 
در معناپردازی متن اس��ت، برداشتها و تفاسیر گوناگون 
را ممکن و حتی غیرقابل اجتناب می‌داند. به همین س��بب 
است که تکثرگرایی و خوانشهای متکثر یکی از ویژگیهای 
اساس��ی زیبایی‌شناس��ی دریافت در مکتب کنستانس به 

حساب می‌آید. 
یائوس مهم‌ترین ش��خصیت مکتب 
کنس��تانس به ش��مار می‌آید و این 
اشتهار بیشتر به دلیل نظریات بدیع 
زیبایی‌شناس��ی  او در خص��وص 

دریافت است. 
یائوس بیش از همه از پدیدارشناسی 
به ویژه هرمنوتیک فلس��فی گادامری 

متأثر گردیده اس��ت. توجه گادامر به فهم و افقها و پیوند 
آنها تأثیر به‌س��زایی بر اندیشه‌های یائوس گذارده است. 
یائوس در پی یک س��خنرانی مهم، رفته‌رفته نظریهؤ بزرگ 
و گستردهؤ خود را پی افکند. در دانش‌نامهؤ نظریه‌های ادبی 
معاصر در این خصوص آمده است: »شکل‌گیری نظریهؤ 
دریافت به نخس��تین گفتارِ هانس روبرت یاس� در سمت 
اس��تادیِ زبانهای رومی در س��ال 1967، بازمی‌گردد... 
در این، گفتار یاس همانند شیلر� در سال 1789،‌ این نظر 
را مطرح کرد که عصر حاضر باید پیوندهای حیاتیِ میان 
محصولاتِ گذش��ته و مس��ائل مورد توج��هِ زمانِ حاضر 
را از ن��و برق��رار کند. ب��رای آموزش و پژوه��ش ادبیات 
چنی��ن پیون��دی فقط در صورت��ی می‌تواند برقرار ش��ود 
که دیگر تاریخ ادبی به مقام حاش��یهؤ این رش��ته تنزل پیدا 
نکند. عنوان بازنگریستهؤ سخنرانی او یعنی »تاریخ ادبی: 
انگیزهؤ پژوهش ادبی« گویای چالش ابتکاری یاس اس��ت« 
)مکاری��ک، 1384، ص 341(. ای��ن س��خنرانی اس��تقبال 
ف��راوان و همچنی��ن انتقاداتی را در پی داش��ت و حضور 
مخالف��ان و موافق��ان ای��ن مباحث موجب زای��ش جریانی 

گردید که بعدها به نام مکتب کنستانس معروف شد.
از می��ان آث��ار و نظریات یائوس دو مس��ئله بیش از دیگر 
مس��ائل نظ��ر محقق��ان را ب��ه خود جل��ب کرده اس��ت که 
عبارت‌ان��د از: زیبایی‌شناس��ی دریاف��ت و اف��ق انتظ��ار. 
در اینج��ا به اختصار این دو مس��ئله مورد بررس��ی قرار 

می‌گیرند.

97

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

8. Hans- Robert Jauss
9. Schiller

ب. زیبایی‌شناسی 
دریافت و افق 

انتظار نزد یائوس

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           97 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


می��ان متن و بافت آن یک رابطهؤ علیّ ب��ود، آثار برخی از 
نویس��ندگان پس از صدها س��ال نباید بیش از پیش مورد 
استقبال فرهنگ خاس��تگاه آن و نیز فرهنگهای دیگر قرار 
گی��رد. به همین دلی��ل، موضوع دریافت اث��ر دارای نظام 
خاص خود است؛ نظامی پیچیده که بایستی مورد مطالعه 
قرار می‌گرفت که خوشبختانه برخی از محققان برجسته 

به آن پرداخته‌اند.
بسیاری از محققان زیبایی‌شناسی دریافت را بیش و پیش 
از ه��ر متفکری با یائوس می‌شناس��ند. یائ��وس چنان‌که 
پیش‌تر گفته شد، کتاب برای زیبایی‌شناسی دریافت را در 
این زمینه به رش��تهؤ تحریر در آورد که از مهم‌ترین منابع 
تحقیقی محسوب می‌ش��ود و به زبانهای بسیاری ترجمه 
شده اس��ت. این کتاب نخس��ت به جایگاه تاریخ ادبیات و 
هن��ر و همچنین به تمای��ز میان زبان ادب��ی و زبان عادی 
و روزمره می‌پ��ردازد. او برای تمایز زبان و متن ادبی و 
هنری شاخص جدایی و انحراف را مطرح می‌کند. یائوس 
در تعری��ف اث��ر ادبی ب��ه دو کانون مؤلف��ی و خواننده‌ای 
اش��اره می‌کن��د و برای هر یک محصول��ی متمایز در نظر 
می‌گیرد. چنان‌که می‌نویس��د: »اثر ادب��ی دارای دو قطب 
است که می‌توان آنها را قطب هنری و قطب زیبایی‌شناسی 
نامید؛ نخستین متن خلق شده توسط مؤلف است و دومی 
عینیت‌بخش��ی تولید ش��ده توس��ط خواننده را مش��خص 
می‌کن��د« )Jauss, 1998, p. 245(. از نظ��ر وی اثر ادبی و 
متن با عینت‌بخش��ی آن نباید اش��تباه 
گرفته ش��وند، زیرا اث��ر دربرگیرندهؤ 
دو عنصر یاد ش��ده اس��ت. در واقع، 

ی��ک اث��ر هن��ری دارای دو محور 
اس��ت: خلق و دریاف��ت. چگونگی 
دریاف��ت اث��ر همانند خل��ق دارای 
خ��ود  خ��اص  نظ��ام  و  فراین��د 
می‌باشد که اغلب مورد بی‌توجهی 
قرار گرفته اس��ت. همی��ن جایگاه 
و نق��ش دریافت اس��ت که گاهی موجب می‌ش��ود تا اثری 
مورد اقبال یا بی‌توجهی قرار گیرد. بیشتر محققان بر این 
عقیده‌ان��د که هر اثری با توجه به وضعیت و بافت خاصی 
خلق می‌شود و همین رابطهؤ میان متن و بافت خود موجب 
می‌گردد تا در هم��ان زمان و فرهنگ بهتر دریافت گردد. 
س��ارتر در ای��ن مورد می‌نویس��د ک��ه موز اگ��ر در همان 
هن��گام ک��ه از درخت کنده می‌ش��ود، خورده ش��ود، مزهؤ 
بهت��ری دارد )Maurel, 1998, p. 110(. به عبارت دیگر، 
دریافت اثر و محصول خلق ش��ده در بافت و محیط خلق 
آن مناسب‌تر خواهد بود. بر این اساس، ارتباط تنگاتنگی 
میان ش��رایط خلق اثر و دریاف��ت آن وجود دارد. اما این 
رابط��ه یک رابطهؤ علیّ نیس��ت، زیرا م��وارد زیادی وجود 
دارد که غیر این نظریه یا حتی ضد آن را نش��ان می‌دهد. 
به طور مثال تربیت احساس��ی فلوبر10 اثری اس��ت که در 
زمان حیات مؤلف مورد بی‌توجهی زیادی قرار گرفت، اما 
همی��ن اثر پس از چند دهه توجه اغلب نویس��ندگان بزرگ 
و حتی مخاطبان عادی را به س��وی خ��ود جلب کرد. این 

موضوع مورد توجه جامعه‌شناس��ی 
دریاف��ت و زیبایی‌شناس��ی دریاف��ت 
ق��رار می‌گی��رد. همچنین اگ��ر رابطهؤ 

98

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

1. زیبایی‌شناسی 
دریافت

 10. Gustave Flober, 1870

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           98 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


اثر ادبی یک واحد مجازی اس��ت. ژان‌ای��و تادیه11 در این 
خصوص می‌نویس��د: »یائوس استدلال می‌کند که اثر در 
عین ح��ال دربرگیرندهؤ متن همچون س��اختار مش��خص 
و دریافت��ش ی��ا درکش توس��ط خواننده یا بیننده اس��ت« 
)Tadié, 1987, p. 180(. ب��ه عب��ارت دیگر، مدل کش��ف 
ی��ک معنای پنهان که دیلت��ای آن را نمایندگی می‌کند، نزد 
گادام��ر و یائوس م��ورد انتقاد قرار می‌گی��رد و آنها مدل 
دیگ��ری را مط��رح می‌کنند که در آن خواننده یک کاش��ف 
صرف نیس��ت، بلکه یک خال��ق نیز می‌باش��د، زیرا برای 
یائوس »کارکرد اثر هنری فقط بازنمایی واقعیت نیس��ت، 
بلک��ه خل��ق آن اس��ت« )Jauss, 1998, p. 33(. به عبارت 
دیگر، زیبایی‌شناسی دریافت یائوسی نه خود را به طور 
کامل به بازنمای��ی حقیقت محدود می‌کند و نه به تاریخ و 
گذشته. تری ایگلتون12 در سالهای دههؤ نود دربارهؤ نظریهؤ 
دریاف��ت می‌نویس��د: »تازه‌تری��ن تحول تفسیرشناس��ی 
در آلم��ان »زیبایی‌شناس��ی دریافت« ی��ا »نظریهؤ دریافت« 
نامیده می‌ش��ود ک��ه به خ�الف گادامر منحص��راً بر آثار 
گذش��ته تأکید نمی‌کن��د. نظریهؤ دریافت به بررس��ی نقش 
خواننده در ادبیات می‌پ��ردازد و از این نظر تحولی کاملاً 
تازه است. در حقیقت تاریخ نظریهؤ ادبی جدید را می‌توان 
به طور تقریبی به س��ه مرحله تقس��یم ک��رد: پرداختن به 
مؤل��ف )رمانتیس��م و ق��رن نوزدهم(؛ توج��ه انحصاری 
ب��ه متن )نق��د جدی��د(؛ و چرخش ب��ارز کان��ون توجه به 

 س��وی خوانن��ده در س��الهای اخیر« 
)ایگلتون، 1380، ص 103(.

یائ��وس در ی��ک رویک��رد کاربردی 

نظری��هؤ خود را به چگونگ��ی دریافت اثر هنری اختصاص 
می‌ده��د. او ب��ه ویژه ب��ه طرح نق��ش متنهای گذش��ته در 
دریاف��ت متن نوی��ن می‌پردازد و از ای��ن جهت به نظریات 
ارائه شده توسط کریس��توا و بارت نزدیک می‌شود. این 
نگ��رش موجب توج��ه به تاریخ ادبی می‌ش��ود و به همین 
دلیل اس��تادان دانشگاهی به‌ویژه استادان تاریخ و ادبیات 
به آن کش��ش پی��دا می‌کنند. زیبایی‌شناس��ی دریافت نظر 
محققان جامعه‌شناسی را نیز به شدت به سوی خود جلب 
نموده است، چنان‌که بسیاری از محققان این نظریه را در 
مبحث جامعه‌شناس��ی ادبی یا هنری مطرح می‌کنند. یکی 
از این محققان ژان‌ایو تادیه اس��ت که ضمن بحث دربارهؤ 
جامعه‌شناس��ی ادبی، فصل مستقلی را به زیبایی‌شناسی 
دریافت اختصاص می‌دهد و می‌نویس��د: »جامعه‌شناسی 
ادبیات فقط به مؤلف و اثر نمی‌پردازد، بلکه به مخاطب نیز 
توجه دارد. این جامعه‌شناسی خوانش، و زیبایی‌شناسی 
دریافت است که استقبال جمعی یک اثر را مطالعه می‌کند« 
)Tadié, 1987, p. 175( ب��ر این اس��اس، دریافت یک اثر 
توس��ط انتظارات ایجاد شده به‌وس��یلهؤ آثار پیشین جهت 

پیدا می‌کند. 
یائ��وس در تش��ریح زیبایی‌شناس��ی دریاف��ت و توج��ه 
هم‌زمان به صورت و معنای متن و همچنین بافت تاریخی 
آن می‌نویسد: »زیبایی‌شناسی دریافت به شناخت معنا و 
صورت اثر ادبی آنچنان نمی‌پردازد که به ش��یوهؤ تکاملی 
)تحول��ی( در گذر تاریخ انجام ‌ش��ده 
اس��ت. این زیبایی‌شناس��ی همچنین 
ایج��اب می‌کن��د که هر اث��ری باید در 

99

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

11. Jean Yves Tadié
12. Terry Eagilton

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           99 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


100

مجموع��هؤ ادبی قرار بگی��رد، برای اینکه بت��وان وضعیت 
آن را مش��خص ک��رد. مجموع��ه‌ای ک��ه نق��ش و اهمی��ت 
زیبایی‌شناس��ی ی��اد ش��ده در بافت عموم��ی تجربهؤ ادبی 
بخش��ی از آن باشد« )Jauss, 1998, p. 69(. وی در ادامه 
دربارهؤ تفاوت میان دریافت منفعل و فعال می‌نویسد: »با 
گ��ذر از تاریخ دریافت آث��ار به تاریخ احتمال��ی ادبی، آن 
را همچ��ون یک فرایند در نظ��ر می‌گیرد که دریافت منفعل 
خواننده و نقد بر دریافت فعال نویس��نده و بر تولید نوین 

 .)Ibid, p. 70( »گشوده می‌شود
یائوس برای زیبایی‌شناسی دریافت 
خود و تکمیل آن به عنوان چگونگی 
خوانش اثر، به ط��رح موضوع »افق 
انتظ��ار« می‌پ��ردازد. کارب��رد واژهؤ 
»اف��ق« از س��وی وی بیانگ��ر تداوم 
مباحثی اس��ت که پیش‌تر از س��وی 
هوس��رل13، هایدگر14 و به ویژه گادامر مطرح ش��ده بود. 
ایرنا‌ریما مکاریک در این خصوص می‌نویس��د: »شاهکار 
روش‌ش��ناختیِ نظری��هؤ ی��اس کاربس��تِ آش��کارِ مفهومِ 
»اف��ق« اس��ت که به ط��ور ب��ارزی در نظری��هؤ هرمنوتیکی 
 آم��وزگارِ یاس، هان��س گئورگ گادامر، یافت می‌ش��ود« 
)مکاریک، 1384، ص 342(.  افق انتظار در زیبایی‌شناسی 
دریافت یائوس نقش��ی اساس��ی و کانونی ایفا می‌کند. در 
واق��ع یائ��وس ب��ا زیبایی‌شناس��ی دریافت ب��رای مطالعهؤ 

دقیق‌ت��ر چگونگ��ی رابطهؤ مت��ن خلق 
ش��ده و دریافت آن، ب��ه طرح مفهوم 
»اف��ق انتظ��ار« می‌پ��ردازد. طرح افق 

انتظار از این مس��ئله ناشی می‌ش��ود که دریافت فرایندی 
پویا و تغییرپذیر اس��ت و فرهنگ دریافت از یک نس��ل به 
نس��ل دیگر، تغییر می‌کند. افق انتظار نظ��ام پیچیده‌ای از 
خواس��ته‌ها و نیازهای مخاطب اس��ت که وی را به سوی 
یک اثر س��وق می‌دهن��د و انتظاراتی را ایج��اد می‌کنند که 
توقع دارن��د اثر در هنگام خوانش به آن انتظارات پاس��خ 

مناسب دهد. 
چنان‌که گفته ش��د، افق انتظار تداوم مباحث افق و پیوند 
افقهاس��ت، اما میان نظریات ای��ن دو تفاوتهایی نیز دیده 
می‌ش��ود که ایرناریما مکاریک به آن اش��اره دارد: »افقِ 
اص��لِ بنیادی��نِ وضعی��تِ هرمنوتیک��ی اس��ت. افق پیش 
از ه��ر چیز، ب��ه جهان‌نگ��ریِ چش��م‌اندازی و محدودِ ما 
بازمی‌گردد. اما نحوهؤ کاربرد این اصطلاح توس��ط یاس 
تفاوت��ی جزئی با نحوهؤ کاربرد آن توس��ط گادامر دارد. 
ب��ه نظر ی��اس، افق ب��ه نظام ی��ا س��اختاری از انتظارات 
اش��اره دارد ک��ه فرد از مت��ن دارد« )هم��ان، ص 342(. 
خاس��تگاه اف��ق انتظار زیبایی‌شناس��ی دریاف��ت و آرای 
فلس��فی هایدگر و گادامر اس��ت. از همی��ن روی، نظریهؤ 
یائوس با نظریه‌های روانشناسی که به رفتارهای فردی 
می‌پردازن��د، تفاوت اساس��ی دارد. آن م��ورل15 در این 
خص��وص تأکید می‌کن��د: »موض��وع ای��ن مطالعه منش 
ف��ردی و روانشناس��ی خوانن��دگان منفرد نیس��ت، بلکه 
تجربه‌ای زیبایی‌شناس��انه و جمعی اس��ت که تمام درک 
 ف��ردی از ی��ک مت��ن را بن��ا می‌نه��د« 

 .)Maurel, 1998, p. 111(
زیبایی‌شناس��ی دریافت می‌کوشد تا 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 2. افق
 انتظار

13. Edmond Husserl
14. Martin Heidegger  

15. Anne Maurel

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         100 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


عل��ل گرایش یا عدم گرای��ش مخاطبان به ی��ک اثر یا یک 
جری��ان هنری و ادبی را شناس��ایی کند. بر اس��اس این 
نظری��ه، هنگام��ی که ی��ک اثر موج��ب ی��ادآوری لذتهای 
گذش��ته ش��ود، مورد توجه و اس��تقبال قرار می‌گیرد و 
هنگامی که اث��ری نتواند چیزی یا لذتی را یادآوری کند، 
در این صورت دس��ت کم در برقراری ارتباط با مخاطب 
اولی��هؤ خ��ود دچ��ار مش��کل خواه��د ش��د. در ای��ن میان 
عناص��ری همچون گونهؤ هنری و ادب��ی نقش ویژه‌ای را 
ایف��ا می‌کنند. در واقع، یک گونهؤ هنری همانند چارچوبی 
عمل می‌کند که اف��ق انتظار خاصی را به همراه می‌آورد.

یائوس س��ه عامل اصلی ب��رای افق انتظار قائل اس��ت: 
تجرب��هؤ از پیش تعیین ش��دهؤ مخاطب ک��ه از گونهؤ هنری 
برآم��ده، ص��ورت و مضمونی که اثرِ ش��ناخت را پیش 
ف��رض گرفت��ه و تقاب��ل می��ان زب��ان ش��اعرانه و زبان 
کارب��ردی، عالم تخیل��ی و واقعیت روزان��ه. آن چیزی 
که مطالب را به س��وی یک اثر یا یک ش��خصیت س��وق 
می‌دهد، افق انتظاری است که توسط پیش‌متنها و بافت 
حاضر ش��کل گرفته است. اگر متن تازه پاسخگوی افق 
انتظ��ار مخاطب باش��د یا چنین احس��اس ش��ود، مورد 
توج��ه ق��رار می‌گی��رد. از این منظ��ر، اثر یک پاس��خ به 
پرس��ش مخاطب اس��ت، زی��را مخاطب با توج��ه به افق 
انتظ��اری که ب��ا خوانش متنهای گذش��ته ایجاد ش��ده و 
مرتبط با متن جدید اس��ت، به پرس��ش افق انتظار خود 
در این عرصه پاس��خ می‌دهد. آیا ای��ن افقهای انتظار با 
ه��م ارتب��اط برقرار کرده‌ان��د؟ آیا امتزاج ی��ا پیوند افقها 
صورت گرفته اس��ت؟ یائوس در این خصوص از اصل 

»ل��ذت زیبایی‌شناس��ی« دف��اع می‌کند و معتقد اس��ت که 
بر اس��اس چنین اصل��ی چگونگی ارتب��اط افقها تعریف 
می‌ش��ود. او ب��ر ای��ن باور اس��ت ک��ه هنگامی ی��ک اثر 
مورد اس��تقبال قرار می‌گیرد که بتواند پاسخی مناسب 
یعنی همراه با خوش��ی و ل��ذت را به مخاطب خود منتقل 
نماید. چنان‌که گفته ش��د، یائوس در مطالعات خود افق 
انتظ��ار را به دو بخ��ش قابل تفکیک تقس��یم می‌کند: افق 
انتظ��ار ادبی )هنری( و اف��ق انتظار اجتماعی. وی با این 
تقسیم‌بندی می‌خواهد مقدمات لازم را برای مطالعهؤ دو 

عنصر مهم در معناپردازی فراهم آورد.
هنری انتظار  افق 

با  متنها  می��ان  رابط��هؤ  ب��ه  هنری  و  ادب��ی  انتظار  اف��ق 
می‌ش��ود.  مربوط  آنها  با  مرتبط  هنری  گونهؤ  و  یکدیگر 
را  انتظاراتی  خ��ود  پیرامتنهای  به  توجه  ب��ا  هنری  آثار 
گونهؤ  و  مؤل��ف  عنوان،  مث��ال  طور  به  می‌کنند.  ایج��اد 
نخس��تین  که  پیرامتنها  انواع  از  دیگر  برخ��ی  نیز  و  اثر 
موجب  هس��تند،  مخاطب  و  متن  میان  ارتباطی  عناصر 
ادبی  انتظ��ار  اف��ق  ای��ن  می‌ش��ود.  انتظ��ار  اف��ق  تولی��د 
بینامتنی،  رواب��ط  دلی��ل  ب��ه  می‌توان��د  خ��ود  هن��ری  و 
صورت  دس��ت  این  از  و  گونه‌شناس��انه  ی��ا  بینامؤلفی 
و  می‌کند  تأکی��د  نکت��ه  ای��ن  بر  خ��ود  یائ��وس  پذی��رد. 
متنهای  مجموع��ه  ب��ا  منفرد  مت��ن  »رابطهؤ  می‌نویس��د: 
یک  به  می‌کنن��د،  مش��خص  را  آن  چگونگی  که  پیش��ین 
دارد«  بستگی  افق  دگرگونی  و  بازسازی  متوالی   فرایند 
انتظار  افق  خص��وص  ای��ن  در   .)Jauss, 1998, p. 14(
گردید  طرح  کریس��توا  توس��ط  که  بینامتنیت  مباحث  به 

101

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         101 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


افق انتظار اجتماعی
از نظر یائوس افق انتظار اجتماعی به مجموعه داشته‌های 
معنوی و رمزهای زیبایی‌شناسی باز می‌گردد که مخاطب 
ب��رای خوانش یک اثر در اختی��ار دارد. داراییهای معنوی 
و رمزه��ای زیبایی‌شناس��ی خود برخاس��ته از س��نتهای 
ناخودآگاه )غیررس��می( و خودآگاه )رس��می( است. این 
موض��وع که چ��را در دوره‌هایی یک گون��هؤ ادبی یا هنری 
همچون رمان یا فیلم اس��طوره‌ای مورد توجه و استقبال 
مخاطبان قرار می‌گیرد، موضوع مهم و اصلی افق انتظار 
اجتماعی محس��وب می‌ش��ود که در ضمن ب��ا افق انتظار 

ادبی و هنری نیز مرتبط است. 
ژان‌ای��و تادیه دربارهؤ این دو افق می‌نویس��د: »اثر موجب 
یک افق انتظار ادبی می‌ش��ود که به خ��ودی خود کاربرد 
دارد و نتیجهؤ تولید آن اس��ت و موجب یک افق دوم، یعنی 
اجتماعی، اس��ت ک��ه از رمزگان زیبایی‌شناس��ی خواننده 
برگرفت��ه می‌ش��ود« )Tadié, 1987, p. 180(. خوانش اثر 
می‌توان��د به این افق انتظار پاس��خ مناس��ب یا نامناس��ب 
بدهد. چنان‌که پاس��خ مناس��بی را به همراه داش��ته باشد 
و ح��س خوش و لذت‌بخش��ی را به‌جای گ��ذارد، خود در 
تقویت تغییر افق انتظار مؤثر می‌شود، اما چنان‌که پاسخ 
مناسبی به این افق انتظار داده نشود، اغلب طرد می‌شود. 
زیبایی‌شناس��ی دریافتی که یائوس مطرح می‌کند نه فقط 
دارای روش خ��اص خ��ود برای مطالعه و نقد اثر اس��ت، 
بلک��ه معیاره��ای خاص��ی نی��ز برای 
ارزش‌گذاری اثر دارد. بر اساس این 
نظریه ارزش اث��ر بیش از هر چیز به 

کرد،  پیدا  گس��ترش  ژنت16  سپس  و  بارت  به‌وس��یلهؤ  و 
تجربهؤ  و  بینامتن��ی  رواب��ط  می‌ش��ود.  نزدی��ک  بس��یار 
تا  می‌ش��ود  موجب  مش��ابه  مت��ن  از  مخاط��ب  پیش��ین 
سوی  به  را  او  و  ش��ود  ایجاد  وی  س��وی  از  انتظاراتی 
پرسشهای  برای  پاس��خهایی  درصدد  تا  نماید  جلب  اثر 
بدان  یائ��وس  برای  موضوع  ای��ن  اهمیت  برآی��د.  خود 
چنان‌که  می‌ش��ود.  یادآوری  ب��ار  چندین  که  اس��ت  حد 
افق  ش��نونده(  )یا  خواننده  برای  نوی��ن  »متن  می‌گوید: 
متنهای  ک��ه  می‌ش��ود  موجب  را  قواع��دی  و  انتظ��ارات 
فرایند  در  افق  این  می‌کنند؛  آشناس��ازی  را  آن  پس��ین 
خوانش متفاوت، اصلاح، دگرگون یا بازتولید می‌شود« 

 .)Ibid(
گونهؤ  هر  زیرا  است،  اثر  گونهؤ  دیگر  مهم  بسیار  عنصر 
به  می‌کنند.  تولی��د  را  خاصی  انتظ��ارات  ادبی  و  هنری 
دنبال  ب��ه  کس��ی  مقالات  مجموعه  ی��ک  در  مث��ال  طور 
رمان  یک  در  عک��س  بر  و  نمی‌گ��ردد  داس��تانی  روایت 
دهد  پاس��خ  فلس��فی  پرسش��های  به  نمی‌خواهد  کس��ی 
ریاضی  مشکلات  حل  دنبال  به  کس��ی  ش��عر  یک  در  یا 
در  بینامتنی  رواب��ط  نق��ش  بر  مورل  آن  نیس��ت.  خود 
می‌گوید:  و  م��ی‌ورزد  تأکی��د  انتظ��ار  افق  ش��کل‌گیری 
ش��ده  کس��ب  تجربهؤ  به‌وس��یلهؤ  مخاط��ب  انتظ��ار  »اف��ق 
تعلق  آن  ب��ه  اث��ر  یک  ک��ه  می‌گیرد  ش��کل  گون��ه‌ای  از 
ارزش��های  مراتب  سلس��له  وس��یلهؤ  به  همچنین  و  دارد 

مش��خص«  دورهؤ  ی��ک   ادب��ی 
.)Maurel, 1998, p. 111(

102

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

16. Gérald Genette 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         102 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


ب��رآوردن افق انتظ��ارات مخاطب بس��تگی دارد. چنان‌که 
یک اثر توانس��ته باش��د به افق انتظار مخاطب خود پاسخ 
مناس��بی ارائه دهد و حتی از آن گذر کند، اثری ارزشمند 

محسوب می‌گردد. 
چنان‌ک��ه ملاحظه گردید، نگرش جدی��د راه اندازی روش 
و ش��یوهؤ نوین��ی را در نق��د و تحلیل اثر هن��ری و ادبی در 
پی داش��ته اس��ت. به عبارت دیگر، ای��ن توجه به خوانش 
و نتیج��ه‌ای که به جای می‌گذارد، موجب ش��ده اس��ت تا 
ش��یوهؤ تحلیل خاصی نیز مورد توجه قرار گیرد. برونه17 
در این مورد می‌نویس��د: »از هنگامی که متوجه می‌شویم 
»تاریخیت اثر هنری فقط در کارکرد بازنمایانه یا بیانی آن 
ق��رار ندارد، بلکه همچنین به ط��ور ضروری در نتیجه‌ای 
است که تولید می‌کند«، لازم می‌آید »شیوه تحلیل«ی ابداع 
گردد که قادر به ارزیابی کیفی نتیجهؤ تولید از اثر باش��د، 
بدون اینکه در روانشناسی‌گرایی غرق شود. یائوس این 
ش��یوه را در آن چیزی می‌یابد که نام��ش را »افق انتظار« 

 .)Brunet, 1983, p. 67( »می‌نامد
چنان‌که ملاحظه می‌ش��ود، یائوس در ارائ��هؤ نظریهؤ خود 
ب��ه دو جریان نقد صورتگرایانه و نقد مارکسیس��م توجه 
داش��ته است، به گونه‌ای که از یک س��و عنصر متن را از 
نق��د صورتگرایان��ه و از س��وی دیگر عنص��ر تاریخ را از 
نقد مارکسیسم برگرفته اس��ت. یائوس با این اقدام قصد 
داش��ت ضمن ارائهؤ نظریه‌ای کامل‌تر و جامع‌تر به چالش 

می��ان دو جری��ان مخال��ف یاد ش��ده 
نی��ز پایان ده��د. ایرناریم��ا مکاریک 
دریاف��ت  زیبایی‌شناس��ی  درب��ارهؤ 

یائوس می‌نویسد: »برای دس��ت یافتن به یک تاریخِ ادبیِ 
جدید باید بهترین ویژگیهای مارکسیس��م و صورتگرایی 
را ب��ه هم آمیخت. ای��ن کار را می‌توان با تامینِ خواس��تِ 
مارکسیس��تیِ میانجی‌گریِ تاریخی و حفظ پیش��رفتهای 
صورت‌گرایی در عرص��هؤ ادراک زیبایی‌ش��ناختی انجام 
داد. زیبایی‌شناس��یِ دریاف��ت می‌خواه��د ب��ا تغییر منظر 
تفسیر متون ادبی، این کار را بکند« )مکاریک، 1384، ص 

 .)341
ولفگان��گ ای��زر، عضو برجس��ته 
و یک��ی از دو بنیان‌گ��ذار مکت��ب 
و  دریاف��ت  ب��ر  نی��ز  کنس��تانس 
اهمی��ت دریاف��ت در معناپردازی 
اث��ر تأکی��د دارد. ای��زر ب��ه نوب��هؤ 
خ��ود متأث��ر از پدیدارشناس��ی هوس��رلی، هرمنوتی��ک 
گادامری و زیبایی‌شناس��ی اینگاردنی اس��ت. از آنجا که 
ایزر بر خلاف یائوس بیش از اینکه از گادامر متأثر ش��ده 
باشد، از اینگاردن18 متأثر گردیده، مناسب است کمی در 
خص��وص نظریات اینگاردن توضیح داده ش��ود. رومان 
اینگاردن، زیبایی‌ش��ناس و فیلس��وفی لهس��تانی است که 
جزو پدیدارشناس��ان هوسرلی به‌ش��مار می‌آید. در نظر 
این��گاردن زب��ان ادبی و مت��ن ادبی هویت وی��ژه‌ای دارند 
ک��ه آنه��ا را از زبان و متن غیر ادب��ی و غیر هنری متمایز 
می‌کن��د. ریچارد هارلن��د19 در کتاب درآم��دی تاریخی بر 
نظری��هؤ‌ ادب��ی فصلی را با عن��وان »از 
این��گاردن تا ای��زر« به ای��ن موضوع 
اختص��اص داده و در ای��ن خصوص 

ج. کنش خوانش 
و بایگانی متن نزد 

ایزر 

17. Manon Brunet
18. Roman Ingarden.
19. Richard Harland

103

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         103 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


می‌نویس��د: »اینگاردن س��طح زبان را اساس��اً وسیله‌ای 
ب��رای رس��یدن ب��ه س��طح بالات��ر موضوعه��ای در نظر 
گرفته ش��ده می‌داند: »نمی‌توانم اثر هن��ری ادبی را... به 
زب��ان صرف... فروکاه��ی کنم. من با انس��انهایی که در 
 اثر هنری عرضه می‌ش��وند، خویش��اندی پی��دا می‌کنم«« 
)هارلن��د، 1382، ص 327(. در فرهن��گ اندیش��هؤ انتقادی 
درب��ارهؤ ن��گاه این��گاردن ب��ه مت��ن آم��ده اس��ت: »تصور 
این��گاردن از ی��ک متن ادب��ی متضمن درک��ی از لایه‌بندی 
اس��ت؛ او بر این باور اس��ت که هر متنی ش��امل لایه‌های 
معنای��ی متع��دد بوده، ه��ر لایه مش��تمل ب��ر مجموعه‌‌ای 
از طرحواره‌ه��ا، الگوه��ا و راهبردهاس��ت« )پین، 1382، 
ص 48(. ت��ری ایگلتون نیز در این رابط��ه می‌افزاید: »در 
نظری��هؤ دریافت فرایند خوان��دن همواره فراین��دی پویا و 
جنبش��ی بغرنج و افش��ا کننده در طول زمان اس��ت. خود 
اثر ادبی، به گفتهؤ نظریه‌پرداز لهس��تانی رومن اینگاردن، 
صرف��اً به مثاب��هؤ مجموع��ه‌ای از »طرحها« ی��ا جهات کلی 
 وج��ود دارد ک��ه خوانن��ده بای��د آنه��ا را تحق��ق بخش��د« 
)ایگلت��ون، 1380، ص 106(. ام��ا آن بخ��ش از نظری��ات 
اینگاردن که توجه ویژه‌ای به خلاقیت خواننده و مخاطب 
داش��ت، بیش از دیگر بخش��ها نظر ایزر را به سوی خود 
جلب کرد. »اصطلاح پدیدارشناسی خواندن که اینگاردن 
به کاربرد ب��ر منش آفریننده خوان��دن تأکید دارد، تلاش 
ب��رای ش��ناخت خود مت��ن ره��ا از موقعیته��ای تاریخی، 

روان‌شناس��یک  و  جامعه‌شناس��یک 
پیدایی آن، دس��تیابی به معنایی تازه 
اس��ت. بورخس20 نیز می‌گفت که هر 

کت��اب در هر بار خوان��دن تازه می‌ش��ود، متنی جدید که 
گویی تازه زاده ش��ده است« )کهنمویی‌پور و ...، 1381، 
ص 708(. در واق��ع، طرح کنش خوانش��ی و بایگانی متن 
از نظریات اصلی ایزر اس��ت که موجب شهرت فراوان او 
گردید. در اینجا به اختص��ار به این دو موضوع پرداخته 

می‌شود. 
1. کنش خوانش

ایزر زیبایی‌شناسی دریافت را به سهم خود توسعه داد و 
آرای نوینی را ب��ر آن افزود. تفاوت عمدهؤ ایزر با یائوس 
این اس��ت ک��ه وی بر خلق معن��ا نزد خواننده و اس��تقلال 
معناپ��ردازی ن��زد مخاطب تأکید بیش��تری دارد، زیرا در 
نظ��ر ایزر خواننده ب��ا توجه به قصد و نیت��ی که دارد، به 
معناپ��ردازی متن می‌پ��ردازد. به عب��ارت دیگر، خوانش 
تعام��ل دو عام��ل اس��ت: نخس��ت، هن��ری و مخصوص 
متن و دیگری، زیبایی‌شناس��ی و خ��اص خواننده. کتاب 
کن��ش خواندن21 که مهم‌ترین دس��تاورد ای��زر در عرصهؤ 
خواندن و خوانش است، موجب شهرت وی به عنوان یک 
نظریه‌پرداز در زمین��هؤ خوانش گردید. ایرناریما مکاریک 
در ای��ن خصوص می‌نویس��د: »ایزر نیز مانن��د یائوس با 
نخس��تین س��خنرانی‌اش جلب توجه کرد، ام��ا نظریه‌اش 
در کت��اب کنش خواندن )1976( بهت��ر از هر جای دیگری 
بیان ش��ده اس��ت. توج��ه ایزر معط��وف به این پرس��ش 
اس��ت که چگونه و در چه ش��رایطی یک اثر برای خواننده 
ص   ،1384 )مکاری��ک،  دارد«  معن��ا 
343(. کتاب کن��ش خواندن به تحلیل 
پدیدارش��ناختی خوانش متن به ویژه 

20. Khorkhe Luis Borkhes
21. Act of Reading , 1976

104

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         104 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


متن رمانی می‌پردازد. 
ای��زر بیش از دیگ��ر نظریه‌پردازان در مقابل نگرش س��نتی 
فرایند فهم و خوانش قرار می‌گیرد، زیرا در نظر وی بر خلاف 
نگرش سنتی، معنا ثابت فرض نشده است و نقش خواننده 
مانند کاشف تنزل پیدا نکرده است، بلکه خواننده در فرایند 
خلاقانه‌ای به خلق معنا می‌پردازد. اوِلین کایتل22 در فرهنگ 
اندیش��هؤ انتقادی دربارهؤ این موضوع می‌نویسد: »در الگوی 
فرایند خوانش ایزر، معنا نه اختیاری اس��ت و نه ثابت، بلکه 
تنها هماره در جریان کنشهای رمزگشایی و جذب یک متن 
ادبی، از طریق همگرایی متن و خواننده، شکل می‌گیرد. متن 
و خواننده دو قطب یک رابطه، یکی هنری )آفرینش مؤلف(، 
و دیگری زیبایی‌شناس��انه )تجس��م بخش��ی خواننده(اند« 
)پی��ن، 1382، ص 48(. تری ایگلت��ون خوانش و فهم را نزد 
ایزر مورد بررس��ی قرار می‌دهد و می‌نویسد: »از نظر ایزر 
مؤثرترین اثر ادبی آن است که خواننده را وادارد به آگاهی 
انتقادی جدیدی از علائم و انتظارات مرسوم خود برسد. اثر 
ادبی، آن باورهای ضمنی را که ما وارد آن می‌کنیم به چالش 
می‌گی��رد و تغییر می‌دهد، عادات معمول فهم ما را تضعیف 
می‌کند و ما را وادار می‌کند برای اولین بار این عادات را آن 
چنان که هستند اعتراف کنیم« )ایگلتون، 1380، ص 109(. 
خوانش اثر ادبی فرایند ویژه‌ای اس��ت که دریافتهای پیشین 
را می‌توان��د تقویت ی��ا تضعیف کند. تری ایگلت��ون دربارهؤ 
ای��زر به این موضوع توجه کرده اس��ت و می‌نویس��د: »یک 

اثر ادبی ارزش��مند بیش از آنکه صرفاً 
دریافتهای پیش��دادهؤ ما را تقویت کند، 
این شیوه‌های هنجارین دیدن را مورد 

دست‌اندازی یا تجاوز قرار می‌دهد و مجموعهؤ علائم جدیدی 
برای ادراک در اختیار ما ق��رار می‌دهد« )همان(. به عبارت 
دیگ��ر، خوانش نه یک کنش منفعل و صرفاً کاش��فانه، بلکه 
یک کنش فعال و خلاقانه محس��وب می‌شود، زیرا خواننده 
و مخاطب به بازتولید صرف متن نمی‌پردازد، بلکه موجب 
خلق��ی دوباره می‌گردد. تأکید ایزر بر کنش چنان اس��ت که 
وی می‌کوش��د تا به جای »نظریهؤ دریاف��تِ« یائوس »نظریهؤ 
کن��ش خوانش« را مطرح کند و همین موضوع موحب طرح 

بحثها میان این دو می‌گردد.    
ای��زر دربارهؤ متن نظر جالب دیگری نیز دارد. او می‌گوید 
متن در خود دارای ش��کافها و خلأهایی است که خواننده 
در حال خوانش می‌کوشد تا آن شکافها و خلأ‌ها را پر کند.

2. بایگانی متنی
همان‌طوریک��ه یائوس »افق انتظ��ار« را طرح کرد، ایزر نیز 
»بایگان��ی متن��ی« را مطرح نم��ود. البته ای��زر خود مباحث 
مربوط به اف��ق را نیز دنبال می‌کند و در این خصوص نیز 
دارای نظریات خاصی اس��ت. وی بر این باور اس��ت که با 
توجه به بافتهای متف��اوت یک متن ادبی افقهای گوناگونی 
به‌وجود می‌آید. به عبارت دیگر، با تغییر بافت افق ارتباط 
با مت��ن نیز تغییر می‌کند. این تغییر ب��ه دلیل دگرگونی در 
متنهای پیش��ین نیز محقق می‌گ��ردد. همین تغییر پی‌درپی 
افقهاس��ت ک��ه موجب تکثرمعنای��ی و معناپ��ردازی در هر 
خوانش��ی از مت��ن می‌گ��ردد. ای��زر در این م��ورد به طرح 
»بـایگانـ��ی متنـ��ی«23 و نقـ��ش آن در 
معناپردازی خواننده اشاره می‌کند. از 
نظر ایزر متن انباشته‌ای از استعدادها 

 22. Evelyn Keitel

105

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         105 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


و قوا‌ی کنش��ی است و این خوانش است که آنها را به فعل 
تبدی��ل می‌کن��د. وی به طور صری��ح می‌گوی��د: »متن یک 
ذخیرهؤ کنش��ی است که در فرایند خوانش بالفعل می‌شود« 
)Gilli, 1983, p. 2(. با توضیحاتی که ایزر دربارهؤ نظریهؤ 
خود می‌دهد، آن را به ظاهر ش��بیه به نقد سنتی می‌کند که 
در آن منتقد در جست‌وجوی یک معنای نهفته برمی‌آید. با 
وجود این ، وی به تفکیک میان این دو می‌پردازد و با طرح 
کن��ش در نقد خود آن را از توصیف در نقد س��نتی متمایز 
می‌کند. ایزر در این خصوص به دو ساختار در اثر معتقد 
اس��ت: ساختار متن و س��اختار کنش. چنان‌که ایو ژیلی24 
نیز اش��اره می‌کند، این دو ساختار یکی به قصد و دیگری 

به کنش مربوط می‌شوند. 
گفتگ��و می��ان متن و خواننده دارای دو س��طح درونی و 
برونی اس��ت و این راهبردهای متنی اس��ت که چگونگی 
تعامل میان س��طوح و عناصر درونی و برونی را شکل 
می‌دهن��د. ارتباط��ات بیرون��ی »بایگانی متنی« را ش��کل 
می‌دهن��د. بایگانی متن��ی به نوبهؤ خ��ود دارای دو گونه 
ارجاع اس��ت: نخس��ت، بافت اجتماعی ـ تاریخی و دوم 
اش��ارات ادبی. به عبارت دقیق‌تر، از یک سو از فضای 
اجتماع��ی و تاریخی و از س��وی دیگ��ر از آن‌چیزی که 
کریس��توا آن را بینامتنیت نامیده بهره‌مند می‌گردد. در 
واق��ع، ارتب��اط میان مت��ن و باف��ت در فرایندی صورت 
می‌گی��رد که ایزر از آن به نام دیالکتیک میان پیش‌‌زمینه 

و پس‌‌زمین��ه25 ی��اد می‌کن��د. عنصر 
انتخاب ش��ده و در حال خوانش در 
پیش‌زمین��ه ج��ای‌ می‌گی��رد و بافتی 

ک��ه این عنصر در آن ش��کل گرفته اس��ت، در پس‌زمینه 
قرار می‌گیرد. 

در تقاب��ل ب��ا نقد و اندیش��هؤ س��نتی، نزد ای��زر این نیت 
خواننده است که اهمیت می‌یابد و به طور کلی جای نیتّ 
مؤلف را می‌گیرد. نظریهؤ ایزر بر اساس انسان‌شناسی 
خاصی اس��توار شده اس��ت که تری ایگلتون به جنبه‌ای 
از آن اش��اره می‌کن��د و می‌گوی��د: »در واق��ع نظری��هؤ 
دریافت ایزر بر ایدئولوژی انس��انگرای لیبرال اس��توار 
اس��ت: یعنی بر ای��ن باور ک��ه در خواندن ی��ک اثر باید 
ذهنی باز و انعطاف پذیر داش��ته باش��یم و آماده باشیم 
ک��ه در باورهای خود تردید کنیم و بگذاریم تغییر کنند« 
)ایگلت��ون،1380، ص 110(. ب��ا توج��ه ب��ه مطالب بالا 
مشاهده می‌شود که ایزر دیگران را به تعریف نوینی از 
خوان��ش و خواننده دعوت می‌کند. خواننده دیگر معنای 
س��نتی و قدیم خ��ود را ندارد، بلکه با به دس��ت آوردن 
یک جای��گاه کانونی خ��ود را نیز از ن��و تعریف می‌کند. 
گرچ��ه مکت��ب کنس��تانس بی��ش 
از هم��ه ب��ا دو چه��رهؤ اصلی آن 
یعن��ی یائ��وس و ای��زر ش��ناخته 
ش��ده اس��ت، ام��ا ش��خصیتها و 
مباح��ث آن به ای��ن دو و مباحث 
آنه��ا مح��دود نمی‌ش��ود. مکتب 
کنس��تانس با ش��خصیتهای دیگری که به نسل دوم این 
مکتب معروف‌اند، تداوم یافت. یکی 
از چهره‌ه��ای برجس��تهؤ نس��ل دوم 
هاینت��س  کارل  کنس��تانس،  مکت��ب 

23. Le répertoire du texte
24. Yves Gilli

25. Premier plan et arrière-plan

د. مکتب 
کنستانس پس از 

یائوس و ایزر

106

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         106 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


اش��تیرله26 اس��ت ک��ه نق��ش مهم��ی در ت��داوم مباح��ث 
زیبایی‌شناس��ی دریاف��ت ایفا کرد. نویس��ندهؤ دانش‌نامهؤ 
نظریه‌ه��ای ادب��ی معاص��ر در ای��ن رابطه می‌نویس��د: 
»اش��تیرله کار خود را با بررسیِ این استدلال ایزر آغاز 
می‌کند که فرایند خواندن مس��تلزم شکل‌گیری پندارها و 
تصویرهاس��ت؛ او این س��طحِ خواندن را سطحی »شبه 
کارب��ردی« می‌نام��د؛ و ای��ن نام‌گذاری‌ای اس��ت که آن 
را از دریاف��ت متون غیرداس��تانی )دریاف��ت کاربردی( 
متمای��ز می‌کند« )مکاری��ک، 1384، ص344(. اما علاوه 
بر اش��تیرله می‌توان از ش��خصیتهای دیگ��ری همچون 

وارنینگ،27 اس��تامپل28 و گامبرچ29 نام برد. 
مباح��ث مکت��ب کنس��تانس موج��ب ش��د تا گرایش��ها و 
پیونده��ای نوین��ی در عرص��هؤ مطالعات ادب��ی و هنری 
ایجاد ش��ود. یک��ی دیگر از گرایش��های نو در خصوص 
مطالع��ات مربوط به زیبایی‌شناس��ی دریاف��ت پیوند آن 
ب��ا گفتگومندی باختینی اس��ت. پ��اره‌ای از راهبردهای 
و  پرس��ش  فراین��د  همچ��ون  دریاف��ت  زیبایی‌شناس��ی 
پاس��خ میان مخاطب و متن می‌توان��د به‌خوبی با مبحث 
گفتگومن��دی باختین��ی هم‌خوان��ی و مش��ارکت داش��ته 
باش��د. همچنین مباحثی که از سوی شخصیتهای مکتب 
کنستانس مطرح گردید، نظر بسیاری از جامعه‌شناسان 

را نیز به خ��ود جلب نمود، 
زیرا طبیع��ت مطالب مطرح 
ش��ده ب��ا مس��ائل اجتماعی 
دارای ارتباط��ی عمیق بود.

یک��ی از ویژگیه��ای قاب��ل توج��ه 
اعضای مکتب کنستانس با توجه 
به موضوع این نوش��تار، ارتباط 
تنگاتن��گ آنه��ا ب��ا ادبی��ات و هنر 
اس��ت. ایزر پیش از ه��ر چیز یک 
منتقد ادبی زبان آلمانی و اس��تاد ادبیات انگلیس��ی است. 
همین پیوند بنیان‌گذاران مکتب کنستانس با ادبیات و هنر 
ام��کان به‌کارگی��ری نظریات آنها در عرص��هؤ هنر را بیش 
از دیگران فراهم می‌آورد. از این روی اس��ت که بسیاری 
از مورخ��ان نقد ادبی و هن��ری بخش قابل توجهی از آثار 
خود را به مکتب کنس��تانس یا اعضای مهم آن اختصاص 

داده‌اند. 
مطالعات تطبیقی هنر نیز از دستاوردهای مکتب کنستانس 
بی‌نصیب نمانده است. چگونگی دریافت یک اثر در خلال 
فرهنگه��ای گوناگون و بحث تأثی��ر و تأثر از موضوعات 
مه��م دان��ش ادبی��ات و هن��ر تطبیق��ی اس��ت ک��ه از ای��ن 
دس��تاوردها بهره برده‌‌اند و همچنان می‌برند. چگونه یک 
اثر در یک رابطهؤ بینافرهنگی و بینازمانی توسط فرهنگی 
دیگ��ر دریاف��ت می‌ش��ود و س��پس در بایگان��ی متنی این 
فرهن��گ قرار می‌گیرد؟ چگونه اثری هنری در یک پذیرش 
بینافرهنگی خ��ود باعث خلق اثر دیگری می‌ش��ود؟ برای 
ای��ن پرسش��های  پاس��خ به 
هنر تطبیقی می‌توان از نتایج 
مباحث مطرح شده در مکتب 

کنستانس بهره برد. 
اش��تیرله در کت��اب پایتخت 

26. Karlheinz Stierle
27. Warning.
28. Stempel.

29. Gumbrecht.
30. La Capitale des signes. Paris et son discours

 هـ . 
زیبایی‌شناسی 
دریافت و هنر

107

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         107 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


نش��انه‌ها. پاری��س و گفتم��ان آن30 ب��ه وضعی��ت پاریس 
ب��ه عنوان یک ش��هر در ادبیات می‌پ��ردازد. در این کتاب 
به خوب��ی می‌توان مباحث بینانش��انه‌ای هن��ر معماری و 
شهرس��ازی را در آیینهؤ ادبی��ات به خصوص ادبیات قرن 
نوزدهم مش��اهده کرد. موضوع م��کان که از موضوعات 
مه��م نق��د هرمنوتی��ک و مضمونی اس��ت، در ای��ن کتاب 
مورد توجه قرار گرفته اس��ت. مطالب اشتیرله بی‌شباهت 
ب��ا مطالب ژرژ پوله31 نیس��ت؛ آنجا ک��ه آگاهی از خود را 
ب��ا آگاهی از م��کان )در اینج��ا آگاهی از پاری��س( مرتبط 

می‌کند. 
مکتب کنس��تانس همانند جریانات و 
مکاتب دیگ��ر دارای منتق��دان جدی 
بوده اس��ت و بخش مهمی از مباحث 
پس��ین یائوس و ایزر به پاسخگویی 
اختص��اص  منتق��دان  همی��ن  ب��ه 
یافته اس��ت. نقده��ای انجام ش��ده دارای خاس��تگاههای 
گوناگون��ی بوده‌ان��د و ه��ر یک تأثی��ر خاص��ی در فهم و 
دگرگونی این مکتب داشته‌اند. بسیاری از منتقدان از نگاه 
جامعه‌شناس��ی به موض��وع نظریهؤ دریاف��ت می‌پردازند. 
ایرناریما مکاریک در این باره می‌نویس��د: »پژوهشگران 
جمهوری دموکراتیک آلمان یک نقص کلی در پیوند میان 
تاریخ ادبی و مسائل کلان‌تر مشاهده کردند. آنها مدعی‌اند 
ک��ه در نظریهؤ دریافت ی��اس و ایزر، خواننده به انس��انی 

آرمانی بدل شده است و نه موجودی 
سیاس��ی،  ابع��ادی  ک��ه  اجتماع��ی 
 ایدئولوژیک و زیبایی‌شناختی دارد« 

)مکاریک، 1384،ص 344(.
زیبایی‌شناسی دریافت چنان‌که اعضای مکتب کنستانس 
مط��رح کرده‌اند، در مقابل خوان��ش ایدئولوژیک نیز قرار 
می‌گیرد، زیرا در خوانش ایدئولوژیک کوش��ش می‌شود 
تا به معن��ای خاصی که در متن قرار دارد، توجه ش��ود. 
به همی��ن دلیل اس��ت که طرف��داران هرمنوتی��ک انتقادی 
که ادامهؤ مکتب فرانکفورت اس��ت، بر هرمنوتیک فلس��فی 
گادامر و پیروانش در مکتب کنس��تانس خرده می‌گیرند و 
ای��ن عدم قطعیت در خوانش را مورد انتقاد قرار می‌دهند. 
نس��بی‌گرایی مکتب کنس��تانس مخالفان دیگری نیز دارد. 
بس��یاری از ش��خصیتها و جریان��ات ایدئولوژیک بر این 
نظریهؤ نسبی‌گرایانه خرده گرفته‌اند. این مباحث به نوعی 
در کشورهایی همانند کشور ما نیز تسری یافته است که 

خود بحث دیگری می‌طلبد.
مکتب کنس��تانس یک��ی از جریانات 
مهم هرمنوتی��ک به ویژه هرمنوتیک 
فلس��فی در عرص��هؤ مطالع��هؤ ادب��ی 
و هنــ��ری مـحس��ـوب مـی‌ش��ـود. 
نظریه‌پردازان این مکتب به شدت از 
پدیدارشناس��ان بزرگی همچون گادامر و اینگاردن تأثیر 
پذیرفته‌اند. در این مکتب کمتر از روش و بیشتر از تجربه 
استفاده می‌شود، زیرا شاخصهای اصلی روش‌شناختی 
به ویژه آنچنان‌که در پوزیتیویسم و نوپوزیتیویسم مورد 
توجه قرار گرفته است، در این مکتب 
کمتر به چش��م می‌خ��ورد. برای آنها 
خوان��ش بیش از هر چی��ز یک تجربه 

31. georgès Poulet

 و. نقد 
 مکتب 

کنستانس

نتیجه

108

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         108 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


و به طور دقیق‌تر یک تجربهؤ زیبایی‌شناس��انه اس��ت. در 
ای��ن مکتب فه��م از یک متن هنری بی��ش از اینکه بر مبنای 
تأویل اس��توار ش��ده باش��د، بر مبنای برداشت و تفسیر 
بنا ش��ده است. گرچه میان شخصیتهای بارز و برجستهؤ 
این مکتب همچون یائوس و ایزر تفاوتهایی قابل مشاهده 
اس��ت، اما همچنین دارای باورهای مش��ترکی هستند که 
آنه��ا را در چارچ��وب ی��ک مکتب ج��ای می‌ده��د. آنها با 
گ��ذر از مؤلف مح��وری و حتی متن مح��وری صرف بر 
خوان��ش و خواننده تأکید دارند و همچنین تکثر در فرایند 
و نتای��ج خوانش را پذیرفته‌اند. یائ��وس و ایزر و پیروان 
آنها نگرشها و تعاریف نوینی از زیبایی‌شناسی دریافت، 
فرایند دریافت، خوانش و خواننده ارائه نمودند که متعاقب 
تغییر چرخش مطالعات از مؤلف و متن به سوی خواننده 
و خوانش اتفاق افتاد. همچنی��ن نوآوریهای آنها در طرح 
»اف��ق انتظ��ار« و »بایگانی متنی« خود راهه��ای تازه‌ای را 

فراروی مطالعات ادبی و هنری قرار داده است.  
نظریه دریافت که اصل اساسی و مشترک همهؤ اعضای این 
مکتب اس��ت، تأثیر به‌سزایی در نظریه‌ها و نقدهای اواخر 
قرن بیستم و اوایل قرن بیست و یکم داشته است. علاوه 
بر شخصیتهای برجسته در این حوزه‌ها، رشته‌هایی چند 
نیز از دس��تاوردهای این مکتب بهره برده‌اند و آنها را در 
موضوعات خود به عنوان سرفصلهایی مهم گنجانده‌اند. 
البته نظری��ات این مکتب بازتابهای انتقادی بس��یاری نیز 
به‌دنبال داش��ت که خود موجب بحثهای فراوان و جرح و 

تعدیلهایی در این نظریهؤ یا در نظریه مخالفان گردید.

109

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         109 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


110

آی��زر، ولفگان��گ. )1372(، فرایند خواندن: نگرش پدیدارش��ناختی، ترجمه روبرت صافاریان، کیهان فرهنگی، س��ال دهم. 
شماره 6، ص 26-24. 

ایگلتون، تری. )1380(، پیشدرآمدی بر نظریهؤ ادبی، ترجمه عباس مخبر، تهران، نشر مرکز.
پین، مایکل. )1382(، )زیر نظر( فرهنگ اندیشه‌ی انتقادی. از روشنگری تا پسامدرنیته، ترجمه پیام یزدانجو، تهران، نشر 

مرکز.
کلی، مایکل)زیر نظر(. )1383(، دایره‌المعارف زیبایی‌شناس��ی، س��ر ویراستار مش��یت علایی، مؤسسه فرهنگی گسترش 

هنر با همکاری مرکز مطالعات و تحقیقات هنری. 
کهنموئی پور، ژاله. نسرین دخت خطاط و علی افخمی. )1381(، فرهنگ توصیفی نقد ادبی، انتشارات دانشگاه تهران.

مکاری��ک، ایرناریم��ا. )1384(، دانش‌نام��ه‌ی نظریه‌های ادبی معاص��ر، ترجمهؤ مهران مهاجر و محمد نبوی، تهران، نش��ر 
آگه.

هارلن��د، ریچ��ارد. )1382(، درآمدی تاریخی بر نظریه ادبی، از افلاتون تا بارت، ترجمهؤ علی معصومی، ش��اپور جورکش، 
تهران، نشر چشمه.

Brunet, Manon. (1983), Pour une esthétique de la production de la réception, Etudes françaises, Vol. 19, 
N3.
Gilli, Yves. (1983), Le texte et sa lecture. Une analyse de l’acte de lire selon, W. Iser. Semen, 01, Lecture 
et lecteur, Mis en ligne le 21 août 2007.
Iser Wolfgang. (1978), The Act of Reading. Atheory of aesthetic response, The Johns Hopkins University 
Press.
Jauss, Hans Robert. (1998), Pour une esthétique de la réception, Tel Gallimard, 
Maurel Anne. (1998), La critique, Hachette, Paris.
Roger, Jérôme. (2005), La critique littérature, Armand Colin.
Tadié, Jean Yves. (1987), La critique litteraire au xxe siècle, Les dossiers belfond.
Karlheinz Stierle. (2001), La Capitale des signes, Paris et son discours, Traduit par Mriamme Rocher-
Jacqui, Maison des Sciences de l’Homme.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         110 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


هم‌س��خنی با اثر هنری

دکتر محمود خاتمی
استاد فلسفه دانشگاه تهران
khatami@ut.ac.ir 

تاریخ دریاف��ت مقاله: 87/7/15
تاریخ پذی��رش نهایی: 87/8/22

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         111 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


112

چگون��ه می‌توان ب��ه آنچه اثر هن��ری، همچون منص��هؤ ظهور 
هن��ر و کار هنرمند، حامل آن اس��ت، راه یاف��ت و در عالم اثر 
هنری بار یافت؟ در پاسخ به این پرسشِ چالش برانگیز که در 
خلال مباحث هرمنوتیک هنر پرورش و گس��ترش یافته است، 
رهیافتهایی بدیع گفته‌اند و گاه نکاتی چون دُر س��فته‌اند. در این نوشتار به فراخور احوال 
و با نظری به گذش��ته و حال، به برخی از این رهیافتها اش��ارت و به بعضی از این نکته‌ها 

دلالت می‌شود.

واژگان کلیدی:
هرمنوتیک هنر، اثر هنری، هم‌سخنی، همدلی.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         112 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


به‌ لحاظ تاریخ��ی، فهم اثر هنری از 
نظر هرمنوتیک رمانتیک، آن‌گونه که 
اشلایرماخر�، دیلتای� و بتی� بر آن 
بوده‌اند، بازسازی و تصویرسازی 
اس��ت. نخست کسی که بر این نظر، 
آن‌س��ان ک��ه اش�الیرماخر پرداخته 
بود، خ��رده گرفت، هگل بود که ب��ه تصریح گفت که فهم 
اث��ر هنری در بازس��ازی و تصویرس��ازی نیس��ت، بلکه 

در دسترس��ی ب��ه محتوای 
آن اس��ت که همان لوگوس� 
است؛ چه لوگوس با بازیافت 
خویش در اثر هنری اس��ت 
که قالب هنر را برای غلبه بر 

از خودبیگانگی تجربه می‌کند. برای هگل محتوا )لوگوس( 
اصل اس��ت و فقط بازس��ازی صورت آن کفایت نمی‌کند؛ 
بای��د محتوا را بازیافت و تصوی��ر را با آن هماهنگ کرد. 
پس از این، با اندکی تراخی تاریخی، هایدگر� و گادامر� و 
ریکور� از مش��اهیر جریان هرمنوتیک مدرن به سود نظر 
ه��گل� فتوا دادند، گو آنکه بر خلاف هگل نهایتاً از هنر فرا 

نگذشتند.
در آغاز، هایدگر که طرح نویی در هرمنوتیک افکنده بود، 
لوگوس اثر هنری را وارس��ید و چنین نم��ود که بازیافت 
محت��وا، یعن��ی لوگ��وس اثر هن��ری، از یک س��و به معنی 
آن اس��ت که مدرک به آشکارس��ازی و کش��ف نسبتهای 
موجود در عالم اثر هنری می‌پردازد و از س��وی دیگر، به 
این معنی است که وجود، خود را در عالم اثری بر مدرک 
ظاه��ر می‌کند. به هر این دو معنی، لوگوس اثر هنری، به 
تعبیر هایدگر، »به س��خن درمی‌آید«. به »سخن درآمدن« 
به معنی »آش��کار ش��دن« و »اج��ازه ظهور یافتن« اس��ت 
)Heidegger, 1976, p. 66(. نکته اینجاست که »به سخن 
درآمدن« بر س��ر و سامان دادن، س��اختن و ترتیب دادن 
هم دلالت دارد. لذا به س��خن درآمدن، س��امان یافتن در 
یک کلّ جامع، یعنی یک عالم اس��ت. در فرایندی که ادراک 
هن��ری رخ می‌دهد، مدرک لوگوس اثر هنری را درمی‌یابد 
ب��ر اه��داف، علای��ق و  ک��ه 
آرمـانـه��ای یــ��ک فرهن��گ 
مش��ترک و همگان��ی دلال��ت 
می‌کن��د. لوگ��وس اثر هنری 
در هم��هؤ جوان��ب فرهنگی و 

 الف.  لوگوس
 اثر هنری

113

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

5. Martin Heidegger
6. Hans-Georg Gadamer
7. Ricoeur
8. Hegel

1. Friedrich Schleiermacher 
2. Wilhelm Dilthey

3. Emilio Betti
4. logos

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         113 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


حیاتی ظاهر می‌ش��ود. از این‌رو، هایدگر بر آن اس��ت که 
اثر هنری از طریق لوگوس از پیش »س��امان یافته« است. 
لوگ��وس زمینه‌ای را برای ادراک و درون فهمی اثر هنری 
فراهم می‌سازد و بدین ترتیب، به اثر هنری معنی می‌دهد. 
با تفس��یری که هایدگر از لوگوس به عن��وان وجود دارد 
و ب��ا توجه ب��ه اینکه هایدگر عالم را مع��ادل وجود به کار 
می‌برد، به روشنی معنی این قول هایدگر معلوم می‌شود 
که معن��ی اثر هنری نه در مدرک، بلکه در عالم اس��ت. از 
ای��ن‌رو، معنی اثر هن��ری در عالم اثر هن��ری یعنی درون 
نظام هس��تی نهفته در آن ساخته می‌ش��ود: »معنی همان 
چیزی اس��ت که در تفس��یرهای ما )از هس��تی( برساخته 
می‌ش��ود«. لذا می‌توان گفت که قبل از هرگونه تفس��یری، 
عالم اثر هنری در اصل همان »معنی« است که با لوگوس 
به »سخن در می‌آید« و ظهور می‌کند. این بدان دلیل است 
ک��ه م��درک در ادراک اثر هنری همواره خ��ود را در بطن 
عالم تفس��یر می‌یابد و از این‌روس��ت که هایدگر می‌گوید 
که وجود مدرک همچون تفس��یرهایی اس��ت بر یک متن؛ 
معن��ی اثر هنری همان اس��ت که در فرایند آشکارس��ازی 
ظه��ور می‌کند. لذا ج��ای� معنی اثر هنری خ��ود عالم اثر 
هنری است.10 به سخن درآمدن اثر هنری به معنی ظهور 
عالم آن اس��ت که این ظهور، امکاناتی را در برابر مدرک 

می‌گشاید:
حی��ث  آن  از  س��خن،  »اگ��ر 
فه��م  قاب��ل  را  »آنج��ا«  ک��ه 
از  اس��ت  عب��ارت  می‌کن��د، 
اصی��ل  اگزیستانس��یال  ی��ک 

ب��رای گش��وده بودن و آش��کار ب��ودن؛ و اگر این آش��کاری و 
گش��ودگی ب��ا در جهان بودن ق��وام یافته، پس س��خن نیز باید 
هویت��اً نوعی وجود داش��ته باش��د ک��ه »عالمی« اس��ت. قابل 
فه��م بودن »در جهان بودن« خود را همچون س��خن آش��کار 
 می‌کند. طریقی که س��خن خود را عرضه می‌کند، زبان است« 

.)Heidegger, 1955, p. 161(
در اینجا سخن گفتن میراث فرهنگی را به ظهور می‌رساند: 
اصیل‌تری��ن درک م��ا از عالم اثر هن��ری در این حالت رخ 
می‌دهد که طی آن س��خن گفتن اثر هنری به تفشی هستی 
و رخ‌نمایی حقیقت و برقراری نسبت می‌انجامد. اثر هنری 
در این حال متکی‌ بر رموز، اشارات‌ و علائم‌ است و درک‌ 
جمل��هؤ‌ اینها در گرو رمزگش��ایی‌ و تأویلِ‌ هرمنوتیک‌. فهمِ‌ 
عالم هر اثر هنری‌ در بس��تری‌ از علائم‌ و امارات‌ صورت‌ 
می‌گی��رد و در ش��بکه‌ای‌ از نس��بتها و اندر کنش��هایی‌ که‌ 

تحلیل‌گر با محیط‌ خود به‌ معنی ‌وسیع‌ کلمه‌ دارد.11 
در این‌ حال‌، اثر هنری محاکات هس��تی و حقیقت می‌کند. 
هایدگر می‌نویس��د: »هنر محاکات )می‌مس��یس(12 است، 
و نس��بت آن ب��ا حقیقت بر حس��ب ذات مح��اکات اقتناص 
می‌ش��ود« )Heidegger, 1991, Vol. I, p. 171(. هایدگر 
ب��ا تحلی��ل دی��دگاه افلاط��ون در کت��اب جمه��وری )کتاب 
س��وم و کتاب دهم( می‌مس��یس را نخس��ت همچون تقلید 
محاکات  همچ��ون  وس��پس 
»می‌مس��یس  م��ی‌کاود:  وا 
ب��ه معن��ی روگرفت اس��ت، 
و  ک��ردن  عرض��ه  یعن��ی 
ب��ه  چی��زی  ک��ردن  تولی��د 

114

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

9. locus
10 . شاید هایدگر همین نکته را باز در ذهن دارد وبه وجهی دیگر به آن اشاره دارد، آن‌گاه که مقالهؤ 
»هنر و جا )فضا(« را با این عبارت پایان می‌دهد: »همواره ضرورت ندارد که امر واقعی تجسم یابد. 
کافی اس��ت که همین نزدیکی همچون روح مهتزز باش��د«. یعنی بی آنکه به چشم آید، حضور معنایی 
 (Heidegger, 1983, B. XIII, pp. 203-210/Heidegger, 1973, pp. :ومعن��وی داش��ته باش��د. ن��ک

.(Vattimo, 1988, ch. 5) :8-3 و نک)
11. »]نبای��د[ ای��ن‌ واقعیت‌ را کنار نه��اد که‌ فهمیدن‌ خود تنها در نوعی‌ بس��تر نشانه‌شناس��یک‌ فراهم‌ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         114 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


بـاش��ـد«  دیگـ��ری  چـیـ��ز  نـمـــونـ��هؤ  کـ��ه   ش��ـیـوه‌ای 
)Ibid, p. 173(. ام��ا این چیز دیگر همان ایده )آیدوس(13 
است، و از این‌رو هنر به معنی خاصی که در تحلیل هایدگر 
بارز می‌ش��ود، در ایده ک��ه از نظر هایدگر همان هس��تی 
اس��ت )Ibid, p. 182(14 خان��ه دارد، )Ibid, pp. 178ff( و 
چون هنر از آن محاکات دارد، لذا »تفسیر هستی همچون 
آیدوس، تفس��یر حقیق��ت را همچون نامس��توری )الثیا(15 
از پی��ش مف��روض م��ی‌دارد« )Ibid, p. 182(. با این تلقی 

 .)Ibid, p. 186( »می‌مسیس ذات هنر است«
از س��وی دیگ��ر، توصی��ف‌ هرمنوتی��ک هن��ر همچ��ون 
محاکات‌، نه‌ به‌عنوان‌مش��اهدهؤ‌ انفعالی‌ پدیدارهای‌ هنری‌، 
بلکه‌ به‌عنوان‌ تفس��یرِ ساختار اثر هنری مورد توجه‌ قرار 
می‌گیرد.16 توصیف‌ هرمنوتیک هنر‌ اثر هنری را در بستر 
نقله��ا و روایتها یا آنچه‌ پ��ل‌ ریکور »ط��رح‌« نامیده، ‌قرار 
می‌دهد. جایی‌ که‌ نقل‌ و روایت‌ وجود دارد، »مجموعه‌ای‌ 
از رویدادها« هس��ت‌. این‌ توصیف ‌فعّال‌ نسبت‌ میان‌ نقلها 
و روایته��ا را با »طرح‌« برقرار می‌کند؛ یعنی‌ روایت‌ و نقل‌ 
یک ‌سنت‌ خاص‌ در مورد متن‌ و هنرمندی که‌ در آن‌ سنت‌ 
می‌زی��د، زمینه‌ را برای‌ توصیف‌ فعّ��ال‌ فراهم‌ می‌کند، امّا 
گره‌ خ��وردن ‌تِوصیف‌ هرمنوتیک ب��ه‌ محاکات، روایت‌ و 
نقل‌، توصیف ‌فعالی از اثر و عالم هنری به دست می‌دهد که 

در آن‌ معانی‌ هنری‌ )نس��بت‌ 
ب��ه‌ مت��ن‌( نس��بی‌‌اند. از این‌ 
دیدگاه‌، روایت‌ و امر هنری‌ 
اموری‌ نس��بی‌ می‌ش��وند و 
ای��ن‌  برش��رایط‌اند.  مبتن��ی‌ 

مرحل��هؤ‌ اول‌ از توصی��ف‌ هرمنوتیک اثر هنری ‌اس��ت‌. در 
ای��ن‌ مرحله‌ هر اثر هن��ری‌ همچون‌ پدیدار خود را نش��ان‌ 
می‌ده��د و با توصیف ‌فعّال‌ طرح‌بندی‌ می‌ش��ود. هرگونه‌ 
التفات‌ به‌ ابژه‌ در قالب‌ ای��ن‌ طرح‌بندی‌ انجام‌ می‌گیرد. در 
این‌ طرح‌بندی‌ پدیدارهای‌ هنری‌ همچون‌ داده‌هایی‌ در متن‌ 
و بسترِ روایات‌ و محاکات تلقی‌ می‌شوند. بدیهی‌ است‌ که‌ 
در چنین‌ حالتی‌، ابژهؤ هنری‌ جز یک‌ »طرح‌« نیس��ت‌ که‌ در 

بطن‌ و بستر تاریخ‌ فرهنگی‌ وسیع‌تری‌ قرار دارد.
مرحلهؤ‌ دوم‌ از توصیف‌ هرمنوتیک اثر هنری این‌ است‌ که‌ 
برای‌ اموری‌ که ‌درون‌ یک‌ بس��تر نقلی‌ و روایی‌ طرح‌بندی‌ 
می‌ش��وند، پارادایم‌ مناسبی‌ یافت‌ ش��ود. به‌ تعبیر دیگر، 
در این‌ توصیف‌، هر طرح‌ و تفس��یری‌ با پارادایمی‌ نسبت‌ 
دارد. هرمنوتی��ک‌ ‌هنر ‌از آن حیث که‌ با این‌گونه‌ توصیف‌ 
س��روکار دارد، فرایندی‌ است‌ که‌ به‌ »فعل‌« اهمیت‌ می‌دهد 
و»فع��ل‌« را در بطن‌ »روایات‌ و نقلها« محاکات و بررس��ی‌ 
می‌کند و ل��ذا روایت‌ و نقلهای‌ فرهنگی‌ ـ تاریخی‌ در مرکز 

فرایند فهم‌ اثر هنری قرار می‌گیرند.
عال��م هن��ری مجموعه‌ای‌ اس��ت‌ از نس��بتهایی در ش��کل 
متون؛‌ و از آنجا که‌ ه��ر متنی‌ متون‌ دیگر را بازمی‌نماید 
و تغیی��ر می‌دهد، اثر هنری همچون س��احتهایی تودرتو 
جلوه می‌کند و در س��طوح‌ مختلف‌ به‌ انحاء متفاوت‌ عمل‌ 
می‌نمای��د. ی��ک‌ اث��ر هن��ری 
خود همچون‌ متون‌ متعددی‌ 
درمی‌آید و بالعکس‌ چند اثر 
می‌ت��وان ‌متن��ی‌  را  هن��ری 
واح��د تلقی‌ ک��رد، زیرا متن‌ 

115

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

13. eidos
14. هایدگر توج��ه می‌دهد که نزد افلاطون هنر 
دور از س��احت وج��ود )آیدوس( اس��ت. برای 
وی می‌مس��یس به معنی تقلید نمی‌تواند تولید یا 
بازآفرینی باش��د، زیرا در برداش��ت افلاطونی ـ 
یونانی می‌مس��یس »با وضعیت فاصله« داشتن 
.(Ibid, p. 185) می‌ش��ود  معن��ی  وج��ود  از 

می‌آی��د... اینک��ه‌ دالّ‌ ب��ر مدل��ول‌ دلال��ت‌ دارد؛ 
اینکه‌ آگاهی‌ می‌تواند پدید آید و واقعیت‌ داش��ته‌ 
باش��د فقط‌ در بس��تر علائ��م‌ امکان‌پذیر اس��ت‌. 
فهمی��دن‌ یک‌ علام��ت‌... با فه��م ‌عِلائ��م‌ دیگری‌ 
 ک��ه‌ قب�الً فهمی��ده‌ ش��ده‌اند امکان‌پذی��ر اس��ت«

.(Volshinov, 1986)‌
12. mimesis

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         115 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


تنه��ا از ای��ن‌رو وجود دارد ک��ه‌ ادراک‌، خوان��ده یا دیده‌ 
یا ش��نیده‌ یا فهمیده‌ می‌ش��ود. لذا به‌ تعبی��ر باختین‌17 در 
ی��ک‌ متن‌ ثانوی ـ که‌ مجموعه‌ای‌ ‌از تحلیل‌، نقد و تفس��یر 
اس��ت ـ ش��کل‌ می‌گیرد. هنره��ا‌ در متون‌ فرهنگی‌ ش��کل‌ 
می‌گیرن��د و مرزه��ای‌ خود را ب��ا بافت‌ وی��ژهؤ‌ روایتها و 
نقلها مش��خص‌ می‌کنند. اگر اثر هنری، این‌گونه‌ در گروِ 
بس��ترهای‌ فرهنگ��ی‌ و تاریخی‌ فهمیده ش��ود، آن‌گاه ‌اثر 
هنری نخس��ت‌ همچون‌ ی��ک‌ حکایت ی��ا رخدادگی )آنچه‌ 
رخ‌ داده‌( ظاهر می‌ش��ود و س��پس‌ همچون‌ س��خن گفتن 
)درباره‌آنچ��ه‌ رخ‌ داده‌(. در ادام��ه ب��ه منظ��ور تمهی��د 
 بحث هم‌س��خنی با اثر هن��ری ناگزی��ر از مختصر بحثی 

در این باره‌ایم. 
 ب��ه ‌نظر ریک��ور حکای��ت »توصیف‌ 
نتیج��هؤ‌ افع��ال‌ و تجارب��ی‌ اس��ت‌ که‌ 
انجام‌ یافت��ه‌ و تعدادی‌ م��ردم‌ خواه‌ 
عقل��اً و خواه‌ تخیل��اً آن‌را پذیرفته‌اند 
کرده‌ان��د«  منتق��ل‌  یکدیگ��ر  ب��ه‌  و 
م��ردم‌   .)Ricoeur, 1984, p.150(
در وضعیته��ای‌ گوناگ��ون‌ و متغی��ری‌ قرار دارن��د و نوع‌ 
واکنش‌ آنها داس��تان‌ روایی‌ را ش��کل‌ می‌ده��د و به‌ انجام‌ 
می‌رس��اند. هنر‌ یک‌ داس��تان‌ روایی‌ اس��ت‌ و در تعاطی‌ و 

تواطی‌ زمان‌ ش��کل‌ می‌گیرد 
و ب��ه‌ ادراک‌ درمی‌آی��د. این 
‌س��خن‌ در مورد هنر‌ صادق 
اس��ت‌، زیرا ای��ن ‌روایات‌ و 
حکایات‌اند ک��ه‌ به‌ هنر‌ معنی‌ 

می‌دهند. هنر زبانی‌ و ممتَّن‌ اس��ت‌ و با نشانه‌ها سروکار 
دارد. همی��ن‌ ویژگیها از هنر‌ صورتی‌ زمان‌مند و فرهنگی‌ 
با بستری‌ روایی‌ وتاریخی‌ می‌سازد. به علاوه،‌ اثر هنری 
را می‌توان‌ از دو دیدگاه‌ فهمید: درون‌فهمی‌ و برون‌فهمی؛‌ 
یعن��ی‌ اثر هنری ظاهری‌ دارد و باطن��ی‌. امّا ظاهر و باطن‌ 
اثر هنری حس��ب‌ اختلاف‌ منظری‌ اس��ت‌ که‌ به‌ لحاظ‌ نقلها 
وروای��ات‌ مختلف‌ برای‌ ناظر حاصل‌ می‌ش��ود. اینکه‌‌ چه‌ 
چی��زی ظاهر اس��ت‌ و چ��ه‌ چی��زی باطن،‌ خود به‌ بس��تر 
فرهنگ��ی‌ و تاریخ��یِ‌ هنرمند‌ بس��تگی‌ دارد. این مس��تلزم 
قبول چند تفسیری‌ بودن‌ اثر هنری به مثابهؤ ویژگی‌ اصلی‌ 

و به‌ تعبیری‌ تنها ویژگی‌ آن است‌.
اما بحث‌ از اینکه‌ چش��م‌اندازهای‌ ظاه��ری‌ و باطنی‌ به اثر 
هنری‌ دو نوع‌ یا بلکه‌ بیشتر روایت‌ و نقل‌ هستند، به‌ تفاوت‌ 
میان‌ روایت‌ به ‌عنوان‌ »حکایت‌« وروایت‌ به ‌عنوان‌ »سخن 
گفت��ن‌« باز می‌گ��ردد. از یک‌ دیدگاه‌ س��اختارهای‌ روایی‌ 
در تاری��خ‌ فرهنگ‌ بش��ر وج��ود دارند و از س��وی‌ دیگر، 
س��اختارهای‌ روای��ی از خارج‌ ب��ر تاریخ‌ و فرهنگ‌ بش��ر 
تحمیل‌ می‌ش��وند. از یک‌ س��و، حیات‌ بش��ری‌ با روایاتی‌ 
ش��کل‌ می‌گی��رد که‌ از حی��ات‌ او جدا نیس��تند واز س��وی‌ 
دیگر، روایاتی‌ هس��تند که‌ با گذر زم��ان‌ تکوین‌ می‌یابند.
پل ‌ریک��ور روایت را هم‌ زنده‌ می‌داند‌ و ه��م‌ منقول‌ )گفته‌ 
شده‌(، هم‌ از درون‌ می‌آید و 
هم‌ از برون‌. بنابراین،‌ دیدگاه‌ 
ک��ه از آن ب��ه روایتگرایی18 
حال��ت‌  در  می‌کنن��د،  ی��اد 
توالی ‌تاریخ��ی‌ ویژگی‌  کلی‌ 

116

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

ـ که‌ مجموعه‌ای‌ مش��ترک‌ از شرایط‌ عام‌ و قابل‌ 
دسترس��ی‌ اس��ت‌ ـ تعریف‌ می‌ش��ود. تحت‌ این‌ 
ش��رایط‌ ام��کان‌ تولید معرف��ت ‌همگان��ی‌ و قابل‌ 
تجدید نظر از طریق‌ تفس��یر ممکن‌ می‌شود. این‌ 
تفس��یرها در پرتو تفس��یرهای‌ دیگر و بهتر نیز 
قابل‌ تجدید نظرند«.
17. Bakhtin

15. alethia
16. ای��ن‌ تفس��یر کرانمن��د نیس��ت ودر نس��بت 
هم‌سخنی میان اثر هنری و مخاطب آن براساس 
می‌ش��ود:  تعمی��ق  و  تجدی��د  هرمنوتی��ک  دور 
»تفس��یر در دور هرمنوتیکی‌ ص��ورت‌ می‌گیرد 
و ل��ذا دوری‌ نامتعی��ن‌ و از چش��م‌اندازخاصی‌ 
اس��ت‌. این‌ دوری‌ بودن‌ با ض��رورت‌ِ یک‌ زمینه‌

ب.  هنر و 
حکایت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         116 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


گزارش��ی‌ و روایی‌ دارد و روایت‌ فقط‌ بر دس��تاوردهای‌ 
زمانی‌ اعمال‌ می‌ش��ود. به ‌نظ��ر ریکور رابط��هؤ‌ روایت‌ با 
زمان‌ انکارنش��دنی‌ اس��ت‌. از نظر او دریافتن‌ نسبت‌ میان‌ 
»زم��ان‌ عالم‌« و »زمان‌ فردی‌«، یعن��ی‌ زمانی‌ که‌ آدمی‌ در 
نفس‌ خویش‌ می‌یابد، محال‌ اس��ت‌. زمان‌ عالم‌ فقط از راه‌ 
روایی‌ و ش��اعرانه‌ با زمان‌مندی ‌قائم‌ به‌ س��وژه‌ سازگار 
اس��ت‌. در روایت‌ و گزارش‌ اس��ت‌ که‌ ما می‌توانیم‌ نسبت‌ 
می��ان ‌مابعدالطبیعهؤ‌ زم��ان‌ و جنبهؤ‌ انس��انی‌ و هرمنوتیک‌ 

آن‌را قائل‌ شویم‌.
ریکور حیات‌ را زنده‌ می‌داند، ولی‌ حکایت را گزارش‌ شده‌ 
و منقول‌ )Ricoeur, 1991, p. 25(. از نظر او افعال ‌انسان‌ 
همواره‌ در مرزهای‌ سرگذش��ت‌ِ ش��خص‌ و گزارش��های‌ 
زندگ��ی‌ او قرار دارن��د و اینها همه‌ در یک‌ بس��تر فرهنگی‌ 
است‌. زمان‌ ویژگی‌ اصلیِ‌ »تجربهؤ‌ انسان‌ است‌«، امّا زمان‌ 
با گزارش‌ و روایت‌‌ »صیرورت‌ انس��ان‌« را نشان‌ می‌دهد 
و از س��وی‌ دیگر، »گزارش‌ و روایت‌ هم‌ وقتی‌ معنی‌ کامل‌ 
خود را به‌دس��ت می‌آورند که‌ ش��رط‌ وجود زمانی‌ محقَّق‌ 

.)Ricoeur, 1984, Vol. I, p. 52( »باشد
روایت‌ به‌ گذش��ته‌ و آینده‌ شکل‌ می‌دهد و معنی‌ منسجمی‌ 
از هوی��ت‌ می‌س��ازد. به‌دلیل ‌هویت‌ نقل��ی‌ و روایی‌ تجربهؤ‌ 
انسان‌ می‌توان‌ فاصلهؤ‌ میان‌ حیات‌ زنده‌، حکایت و روایت‌ 

گفته ‌ش��ده‌ را نادیده‌ گرفت‌، 
زی��را حیات‌ م��ا ب��ا حکایتی‌ 
که‌ دربارهؤ‌ خ��ود می‌گوییم،‌ 
زن��ده‌  و  می‌ش��ود  معق��ول‌ 
اس��ت‌. ریکور می‌کوش��د تا 

گ��زارش‌ و روای��ت‌ را مح��اکات‌ عمل‌ و طرح‌من��دی‌ بداند. 
به‌نظ��ر او، ب��رای‌ ارس��طو روایت‌ گونه‌ای‌ مح��اکات‌ عمل‌ 
و تولید یا س��اماندهی‌ حوادث‌ در یک‌ ط��رح‌ یا طرح‌مندی‌ 
)میت��وس‌(19 اس��ت‌ )Ibid, p. 34(. ط��رح‌ ترکیب��ی‌ اس��ت‌ 
از ح��وادث‌ متکث��ری‌ ک��ه‌ حکای��ت ‌واحدی‌ را می‌س��ازند. 
 ای��ن‌ حکای��ت ‌ ی��ک‌ کُلّ‌ اس��ت‌ و چی��زی‌ را بی��ان می‌کن��د 
)Ibid, p. 25(؛ گرچه‌ در این‌ چیز با تردید نگریس��ته‌ شود 

.)Ibid, p. 31( و آن‌را اموری‌ تخیلی‌ ‌دانند
ریکور می��ان‌ »قلمرو واقع‌« که‌ به‌ رفتار مربوط‌ می‌ش��ود 
و عال��م‌ و تجربهؤ‌ زنده‌ را می‌س��ازد و »قلمرو خیال‌« که‌ به‌ 
ش��عر مربوط‌ است،‌ فرق می‌نهد و س��پس‌ برای‌ محاکات‌ 

سه‌ معنی‌ قائل‌ می‌شود:
1. ارتب��اط‌ می��ان‌ قلم��رو واق��ع‌ و قلم��رو خی��ال‌ ب��ا گذارِ 
طرح‌من��دی‌ به‌ ح��وزهؤ‌ عمل‌ و افعال ‌انس��ان‌؛ ای��ن‌ معنی‌ با 
حوزهؤ‌ فرهن��گ‌، فعل‌ و نمادگرایی‌ در ارتباط‌ اس��ت‌. عالمِ‌ 
آن‌ عالمِ‌ افعال ‌اس��ت‌ و فعل‌ آدمی‌ واسطهؤ‌ ارتباط‌ این‌ عالم‌ 

است‌. این‌ معنی‌ از سه‌ ویژگی‌ بهره‌مند است‌:
الف. یک‌ شبکهؤ مفهومی‌ است‌ که‌ به‌ تشخیص‌ یک‌ »حوزهؤ‌ 
فعل‌« می‌انجامد. طرح‌مندی‌ همواره‌ در »ادراک‌ قبلیِ‌ عالم‌ 
افعال‌ و س��اختارهای‌ با معن��ی‌‌، منابع‌ نمادی��ن‌ و ویژگی‌ 

.)Ibid, p. 55( زمانی‌ آن‌« بنا شده‌ است‌
ایـــ��ن‌  دوم‌  ویـــژگـ��ی‌  ب‌. 
اس��ت‌ ک��ه‌ آن‌ فع��ل‌ روای��ت‌ 
»ح��وزهؤ  یعن��ی‌  می‌گـ��ردد؛ 
فع��ل‌« از قب��ل ‌ش��امل‌ منابع‌ 
»علائـ��م‌«،  نظیـ��ر  نمادیـ��ن‌ 

117

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

18. narrationism
19. mythos

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         117 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


»قواع��د« و »هنجار«هاس��ت‌. ریک��ور می‌گوی��د ک��ه‌ ای��ن 
می‌کن��د  میسّ��ر  را  فع��ل‌  ح��وزهؤ  درون‌فهم��یِ‌   ‌ویژگ��ی‌ 

.)Ibid, p. 57(
ج. ویژگی‌ سوم‌ »بازشناسی‌ ساختارهای‌ زمانی‌ است‌ که‌ 
به‌ روایت‌ یا گزارش ‌می‌خوانند« )Ibid, p. 59(؛ یعنی‌ خود 
فعل‌ که‌ در محاکات‌ بازنموده‌ می‌شود، شاملِ‌ ساختارهای‌ 
زمانی‌ اس��ت‌ و این‌ زمان‌ فعل‌ را ش��کل‌ می‌دهد. در اینجا 
مش��اهده‌ می‌شود که ریکور از ساختگرایی‌ روایی‌ فاصله‌ 
می‌گیرد، زیرا به‌نظر او فعل‌ با س��اختار زمان‌مندی‌ تعینّ‌ 
می‌یابد ک��ه‌ باید نقل‌ و روایت‌ گردد. این‌ س��اختار زمانی 
‌همان‌ اس��ت‌ که‌ آگوس��تین‌20 دربارهؤ‌ حضور گفته‌ اس��ت‌: 
حضور گذش��ته‌، حضور حال‌ و حض��ور آینده‌. به‌ تعبیر 
دیگ��ر، هر فعلی‌ تلویحاً ش��امل‌ این‌ بُعد زمان��ی‌ یعنی‌ فعل‌ 
حاضر در گذش��ته‌، حال‌ و آینده‌ است‌. فعل‌ بالقوه‌ شامل‌ 
یک‌ ساختار روایی‌ است‌ و مفهوم‌ فعل‌ آن‌را بازمی‌نماید. 
از نظر ریک��ور این‌ معنیِ‌ محاکات‌ عبارت اس��ت از »تقلید 
ی��ا بازنمایی‌ فعل‌ نخس��ت‌‌ که فهمیدن‌ آن چیزی اس��ت‌ که‌ 
از لح��اظ‌ معنی‌شناس��ی‌، نظام‌ نمادی��ن و زمان‌مندی‌ فعل‌ 
انس��ان‌ اس��ت‌. براس��اس‌ ای��ن‌ پیش‌فهم��ی‌، که‌ ه��م‌ برای‌ 
ش��اعر و هم‌ برای‌ خوانندهؤ او مشترک‌ است‌، طرح‌مندی‌، 
 و هم��راه‌ با آن‌ محاکات‌ متنی‌ و ادبی، ‌س��اخته‌ می‌ش��ود« 

.)Ibid, p. 64(
مح��اکات‌  دوم‌  معن��ی‌   .2
س��اماندهی‌  ی��ا  آفرین��ش‌ 
حوادث‌ است‌. این‌ واسطه‌ای‌ 
اس��ت‌ میان‌آنچ��ه‌ س��ابق‌ بر 

داستان‌ خیالی‌ است‌ و آنچه‌ لاحق‌ به‌ آن است‌.
این‌ معنی‌، فع��ل‌ را در متن‌ بازمی‌نمایاند و به ‌قول‌ ریکور 
»س��لطنت‌ چنان‌که‌ گویی‌... س��لطنت‌ِ داس��تان‌ )خیالی‌( را 
برمی‌گش��اید«. »سلطنت‌ِ چنان‌که‌ گویی‌« هم‌ داستان‌ را در 
برمی‌گی��رد و هم‌ تاریخ‌نگاری‌ را. و هرچن��د روایات‌ آنها‌ 
از لح��اظ‌ تخیلی‌ ب��ودن‌ تفاوت‌ دارد، ولی‌ ه��ر دو پارادایم‌ 
واح��دی‌ دارن��د: طرح‌من��دی‌. بازنمایی‌ فع��ل‌ در متن‌، حد 
وس��طِ‌ میان‌ پیش‌فهمی‌ )س��ابق‌( فعل‌ و پس‌فهمی‌ )لاحق‌( 

.‌)Ibid( فعل‌ در متن‌ است
3. معنی‌ سوم تعاملِ‌ عالم‌ متن‌ با عالم‌ خواننده‌ و شنونده 
اس��ت‌‌. این‌ معنی‌ ناظر اس��ت‌ به‌ نسبت‌ س��وژهؤ خواننده‌ و 
روای��ت‌. ریکور »ط��رح‌« در اصطلاح‌ ارس��طو را از حالت‌ 
پایای��ی‌ )اس��تاتیک‌( خارج‌ ک��رده‌ و آن‌را پوی��ا )دینامیک( 
کرده‌ اس��ت‌. »ط��رح‌« وقتی‌ کامل‌ می‌ش��ود ک��ه‌ روایت‌ از 
س��وی‌ خواننده‌ یا ش��نونده‌ دریافت‌ گ��ردد. حتی‌، روایت‌ 
وقتی‌ روایت‌ اس��ت‌ که‌ خواننده‌ یا ش��نونده‌ای‌ به‌ آن‌ شکل‌ 
مجدد بخش��د. لذا معنی‌ روایت‌ و تغییر شکل‌ آن‌ برای‌ هر 
کس��ی‌ از تعام��ل‌ »عالم‌ متن‌ و عالم‌ ش��نونده‌ ی��ا خواننده‌« 

 .)Ibid, pp. 70-71( به‌دست می‌آید
اما این‌ نظر چه‌ کارب��ردی‌ در فعل و کار هنر دارد؟ عمدتاً 
نظر ریکور در دو مورد کارآمد اس��ت: یکی در توصیفها 
و ارزیابیه��ای م��ا در تاریخ 
هنر بر اساس نقش روایت، 
و دیگ��ری در نس��بت بی��ن 
اث��ر،  وارزش��های  روای��ت 
قال��ب  ی��ا  حرک��ت  س��بک، 

118

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

20. Saint Augustine

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         118 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


هن��ری. در مورد اول بس��یاری از مباحث ب��ا تاریخ‌مندی 
پیوند می‌خورد. با این همه بسیارند بحثهایی که با اشکال 
هنری و به‌خصوص ب��ا ادبیات و فعالیت هنری مرتبط‌اند 
)Petersson, 1990 / Prince, 1982(. در نظری��ه‌ روای��ت‌ 
به‌طور کلی‌ هن��ر همچون‌ تاریخ‌ دارای‌ روایاتی‌ اس��ت‌ که‌ 
از‌ اموری‌ س��خن‌ می‌گویند، امّا این‌ روایات‌ بیانِ‌ فرهنگ‌ و 
حوادث‌ ویژه‌اند. هنر دراین دیدگاه‌ نه فقط ناظر به‌ گذشته‌ 
اس��ت،‌ بلکه اکنون نیز زنده است، و دیگر سوژهؤ ‌هنری را 
خ��ارج‌ از بس��تر لحاظ‌ نتوان‌ کرد و اثر هن��ری‌ را فراتر از 
آنچه‌ در فرهنگ‌ و زبان‌ روایت‌ می‌ش��ود، نمی‌توان‌ یافت‌. 
سوژهؤ‌ هنری ـ چه‌ رسد به‌ سوژهؤ ‌تحلیل‌گر و ناظرـ درگیر 
روایات‌ و گزارش��هایی اس��ت‌ که‌ با یکدیگ��ر درگیرند. در 
این‌حال‌، س��وژهؤ‌ هنری‌ با نموده��ای‌ آگاهی‌ خود روبه‌رو 
نیس��ت،‌ بلکه‌ با فرایند یا نس��بت‌ عمل‌ با روای��ت‌ )به‌معنی‌ 
ریک��وری‌( روبه‌روس��ت‌. در ای��ن‌ فراین��د ی��ا نس��بت‌ که‌ 
پویاس��ت، افعال ‌به ‌صورت‌ رفت��ار و اعمال‌ معنی‌ دارند و 
مت��ون‌ ـ که‌ به‌ حوزهؤ فعل‌ )ب��ه‌ معنی‌ ریکوری‌( مربوط‌اند ـ 

در بستر روایی‌ مناسب‌ خود مفهوم‌ می‌شوند.
در این‌ تلقی‌، س��اختار یا ذوات‌ غیر تاریخی‌ و نازمان‌مند 
حذف‌ می‌ش��وند و به‌جای‌ آن‌، بازشناسی‌ ماهیت‌ امکانی‌ 
وتاریخیِ‌ اعمال‌ فرهنگی‌ و منابع‌ اثر هنری‌ اهمیت‌ می‌یابد. 
ای��ن‌ بدان‌ معنی‌ اس��ت‌ که‌ اث��ر هنری از طری��ق‌ طرح‌مندی‌ 
س��اخته‌ می‌ش��ود. از آن ‌رو ‌که‌ هنر، چون‌ تاریخ‌، روایی‌ 
اس��ت‌ و در بس��تری‌ فرهنگ��ی‌ و فراین��دی‌ تاریخ��ی‌ ب��ا 

ویژگیهای‌ سیاسی‌ و اجتماعی‌ خاص‌ ایجاد می‌شود.
بدی��ن‌ تـرتیـ��ب،‌ مش��ـاهده‌ می‌ش��ود ک��ه‌ در توصی��ف 

هرمنوتی��ک‌ هنر و اث��ر هنری‌، با نق��ل‌ کلام‌ از آگاهی‌ به‌ 
زبـ��ان، فرهن��گ‌ و روایت‌، هن��ر ‌به‌ امری روای��یِ‌ ممکن‌ 

تبدیل‌ می‌شود. 
امّ��ا هرمنوتی��ک‌ هن��ر راه��ی‌ را نیز 
می‌گش��اید که‌ ه��م‌ ویژگ��ی‌ انتقادی‌ 
‌دارد و هم‌ ویژگ��ی‌ همدلانه‌. در این‌ 
راه‌‌، نه س��وژهؤ ‌معرفت��ی‌ و نه‌ تجربهؤ‌ 
هن��ری هی��چ ی��ک‌ مح��ور نیس��تند، 
بلک��ه‌ س��خن‌ مح��ور اس��ت‌. در این‌ 
راه‌، بس��ترهای‌ فرهنگ��ی ـ تاریخ��ی‌ به‌معنی‌ وس��یعِ‌ کلمه‌ 
در هن��ر ‌دخیل‌ می‌ش��وند و هنرمند با برقراری نس��بتهای 
اگزیستانس��یال در عالم هنری خود ب��ه آفرینش و اظهار 
اثر هنری می‌پ��ردازد و چنان‌که خواهد آمد، در اتیان این 

مهم از همدلی بهرهؤ وافی و کافی می‌برد. 
این‌ الگو ابعاد زمانی‌ هر تحلیل‌ فرهنگی‌ را باز می‌شناسد و 
از این‌رو، هر بیانی‌ از هنر ‌در بستر وضعیت ‌یافتگی‌ معنی‌ 
دارد و زمان‌مند اس��ت‌. در اینجا زیبایی‌شناسی‌ دیگر یک‌ 
شیوهؤ‌ واحد نیست‌ و از ساختار علمی‌ به ‌معنی‌ مدرن‌ کلمه‌ 
بی‌بهره ‌است‌. زیبایی‌شناسی‌ با شیوه‌های‌ مختلف‌ تفسیر 
مواجه‌ اس��ت‌ که‌ هر یک‌ در مع��رض‌ تعارض‌ دیگری‌ قرار 
می‌گیرن��د. در این حال‌ تحلیل‌ اثر هنری عبارت‌ می‌ش��ود 
از: »یک‌ صورت‌ نس��بی‌ از فهمیدن‌ که‌ در آن‌ همه‌ اجزا به‌ 

نحو فعّال‌ در تفسیر فرهنگها درگیر می‌شوند«.
بدین‌س��ان‌، در الگوی‌ هرمنوتیک‌، به‌ج��ای‌ آنکه‌ یک‌ عقل‌ 
لااقتض��ا و یک ‌س��وژهؤ‌ بی‌ط��رف‌ به‌ تفس��یر )ابژکتیو( اثر 
هن��ری مب��ادرت‌ ورزد، کثرت��ی‌ فرهنگی ‌وج��ود دارد که‌ 

119

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 ج. هنر و 
سخن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         119 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


مقتضای‌ تفاسیر مختلف‌ از اثر هنری است.
با این مقدمات، اکنون به هم سخنی با 
اثر هنری می‌رسیم که پاسخی است 
ب��ه این پرس��ش اصیل ک��ه: چگونه 
می‌توان به آنچه اثر هنری، همچون 
منص��هؤ ظه��ور هن��ر و کار هنرمند، 
حامل آن اس��ت، راه یافت و در عالم 
اث��ر هنری بار یافت؟ اثر هنری همچون متن، عالمی را در 
برابر ما می‌گش��اید و چون چنان‌که گادامر می‌گوید، متن 
و عالم هنری از حیات برخوردار اس��ت ، همچون دیگری 
برابر من است و چنان‌که من آن را خطاب می‌کنم، آن نیز 
مرا خطاب می‌کند. اثر هنری مرا همچون یک »تو« خطاب 
می‌کند. در این دور هرمنوتیک من و اثر به هم‌سخنی اندر 
می‌ش��ویم و از این راه به‌ ساحت‌ حضور نزدیک‌. در این 
ح��ال، چنان‌که اثر با من قوام می‌یابد، »من‌« هم بدان‌ قوام‌ 
می‌یابم و بدان‌ قیام‌ می‌کنم. من مجال‌ می‌دهم‌ تا اثر‌ سخن‌ 
گوی��د و اثر نیز مرا به هم‌س��خنی با خود ف��را می‌خواند. 
در این میان، نس��بت‌ اهمی��ت‌ می‌یابد: نس��بت‌ِ میان‌ من‌ و 
اث��ر هن��ری. »روایت‌ ه��ر یک‌ از طرفی��نِ‌ نس��بت‌، روایتی‌ 
اس��ت‌ از حقیقت‌« و این‌، به‌ قول‌ باختین‌، »چندتفس��یری‌« 
و »چندآوایی‌« بودن ‌اس��ت‌. بنابر‌این، آگاهی هنری ‌همان‌ 

»اثر«ی‌ بودن‌ )شدن(‌ است‌.  
هم‌س��خنی ب��ا اثر هن��ری در عین حال تکیه‌ ب��ر »فهمیدن‌« 
ی��ا »درون‌فهمی‌« )به‌معن��ی‌ تقدم‌ دادن‌ ب��ه‌ »تجربهؤ‌ زنده‌«( 
اث��ر هن��ری اس��ت؛ و در ای��ن‌ ح��ال‌، ب��ه ق��ول باختی��ن‌، 
 فهمی��دنِ‌ »من‌« در ترابط‌ و اندر کن��ش‌ با اثر‌ معنی‌ می‌یابد 

)Todorov, 1984, p. 17(؛ یعن��ی‌ هم‌س��خنی‌ همان‌ط��ور 
که‌ اش��اره‌ ش��د، یک ‌نس��بت‌ است‌: نس��بت‌ میان‌ من‌ و اثر 
هنری. در نس��بت‌ من‌ و اثر، من‌ همچون‌ س��وژهؤ مس��تقل‌ 
از می��ان‌ می‌روم و در عوض، ‌همچون‌ یک‌ نس��بت‌ ش��کل‌ 
می‌گی��رم. م��ن‌ با اثر نس��بت دارم. باختین‌ این‌ نس��بت‌ را 
 .‌)Ibid, pp. 21-22( در آث��ار خ��ود بررس��ی‌کرده‌ اس��ت
او در یک��ی‌ از آثار اولیهؤ‌ خود، نس��بت‌ میان‌ نویس��نده‌ را 
با قهرمانان‌ داس��تانی‌ که ‌می‌نویس��د، بررسی‌ می‌نماید و 
نش��ان‌ می‌دهد که‌ چگونه‌ در این‌ نس��بت‌ اثر هنری‌ ش��کل‌ 
می‌گیرد؛ نویس��نده‌ و قهرمان��ان‌ داس��تانِ‌ او اجزای متن‌ 
و اثر هنری‌اند. نویس��نده‌ می‌کوش��د که ‌خود را خارج‌ از 
ظرف‌ِ زمانی‌ داس��تان‌ و حوادث‌ِ قهرمانانی‌ که‌ می‌آفریند، 
قرار ده��د )Bakhtin, 1990, p.12(. این‌ خارج‌ ایس��تادن‌ 
و ن��گاه‌ از خارج‌ یا فراماندن‌ نویس��نده‌ از اثر هنری‌ِ خود، 
نوعی‌درگیری‌ او با قهرمانان‌ داستان است‌ که‌ بر‌خلاف‌ او 
در ظرف‌ زمانی‌ خاص��ی‌ حوادث‌ را می‌آفرینند. از این‌رو 
نویس��نده‌ و قهرمانان‌ داس��تان‌ مکمل‌ یکدیگر می‌ش��وند. 
باختین ‌بر اساس‌ همین‌ نسبت‌ میان‌ نویسنده‌ و قهرمانان‌ 
داس��تانِ‌ خود، نس��بت‌ میان‌ من‌ و اثر را بررس��ی‌ می‌کند 
و می‌گوی��د که‌ »من‌« نمی‌تواند خ��ارج‌ از ظرف‌ زمان‌ و به‌ 
صورت‌ سوژه‌ای ‌انتزاعی‌ تلقی‌ شود، زیرا من‌ ناقص‌ است‌ 
و همیشه‌ در حال‌ خودسازی‌ در بستر فرهنگی‌ است‌ و لذا 

امری‌ ناتمام است‌. من در گرو اثرم و اثر در گروِ من:
»من‌ هم��واره‌ چیزی‌ را می‌بینم‌ و می‌شناس��م‌ ک��ه‌ او خارج‌ از 
جای��گاه‌ خود و فراس��ویی‌ ک��ه‌ در برابرِ من‌ اس��ت،‌ نمی‌تواند 

.)Ibid, p. 14( »خودش‌ را ببیند

120

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 د. هم‌سخنی
با اثر هنری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         120 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


نس��بت‌ میان‌ م��ن‌ و اثر هنری‌ حدود ال��زام‌ آوری‌ را برای‌ 
فهمیدن‌ مش��خص‌ می‌کند و برای‌ تبیی��ن‌ آن‌ مرز می‌نهد. 
ب��ه نظر باختین‌ هر فهمیدنی‌ ناش��ی‌ از تقاب��ل‌ میان‌ فرد و 
اثر هنری است؛ هر فهمیدنی ‌دیالوژیک‌ است‌، زیرا فرایند 
فهمی��دن‌ در بس��تر هم‌س��خنی‌ ش��کل‌ می‌گی��رد و کانون‌ 
آن‌ همانا تحلیلِ‌ س��خن ‌اس��ت‌. سخن اس��اس‌ تحلیلِ‌ فعل‌ 
ارتباطی‌ یا پیوند اس��ت‌ و همواره‌ پاس��خی‌  به‌ یک‌ س��خن 
‌دیگر است‌. سخن ادا می‌شود و همین‌ ویژگی‌ ادای‌ِ سخن 

از مهم‌ترین‌ جنبه‌های‌ هم‌سخنی ‌است‌.
ادای‌ سخن‌ در ظرف‌ زمان‌ و مکان‌ صورت‌ می‌گیرد و هر 
چند از س��اختارهای‌ دس��تور زبانی‌ برخوردار است‌، امّا 
انتزاعی‌ نیست‌. در ادای‌ سخن، گوینده‌ و شنونده‌ به‌ خود 
س��خن‌ )آنچه‌ به‌ طور زنده‌ در ظرف‌ زمان‌ و مکان‌ ش��کل 
‌می‌گیرد( توجه‌ دارند. ادای‌ س��خن در حضور س��خنهای‌ 

دیگر ظهور می‌کند‌ و آنها را مفروض‌ می‌گیرد:
»)ادای‌ س��خن( ن��ه‌ فق��ط‌ وجود یک‌ نظ��ام‌ زبانی‌ را ک��ه‌ از آن‌ 
اس��تفاده‌ می‌کن��د مفروض‌ می‌گی��رد، بلکه‌ س��خنهای‌ دیگر را 
نی��ز مفروض‌ می‌گیرد، س��خن خ��ود و دیگران‌ که‌ می��ان‌ آنها 
یک‌ نس��بت‌ برقرار اس��ت‌... یک‌ س��خن حلقه‌ای‌ اس��ت‌ در 
 سلس��لهؤ‌ س��خنها ک��ه‌ به‌ نح��و پیچیده‌ای‌ ش��کل‌ یافته‌ اس��ت‌« 

.)Bakhtin, 1986, p. 69(
هر س��خنی‌ در پیوند با س��خنهای‌ دیگر ادا می‌ش��ود و در 
پاسخ‌ به‌ آنهاست‌ )Ibid, p. 91(. نه‌ فقط ‌هر سخن‌ پاسخی‌ 
است‌ به‌ س��خنهای‌ دیگر، بلکه‌ یک‌ س��خن ‌ زمینهؤ‌ ظهور و 
ادای‌ س��خنهای‌ دیگ��ر را ه��م‌ فراهم‌ م��ی‌آورد. فهمیدن‌ و 
تبیی��ن‌ مبتنی‌ بر س��خن اس��ت که‌ در بس��تری‌ فرهنگی‌ ادا 

می‌ش��ود. به‌ ق��ول‌ باختین‌، ابژهؤ مس��تقیم‌ فهمی��دن‌ همانا 
سخن‌ است‌.

»ه��ر فهمی��دنِ‌ درس��ت‌، ذات��اً دیالوژی��ک‌ اس��ت‌. فهمی��دن‌ 
گفتگ��و«  ش��یوهؤ‌  همچ��ون‌‌  س��خن  ادای‌  از  اس��ت‌   عب��ارت 

.)Volshinov, 1986, p. 102(
این‌ رأی مس��تلزم همان دور هرمنوتیک‌ است‌ که از طریق 
آن فهمیدن‌ تدریجاً ژرف ‌می‌شود و هم‌سخنی خود را ‌ در 
فرایند گفتگو آش��کار می‌سازد. فهمیدن‌ یک اثر هنری یک‌ 
وضع‌ انفعالی‌ نس��بت‌ به‌ سخن هنرمندان‌ یا احیای تجربهؤ 
هنرمندان‌ در خویش‌ نیست‌، بلکه‌ بازگردانی‌ آن‌ تجربه به‌ 
مفاهیم‌ و ارزش��یابیهای‌ جدید ‌است‌. احیا و تجدید تجربهؤ‌ 
هنرمندان برای‌ »من‌« ممکن‌ نیس��ت،‌ زی��را وضعیت‌ِ افراد 
دیالوژیک‌ اس��ت‌ و لذا امکان‌ ندارد که‌ تجربهؤ هنرمندان را 
بدون‌ تفس��یر مجدد و مفهوم‌بندی‌ دوباره‌ در درون‌ خود 
تجرب��ه‌ کرد. س��خنِ هنرمندی‌ که‌ »من‌« با »او« هم‌س��خن 
می‌ش��وم‌، تنه��ا با تفس��یر ب��رای‌ »م��ن‌« تجربه‌ می‌ش��ود 

.)Bakhtin, 1981, pp. 276ff(
هم‌س��خنی ش��یوهؤ‌ فهمیدن‌ نس��بتها و بس��ترهای‌ متداخلِ‌ 
سخنهاس��ت؛ چ��ون ‌معنی‌ یک‌ س��خن به ‌معنی‌ س��خنهای‌ 
دیگر بس��تگی‌ دارد؛ بدون‌ نس��بت‌ با دیگران‌ هرگز سخنی 
‌نیست‌. هم‌سخنی‌ تنوع‌ و کثرتِ سخن‌‌ است‌ و هر اثر هنری 
و متنی‌ با آن ‌روبه‌روست‌. هم‌سخنی نه‌ فقط‌ اندرکنشهای‌ 
من )همچ��ون هنرمند یا ناظر( و متن‌ )اث��ر یا عالم هنری( 
را توصی��ف‌ می‌کند، بلکه‌ از ویژگیهای‌ زیباش��ناختی‌ نیز 
بهره‌مند اس��ت‌، از این‌ حیث‌ که‌ شناخت‌ در هم‌سخنی‌ و از 

طریق‌ مواجههؤ‌ دیالوژیک‌ من و اثر هنری پدید می‌آید. 

121

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         121 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


هم‌س��خنی، آن‌طور که‌ باختین‌ طرح‌ می‌کند، الگویی برای‌ 
فهمی��دنِ‌ اث��ر هن��ری اس��ت‌. در رهیافت‌ باختی��ن‌ فهمیدن‌ 
تشکیکی‌ است‌ و این‌ تشکیک‌ در گروِبسترهای‌ فرهنگی‌ و 
تاریخی‌ اس��ت‌. هر گاه‌ اثر هنری را در این‌ رهیافت‌ لحاظ‌ 
کنیم،‌ درمی‌یابیم که‌ فهمیدنِ‌ دیالوژیک،‌ اثر و عالم هنری 
را برحس��ب‌ درجات‌ متفاوت‌ درمی‌یابد. اثر و عالم هنری 
حاصل‌ اندرکن��ش‌ و تعاملهای‌ دیالوژیک‌ اس��ت‌ و ناگزیر 

تفسیرهایی‌ متنوع‌ از آن‌ وجود دارد.
همدلی‌ اساس نسبت هم‌سخنی من 
و اثر هنری است. عالم اثر هنری، 
چنان‌ک��ه هایدگر می‌گفت، ش��بکهؤ 
نس��بت حض��ور اس��ت و همدلی‌ 
طریق این نسبت‌یابی. تا معنی این 
نکته آش��کار گردد، ناگزیر نخست به رأی پدیدارشناسی 
در باب همدلی به وجه عام اش��ارتی می‌شود و از پس آن 

به کارآمدی آن در هم‌سخنی با اثر هنری.
به ‌نظر هوسرل‌21، همدلی‌ وسیله‌ای است‌ که‌ من‌ استعلایی‌ 
ب��ا کم��ک‌ آن‌ از خ��ود فرات��ر م��ی‌رود و ب��ه‌ دیگران��ی‌ که‌ 
فراسوی‌ اویند دسترسی‌ می‌یابد. امّا به‌ نظر باختین‌ نباید 
با س��وبژکتیویتهؤ ‌استعلایی‌ شروع‌ کرد، بلکه‌ باید با پیوند 
و فضای‌ ارتباطی‌ میان‌ انس��انها آغاز کرد. در این‌ فضا و 
پیون��د: »من‌« ضمن‌ یک‌ فراین��د دیالوژیک‌ با »دیگری‌« در 
یک‌ بستر فرهنگی ـ تاریخی‌ آفریده‌ می‌شود. لذا احتیاجی‌ 

به‌ »همدلی‌« به‌ معنایی‌ که‌ هوسرل‌ به 
کار می‌برد، نیست‌. درعوض‌، باختین‌ 
از تعبیر »ورودِ زنده‌« استفاده‌ می‌کند 

که‌ به‌نظر او در جریان ‌فرایند نسبت‌یابی مطرح‌ می‌شود. 
به‌ نظر هوس��رل‌، همدلی‌ طریق‌ نفوذ ک��ردن‌ در »ابژه‌« از 
طریق‌ آگاهی‌ است‌: شهودی‌ که‌ در آن‌ ابژه‌ )متعلق‌ آگاهی‌ 
التفاتی‌( به‌ دست‌ می‌آید )Husserl, 1982, p. 6(. هوسرل‌ 
شهودی ‌را که‌ به‌ ابژه‌ دست‌ می‌یابد و در آن‌ نفوذ می‌کند، 
از »فعل‌ معنابخش��ی‌« ک��ه‌ بر تمث�الت‌ درون‌آگاهی‌ دلالت‌ 
دارد، متمایز می‌کند. هم‌ شهود و هم‌ فعل‌ معنابخش‌ متوجه‌ 
ی��ک‌ ابژه‌اند، ولی‌ تمایز آنها در درجاتی‌ اس��ت‌ که‌ در ابژه‌ 
نفوذ می‌کنند. در ش��هود واقعیت‌ ابژه‌ تجربه ‌می‌شود، در 
حالی‌که‌ در فعل‌ معنابخش��ی‌ چنین‌ تجربه‌ای‌ نیست‌، زیرا 
در افعالِ‌ معنی‌بخش )در علم‌ حصولی( با اندیشهؤ مفهومی‌ 
دربارهؤ ابژه‌ می‌اندیشیم‌، در حالی که‌ در شهود خود ابژه‌ 
نزد ما حاضر اس��ت‌. به‌ ق��ول‌ لویناس‌22، ش��هود با خود 
 ابژه‌ س��روکار دارد و »فعلی ‌اس��ت‌ که‌ ابژه‌ خود را دارد« 
)Levinas, 1995, pp. 69ff(. بنابراین‌، افعالِ‌ معنی‌بخش‌، 
یعن��ی‌ قلمرو تمثلات‌ و تص��ورات‌ و به ‌عبارت‌ دیگر قلمرو 
علم‌ حصولی‌، فاقد حضورِ خود ابژه‌اند و از این‌رو شهود 
ای��ن‌ مزیت‌ را بر افعال‌ معنی‌بخش‌ دارد که‌ واجد خود ابژه‌ 

است‌ و به‌ تعبیر هوسرل‌ پُر است‌.
این‌ تلقی‌ از همدلی‌ در بستر پدیدارشناسی‌ هوسرل‌ معنی‌ 
دارد: برای‌ هوسرل‌ نفوذ در ابژه‌ از طریق‌ شهود، بخشی‌ 
‌ از س��اختار التفات اس��ت ‌نه‌ صرفاً یک‌ فراین��د مفهومی‌. 
تماس‌ِ واقعی‌ با دیگران‌ ازطریق‌ همدلی حاصل‌ می‌ش��ود؛ 
»باز هم‌ با همدلی‌ اس��ت‌ ک��ه‌ با جهان‌ 
زنده‌ تماس��ی‌ بی‌واس��طه‌ می‌یابیم«؛ 
همدلی‌ عبارت اس��ت‌ از شهود کردن‌ 

122

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

21. Husserl
22. Levinas

هـ . نقش همدلی‌ 
در هم‌سخنی با اثر 

هنری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         122 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


دیگ��ران‌ و ای��ن ‌ش��هود دیگران‌ همان اس��ت‌ ک��ه‌ از آن‌ به‌ 
انترس��وبژکتیویته‌ یاد می‌شود. هوسرل‌ در کتاب ‌تأملات‌ 
دکارتی، در بحث‌ از سولیپسیسم23، انترسوبژکتیویته‌24 و 
»من‌ دیگر« را در قبالِ‌ »من‌« می‌نهد. وقتی‌ تأویل‌ استعلایی‌ 
رخ‌ می‌دهد، این‌ مسئله‌ مطرح‌ می‌شود که‌ چگونه‌ می‌توان‌ 

.)Husserl, 1960, p. 89( از سولیپسیسم اجتناب کرد؟
هوسرل‌ برای‌ پاسخ‌ بدین‌ مسئله‌ دو نکته‌ را طرح‌ می‌کند: 
نخست‌ آنکه‌ باید دید، »من‌« چگونه‌ دیگران‌ را تجربه‌ می‌کند. 
آیا این‌ تجربه‌، تجربه‌ای‌ اس��ت‌ به ‌عنوان‌ انسان‌ در عالم‌ یا 
به‌ عنوان‌ س��وژه‌ای‌ که‌ خود را تجربه‌ می‌کند، یا به‌ عنوان‌ 
سوژه‌ای‌ که‌ یک‌ عالم‌ را تجربه‌ می‌کند یا به‌ عناوین‌ دیگر؟

دیگ��ر آنکه‌ می‌توان‌ همین‌ مس��ئله‌ را از منظ��ر »من‌ دیگر« 
بررس��ی‌ کرد. »من‌ دیگر« در انترس��وبژکتیویته‌ ش��هود 
می‌ش��ود؛ جامع��هؤ زمانمن��دِ »منه��ای‌ دیگر« ی��ک‌ جامعهؤ‌ 
فرهنگی ‌اس��ت‌ و هر »من‌ دیگر« ضمن‌ آنکه‌ همچون‌ موناد 
در ای��ن‌ جامعه‌ زندگی‌ می‌کن��د، از طریق‌التفات‌ به‌ »منهای‌ 
دیگ��ر« راه‌ دارد: »آنچ��ه‌ وج��ود دارد )تنه��ا( در پیوند و 
 نس��بت‌ التفات��ی‌ با چی��ز دیگری‌ هس��ت‌ که‌ وج��ود دارد« 

.)Ibid, p. 130(
در این‌ پیوند و نسبت‌ یک‌ شناخت‌ دو جانبه‌ هست‌: شناخت‌ِ 
»برای‌ یک‌ ـ دیگر ـ بودن« که‌ هوس��رل‌ آن ‌را »برابرسازی‌ِ 
عینیت‌بخش‌« می‌نامد. این‌ ش��ناخت‌ْ مضاعف‌ است‌؛ یعنی 
‌چ��ون‌ دیگری‌ مرا ادراک‌ کند و م��ن‌ ادراک‌ او را از خودم‌ 

از آن جهت‌ که‌ خودم‌ هس��تم‌، ادراک 
‌می‌کن��م‌، ادراک‌ م��ن‌ از ادراک‌ او یک‌ 
ادراک‌ مضاع��ف‌ اس��ت‌ و از ای��ن‌رو 

گاه‌ از آن‌ ب��ه‌ »پیوند درونی‌« یا ترابط‌ تعبیر ش��ده‌ اس��ت‌. 
در این‌ تراب��ط‌، یعنی‌ در آن‌ ش��ناخت‌ و ادراک‌ مضاعف‌، 
»م��ن‌« هم‌ خ��ود و هم‌ ادراک‌ دیگ��ری‌ را از خودش‌ ادراک‌ 
می‌کند. امّا نکته ‌اینجاس��ت‌ که‌ این‌ ادراک‌ فقط در حضور 
»دیگ��ری‌« ام��کان‌ دارد و ای��ن‌ هم��ان‌ اس��ت‌ که‌ هوس��رل 
)Ibid(. همدل��ی‌  ‌انترس��وبژکتیویتهؤ اس��تعلایی‌ می‌نام��د 
عبارت‌ اس��ت‌ از همی��ن‌ ادراکها و ش��ناختهای‌ مضاعف‌. 
ادراک‌ مضاعف‌ِ »من‌«ها در انترس��وبژکتیویتهؤ‌ استعلایی‌ 
همان‌ همدلی‌ است‌. به‌ تعبیر دیگر، همدلی‌ عبارت است‌ از 

ادراک‌ بسیط‌ و شهودی‌ هستیِ‌ یک ‌»دیگری‌«.
درب��اب‌  را  هوس��رل‌  رأی‌  هرمنوتی��ک‌  پدیدارشناس��ی‌ 
»همدل��ی‌« می‌پذی��رد، امّا ویژگیه��ای ‌معرفت��ی‌ آن‌ را، که‌ 
لازمهؤ‌ فلس��فه‌ آگاهی‌ اس��ت‌، کنار می‌نهد. همدلی‌ در اینجا 
با همدلی‌ در اصطلاحِ‌ پدیدارشناس��ی‌ کلاسیک‌ یک‌ تفاوت‌ 
عمده‌ دارد. برای‌ پدیدارشناسی‌ کلاسیک‌ همدلی‌ با فلسفهؤ‌ 
س��وبژکتیو‌ نزدیک��ی‌ دارد و مطابق‌ مبانی‌ آن‌ فلس��فه‌ در 
همه‌ حال‌ از ساختار مشابهی‌ برخوردار است‌، ولی‌ برای‌ 
پدیدارشناس��ی‌ هرمنوتیک‌ همدلی‌ بدین معنی سوبژکتیو 
نیس��ت. ب��ه‌ تعبی��ر دیگ��ر، همدل��ی‌ از س��اختار واح��دی 
برخوردار نیست‌. همدلی‌ یک‌ نسبت‌ دیالوژیک‌ است‌. شاید 
بتوان‌ اختلاف ‌پدیدارشناسی‌ هرمنوتیک‌ و پدیدارشناسی‌ 
کلاس��یک‌ را در این‌ زمینه‌ در سه‌ محور عمده‌ دانست‌: در 
مس��ئلهؤ‌ پیوند یا فع��لِ‌ ارتباطی‌، تاریخ‌من��دی‌ و رویارویی‌ 
س��وژه‌ها. این‌ س��ه‌ مح��ور را اندکی 

تفصیل‌ می‌دهیم.

123

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

23. solipsism  
24. intersubjectivity

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         123 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


1.  ارتباط‌
همدلی‌ با »دیگری‌« برای‌ هوسرل‌ و پدیدارشناسی‌ کلاسیک‌ 
از طریق‌ یک‌ کش��ف‌ ش��هودی‌ صورت‌ می‌گیرد. این‌ کشف‌ 
عبارت است‌ از اینکه‌ در پس‌ِ ابدانی‌ که‌ »من‌« می‌یابد، »منهای‌ 
دیگر«ی‌ نهفته‌اند که‌ هر یک‌ همچون‌ »من‌« سوژه‌اند. چنان‌که‌ 
مشاهده‌ می‌شود، این‌ فرایند یکسره‌ مبتنی‌ بر مبانی‌ فلسفه‌ 
آگاهی‌ است‌ و »من‌« »دیگری‌« را براساس‌ آگاهی‌ خود یافت‌ 
می‌کن��د. از این‌رو همدلی‌ یک‌ رابط��هؤ‌ دو جانبه‌ که‌ از آگاهی‌ 
»من‌« فراتر رود، نیست، ‌بلکه‌ چنان‌که‌ گذشت،‌ همدلی‌ برای‌ 
پدیدارشناس��ان‌ کلاس��یک‌ ی��ک‌ ادراک‌ مضاعف‌ اس��ت‌ واز 
این‌رو به‌ یک‌ معنا، »درون‌یابی‌« اس��ت‌؛ یعنی‌ سوژه‌ همدلی‌ 
را در درون‌ آگاهی‌ خ��ود می‌یابد نه‌ آنکه‌ با خارج‌ از آگاهی‌ 
»ارتباط‌« برقرار کند. گادامر در این‌باره‌ می‌نویسد که‌ همدلی‌ 
نزد هوسرل‌ و پدیدارشناسان‌ کلاسیک‌ »هنوز متوجه‌ درونِ‌ 
خودآگاهی‌ است‌ و از مواجهه‌ با فراگرد کامل‌ زندگی‌ ناتوان‌ 

.)Gadamer, 2004, p. 250( »است‌
نزدِ باختین‌ همدلی‌ عبارت است‌ از فرافکندن‌ خود به‌ دیگری‌؛ 
یعنی‌ تجربه‌ کردن‌ آنچه ‌دیگران‌ تجربه‌ می‌کنند. این‌ فرافکنی‌ 
محدودی��ت‌ دارد، زی��را »من‌« هرگز کاملاً حذف ‌نمی‌ش��ود 
و ب��ه‌ »دیگ��ری‌« تبدیل‌ نمی‌گ��ردد. این‌ بدان‌ معنی‌ اس��ت‌ که‌ 
»من‌« بدون‌ آنکه‌ کاملاً دیگری‌ ش��ود، با حفظ‌ جایگاه‌ خود، 
با دیگران‌ اس��ت‌. م��ن‌ با دیگران‌ زندگی‌ می‌کن��د و از این‌رو 
محوریت‌ ندارد. درس��ت‌ است‌ که‌ نمی‌توان‌ رنج‌ دیگران‌ را ـ 
که‌ به‌ علم‌ حضوری ‌می‌یابند ـ درک‌ کرد، امّا می‌توان‌ آن‌ را 

در تجربهؤ خویش‌ بازآفرید:
می‌افکن��م‌،  ف��را  دیگ��ری‌  رن��ج‌  ب��ه‌  را  خ��ودم‌  م��ن‌  »وقت��ی‌ 

‌می‌کن��م‌«  تجرب��ه  »او«  رن��ج‌  همچ��ون‌  دقیق��اً  را   آن‌ 
.)Bakhtin, 1990, p. 26(

بدی��ن‌ ترتیب‌، همدلی‌ به‌عنوان‌ یک‌ ادراک‌ِ انفعالی‌ کنار نهاده‌ 
می‌ش��ود. همدلی‌ ب��ارِ عاطفی‌ ن��دارد. ب��رای‌ باختین‌ و نیز 
پدیدارشناس��ان‌ هرمنوتیک‌، همدلی‌ یک‌ ارتباط‌ خلاقّ مِیان‌ 
»م��ن‌« و »دیگران‌« اس��ت‌ و به‌ تعبیر دیگ��ر، همدلی‌ یک‌ فعل‌ 

است‌ نه‌ ادراک ‌انفعالی‌.
2. تاریخ‌مندی‌

در پدیدارشناس��ی‌ کلاس��یک‌ ش��هود ب��ا تاری��خ‌ پیون��دی‌ 
ن��دارد. برعک��س‌ در پدیدارشناس��ی ‌هرمنوتی��ک‌ مواجههؤ 
دیالوژیک‌ در تاری��خ‌ روی‌ می‌دهد و لذا فرایندهای‌ تاریخی‌ 
ب��ر آگاه��ی ‌تأثی��ر می‌نهند. زب��ان‌ ک��ه‌ پیوند می��ان‌ »من‌« و 
»دیگ��ران‌« را برق��رار می‌س��ازد، در ی��ک‌ بس��تر تاریخی‌ ـ 
اجتماع��ی‌ ارائه‌ می‌ش��ود. از این‌ منظر، تمای��ز میان‌ کلمه‌ ـ 
معن��ی‌، آن‌طور که‌ در پدیدارشناس��ی‌ کلاس��یک‌ مش��اهده‌ 
می‌ش��ود، تلاش��ی‌ اس��ت‌ ب��رای‌ خل��ق‌ فلس��فه‌ای‌ ک��ه‌ از 
 زمان‌مندی‌ دور اس��ت‌ و »از فرایند تاریخی‌ شدن‌ جداست‌« 
)Volshinov, 1986, p. 105(، درحالی که‌ بسترهای ‌تاریخی‌ 
ـ اجتماعی‌ زبان‌ را می‌سازند و معانی‌ را تحت‌ تأثیر شرایط‌ 
مختلف‌ ایجاد می‌کنند یا تغییر شکل‌ می‌دهند. هیچ‌گونه‌ امکانی‌ 
برای‌ ف��راروی‌ از زبان‌ و بس��ترهای‌ زمان‌مند آن‌ نیس��ت‌.

3. رویارویی‌
در پدیدارشناس��ی‌ کلاسیک‌، به‌ تبعِ‌ هوس��رل‌، شهودِ »من‌ 
دیگر« مبتنی‌ بر این‌ اصل ‌اس��ت‌ که‌ س��اختار آگاهیِ‌ التفاتی‌ 
ه��ر س��وژه‌ با س��وژه‌های‌ دیگر یکس��ان‌ اس��ت‌ و از این‌رو 
همدلی‌ که‌ بر این‌گونه‌ شهود استوار است‌، از ساختار واحد 

124

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         124 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


بهره‌مند اس��ت‌ و لذا در رویارویی سوژه‌ها، یکی‌ دیگری‌ را 
همچون‌ خود می‌یاب��د، ولی‌ در جایی‌ دیگر. به‌ تعبیر دیگر، 
یکی‌ دیگری‌ را در اهمیت‌ همچون‌ خود می‌یابد، ولی‌ به‌ لحاظ‌ 

هستی‌شناسیک ‌متمایز.
س��اختار التفات��ی‌ آگاه��ی‌ در تحویلهای��ی‌ ک��ه‌ ب��ه‌ نح��و 
منظ��م‌ انج��ام‌ می‌گیرد در همه‌ س��وژه‌ها یکس��ان‌ اس��ت‌ 
ش��خصی‌  عوال��م‌  تداخ��لِ‌  ام��کانِ‌  یکس��انی‌  همی��ن‌  و 
را  مش��ترک‌  عال��م‌  ی��ک‌  تش��کیل‌  نهایت��اً  و  س��وژه‌ها 
ممک��ن‌ می‌س��ازد ک��ه‌ هم��ان‌ انترس��وبژکتیویته‌ اس��ت‌.

برای‌ پدیدارشناس��ان‌ هرمنوتیک‌ رویارویی‌ س��وژه‌ها بر 
اس��اس‌ اصلِ‌ یکس��انی‌ و همس��انی‌ س��اختار آگاه��ی‌ آنها 
نیس��ت‌؛ یعنی‌ رویارویی‌ س��وژه‌ها در یک‌ عالم‌ مش��ترک‌ 
صورت ‌نمی‌پذیرد، بلکه‌ در عالم‌ شخصی‌ هر سوژه‌ انجام‌ 
می‌گیرد. تک‌آوایی‌ کنار نهاده‌ می‌ش��ود و چند آوایی‌ جای‌ 
آن ‌را می‌گیرد. باختین‌ می‌گوید که‌ رویارویی‌ س��وژه‌ها با 
تفسیرهای‌ مختلف‌ و در طبقات‌ متداخل‌ فرهنگی‌ و شخصی‌ 
ص��ورت‌ می‌گی��رد. ای��ن‌ نکته‌ باعث ‌می‌ش��ود تا از س��طح‌ 
آگاه��یِ‌ مجرد و پیش‌ ـ زبانی‌ به‌ رویارویی‌ مبتنی‌ بر پیوند 
می��ان‌ س��وژه‌ها بپردازیم‌. لویناس‌، در مقال��ه‌ای‌ که‌ به‌ نقد 
مابعدالطبیعه‌ حضور در تفکر غربی ‌پرداخته‌ اس��ت‌، بیان‌ 
می‌دارد که‌ فلسفهؤ‌ اولی‌ به‌ عنوان‌ خود ـ آگاهی‌ می‌کوشد تا 

»جایگاه‌ خود را« از آن حیث‌ 
که‌ »ب��ه‌ انس��ان‌ دیگ��ر تعلق‌ 
دارد« نش��ان‌ دهد، جایگاهی‌ 
 ک��ه‌ »جه��ان‌ س��وم‌« اس��ت 

.‌)Levinas, 1989, p. 82(

همچنین باید این نکته را نیز افزود که در نظر هوسرل همدلی 
کردن یک پروس��هؤ معرفتی به معنای عاطفی کلمه است، اما 
عواطف بدین معنی برای گادامر و هایدگر وجه اگزیستانسیال 
هستند، چون من چیزی غیر از اگزیستانس نیست. بنابراین، 
همدلی هم وجه اگزیستانسیال دارد. همدلی یک کار عقلانی 
به معن��ی مصطلح مابعدالطبیعه نیس��ت، کار عقلانی همانا 
لوگوس و برقراری نس��بتهای زبانی اس��ت. م��ا در همدلی 
روابط عاطفی با هم برقرار می‌کنیم؛ اما نه روابط عاطفی به 
معنی روانشناختی. همدلی جنبه‌های اگزیستانسیال دارد، 
و بنابراین یک نسبت وجودی میان انسانهاست. همدلی در 
اختیار من نیست،‌ همدلی ایجاد می‌شود، من همدلی را ایجاد 
نمی‌کنم. در زندگی، عاطفه‌ها به ‌نحو اگزیستانسیال فعال‌اند 
و از این طریق روابط انسانها بر اساس همدلی برقرار است. 
ب��رای همدلی کردن باید هم افق ش��د.25 و از این‌رو، همدلی 
ک��ردن به معنای هم افق ش��دن اس��ت.26 امکان هم‌س��خنی 
مش��روط به هم افق شدن است و ابزار هم افق شدن همدلی 
اس��ت. از س��وی دیگر، در وهلهؤ نخس��ت همدلی جز با هم 
افقی، نخواه��د بود. هر یک از ما در یک افق زندگی می‌کند. 
 افقها درج��ات فهم وج��ودی )به اصطلاح هایدگر( هس��تند 
)Gadamer, 2004, pp. 389, 397(. م��ا ه��م افق می‌ش��ویم 
بدین معنا که نسبتهای وجودی ما با هم تشابه پیدا می‌کند، 
نس��بتهایی ک��ه من ب��ا وجود 
برقرار کرده ام، با نسبتهایی 
که دیگری برقرار کرده‌ تشابه 
می‌یاب��د. اگ��ر ای��ن ش��باهت 
وجود نداش��ته باش��د، من و 

125

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

در  افق بحثی است که  هوسرل رسماً  از مفاهیم کلیدی در پدیدارشناسی است.  افق  25. اصطلاح 
پدیدارشناسی طرح کرده و اخلاف او آن را پی گرفته‌اند. هوسرل در بحث خود دربارهؤ افق، آن را با 
زمان‌مندی پیوند می‌زند. در آگاهی حیث التفاتی وجود دارد و وقتی من آگاه به زمان می‌شوم، حیث 
التفاتی به صورت یک افق درمی‌آید که با افق عالم تطبیق می‌کند. عالم چنان‌که هوسرل می‌گوید، »افق 
افقهاست«. برای هایدگر وجود همیشه در افق زمان است، او اسم این افق زمان را عالم می‌گذارد. در 

مقابل افق عالم، افق من عالم کیفی خودم است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         125 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


عین حال می‌توان  در  ولی  دارد،  و همدلی جنبهؤ وجودی  افق شدن  هم  گادامر،  نظر  در   .26
همدلی  بر  مقدم  روشی  همدلی  که  نیست  معتقد  گادامر  بخشید.  آن  به  روشمند  صورتی 
چنین  اصلاً  آنکه  حال  می‌گذاریم،  آن  بر  را  بنا  ما  روشی  همدلی  در  است.  اگزیستانسیال 
ایجاد نشده است  این همدلی  چیزی وجود نداشته باشد. چنان‌که در مطالعهؤ یک رمان، قبلاً 
و ما به‌نحو روشی آن همدلی را ایجاد می‌کنیم، و به متن اجازه می‌دهیم که خود را برای ما 

بازخوانی کند.

27. از جمله چیزهایی که می‌تواند به این هم افقی کمک کند، خود سنت است. وقتی ما در یک 
سنت زندگی می‌کنیم، خیلی زمینه‌ها برای هم افق شدن ما مهیاست. اگر هم افقی ایجاد شود، 
همدلی ایجاد می‌شود، اگر همدلی ایجاد شود، شما به من کمک می‌کنید ـ دقیقاً کاری که سقراط 
می‌کرد ـ تا من در درون خودم حقیقت را کشف کنم. شما چیزی را به من منتقل نمی‌کنید. ما 
فقط چیزهای قراردادی را به هم منتقل می‌کنیم و در چیزهای قراردادی حقیقت نهفته نیست. 
پس در واقع همدلی روش نیست ـ بر خلاف پدیدارشناسی کلاسیک، همدلی موجب می‌شود که 

دیالکتیک در من اوج بگیرد. دیالکتیک در بین دو فرد ایجاد نمی‌شود، دیالکتیک درونی است.

دیگری اساس��اً هم افق نمی‌ش��ویم، و اگر هم افق نش��ویم، 
هم‌س��خنی برقرار نمی‌ش��ود، و اگر دیالوگ برقرار نشود، 
دیالکتیک حقیقت اجرا نمی‌ش��ود. بنابرای��ن، هم افقی کاملاً 
جنبهؤ وجودی دارد. لذا باید اس��تعداد آن به‌ نحو وجودی و 

تکوینی در افراد باشد، تا همدلی ایجاد ‌شود.27 
از آنچ��ه ب��ه ط��ور خلاص��ه گذش��ت، معلوم می ش��ود که 
پدیدارشناس��ی‌ کلاس��یک‌ همدل��ی‌ را در چارچوب‌ فلس��فهؤ‌ 
س��وبژکتیو آگاه��ی‌ ط��رح‌ می‌کن��د و از ای��ن‌رو ب��ر الگوی 
س��وبژکتیویته‌ اس��تعلایی‌ تأکید و تکیه‌ دارد. برعکس‌، در 
پدیدارشناسی‌ هرمنوتیک‌ چون‌ این‌ چارچوب‌ ترک‌ می‌شود، 
همدلی‌ معنای‌ دیگری ‌می‌یابد. همدلی‌ مکانیسمی‌ زنده‌ است‌ 
که‌ در رویاروییهای‌ دیالوژیک‌ به‌ کار می‌افتد. با همدلی‌، من‌ 
خ��ود را به‌ دیگران‌ فرا می‌افکنم‌ و دیگران‌ خود را به‌ من‌ فرا 

می‌افکنند. 
اما، همدلی را بدین معنی در قلمرو هنر و در هم‌سخنی با اثر 
هنری سعهؤ واسعه‌ای اس��ت. اگر‌ هنر‌ در احساس‌ و تجربهؤ‌ 
هن��ری آدمی‌ ق��رار دارد، پس همدلی‌ طریقی‌ ‌ب��رای‌ نفوذ به‌ 
اث��ر هنری و تجربهؤ‌ مجدد آن اس��ت ‌. همدلی ‌برای‌ درک‌ اثر‌ 
در فعلیت‌ِ زمانی ـ مکانی‌ آن‌ نیست،‌ بلکه‌ برای‌ درک‌ حقیقت‌ 
باطنی‌ اثر است. همدلی شرط هم‌سخنی با اثر هنری است و 
نه لزوماً فهمیدن آن، چون این خود هم‌س��خنی با اثر هنری 

است که امکان فهمیدن آن را فراهم می‌کند. من در هم‌سخنی 
اثر هنری را می‌فهمم، و نس��بتهای عالم عرضه شده در آن 
از آنِ من می‌ش��ود. در حوزهؤ هنر، همدلی بازسازی تجربهؤ 
هنری عرضه شده در اثر هنری را با هم‌سخنی با اثر هنری 
فرا می‌نهد. این‌ بازسازی‌ نخست ‌بسترها را نادیده‌ می‌گیرد. 
هرچند می‌توان‌ از طریق‌ حس‌ باطنی‌ و قوهؤ خیال‌ تا اندازه‌ای‌ 
به‌ تجربهؤ‌ اثر هنری راه‌ یافت،‌ امّا نمی‌توان با حذف بسترها‌ 
تجربهؤ‌ هنرمند را که در اثر وعالم هنری عرضه می ش��ود، 
همانطور بازسازی‌ کرد که برای خود هنرمند رخ داده است، 
زیرا هر بازسازی‌ در بستر جدیدی‌ انجام‌ می‌گیرد که‌ حاوی‌ 
عناصر فرهنگی،‌ اجتماعی‌ و تاریخی ‌نوینی‌ است‌. این‌ بستر 
هرمنوتیک و دیالوژیک‌ اس��ت‌. همدلی‌ در این‌ بس��تر جدید 
دیگر پایا نیست،‌ بلکه‌ پویاس��ت‌. همدلی‌ به ‌معنی‌ هوسرلی‌ 
ک��ه‌ فقط‌ در چارچ��وب‌ آگاهی‌ و روانشناس��یِ‌ انفعالی‌ ذهن‌ 
معنی‌ داش��ت‌، اکنون‌ ج��ای‌ خود را به‌ همدل��ی‌ به ‌معنی‌ یک‌ 
تداخل ‌زنده‌ و یک‌ نوهمزیس��تی‌ می‌دهد که‌ مستلزم‌ انفتاح‌ و 
کش��ف‌ دائم‌ در بستر وضعیتهای‌ ویژه ‌است‌. با همدلی، در 
رویارویی با یک اثر هنری‌، هم س��خنی اجازه می‌دهد تا اثر 
هنری محتوای خود، همان خود لوگوس، را همچون هستی 
بر ملا ‌کند و به این ترتیب، به تعبیر هایدگر، حقیقت رخ دهد 

و پیش آید. 

126

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         126 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


127

Bakhtin, M. (1981), The Dialogical Imagination: Four Essays,  ed. M. Holquist, Austin.
_________. (1986), Speech Genres and Other Late Essays, trans. V.W. McGee, Austin.
_________. (1990), Art and Answerability, ed. M. Holquist and V. Liapunov, Austin.
Gadamer, H. G. (2004), Truth and Method, trans. G.Weinsheimer& D.G. Marshall, New York.
Heidegger, M. (1973), “Art and Space” in the Journal of  Man and World, 6.
___________. (1976), Early Greek Thinking, trans. Kerll & Capuzzi, New York.
___________. (1983), Die Kunst and der Raum, in Gesamtausgabe, Frankfurt.
___________. (1991), Nietzsche, trans. D. F. Krell, Sanfrancisco.
___________. (1995), Being and Time, trans. Mcquarrie and Robinson, London.
Husserl, E. (1960), Cartesian Meditat Husserl, Cartesian Meditations, trans. D. Carins, The Hauge.
_________. (1982), Ideas pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological study. Book 
I: General Introduction to Phenomenology, trans. F. Kersten, The Hugue.
Levinas, E. (1989),  The Levinas Reader, ed., S. Hand, Oxford.
_________. (1995), The Theory of Intuition in Husserl’s Phenomenology, trans. A. Orianne, Evanston.
Petersson, A. (1990),  A Theory of Library Discourse, Lund.
Prince, G. (1982),  Narratology, New York.
Ricoeur, P. (1984), Time and Narrative, Chicago.
________. (1991), Life in Quest of Narrative, in Wood D.C. (ed.), On Ricoeur, Narrative and 
Interpretation, London.
Todorov, T. (1984), Mikhail Bakhtin: The Dialogical Principle,  Manchester.
Vattimo, G. (1988), The End of Modernity, trans. J. R.Snyder, Baltimore.
Volshinov, V.N. (1986), Marxism and the Philosophy of Language, trans. I. Matejka and I. Tituik, 
Cambridge.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 11 ♦  زمستان 87

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         127 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


Sources
Barthes, Roland, The Responsibility of Forms, Hill and Wan: New York 1985
Boehm, Gottfried, “Die Wiederkehr der Bilder,” in Gottfried Boehm, Was ist ein Bild?, Muenchen: Fink 1995, 11-

38.
Bryson, Norman, “Semiology and Visual Interpretation,“ in Bryson, Norman (eds.), Visual Theory. Painting and 

Interpretation, New York: Harper Collins 1991, 61-73.
Davey, Nicholas, “Hermeneutics of Seeing,” in Heywood, Ian and Sandywell, Barry (eds.), Interpreting Visual 

Culture. Explorations in the Hermeneutics of the Visual, New York: Routledge 1999.
Gadamer, Hans-Georg, Gesammelte Werke, Tuebingen: Mohr Verlag 1990 [10 volumes, cited as GW].
Gadamer, Hans-Georg, The Relevance of the Beautiful and Other Essays, tr. N. Walker, Cambridge: Cambridge UP 

1986 [cited as RB].
Gadamer, Hans-Georg, Truth and Method, tr. Joel Weinsheimer, New York: Continuum 2003 [original 1960; cited 

as TM].
Gadamer, Hands-Georg, Hermeneutik, Ästhetik, Praktische Philosophie: Hans-Georg Gadamer im Gespräch , hg. 

von Carsten Dutt, Heidelberg: Winter 1993
Goodman, Nelson, Languages of Art, Indianapolis: Hackett 1976
Heidegger, Martin, Kant und das Problem der Metaphysik, Gesamtausgabe, Bd. 20, edited by Friedrich-Wilhelm 

von Herrmann, Frankfurt: Klostermann 1998
Hopkins, Robert, „The Speaking Image: Visual Communication and the Nature of Depiction,“ in Contemporary 

Debates in Aesthetics and the Philosophy of Art, ed. Matthew Kieran, Oxford: Blackwell 2006, 135-159.
Langer, Susanne, Feeling and Form. A Theory of Art, New York: Charles Scribner 1953 
Lopes, Dominic McIver, Understanding Pictures, Oxford: Oxford University Press 1994
Lopes, Dominic McIver, “The Domain of Depiction,” in Contemporary Debates in Aesthetics and the Philosophy of 

Art, ed. Matthew Kieran, Blackwell 2006, 160-174.
Mitchell, W.J.T., Picture Theory, Chicago: The University of Chicago Press 1994.
Nancy, Jean-Luc, The Ground of the Image, tr. Jeff Fort, New York: Fordham University Press 2005.
Poulet, Georges, “Phenomenology of Reading,” in New Literary History, Vol. 1, No. 1, 1969, 53-68. 
Risser, James, “The Remembrance of Truth: The Truth of Remembrance,” in Hermeneutics of Truth, Brice R. 

Wachterhauser (ed.), Evanston: Northwestern University Press 1994, 123-136.
Sonderegger, Ruth, Fuer eine Aesthetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und der Eigensinn der Kunst, 

Frankfurt: Suhrkamp 2000.
Tate, Daniel L., The Speechless Image. Gadamer and the Claim of Modern Painting, in Philosophy Today, 45, 2001, 

56-68.
Watson, Stephen, “Gadamer, Aesthetic Modernism, and the Rehabilitation of Allegory. The Relevance of Paul Klee, 

in Research in Phenomenology, 34, 2004, 45-72.
Wollheim, Richard, “What the Spectator Sees,” in Bryson, Norman (eds.), Visual Theory. Painting and Interpretation, 

New York: Harper Collins 1991, 101-150.
Wollheim, Richard, Painting as an Art, Princeton: Princeton University Press 1990

For a very impressive critique of Gadamer’s theory of the relation between art and truth, see Sonderegger 2000, especially 33, 
37, and 49. Sonderegger there shows that Gadamer is unable to integrate the materiality of aesthetical objects into his theory 
of understanding.

41

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         128 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


be seen. As was already acknowledged, the opening up of what can be seen in a representation requires 
that the representation is given in a unified and synthesized way. The representation itself must “show up,” 
so to speak. Put differently, the image is not a “given,” but a dynamic coming-into-being of what we see. 
An image is not something static, but something that is forming itself throughout the experience of seeing 
it.11 Acts of seeing and listening are acts of our shaping power, which may be seen as analogous to an act of 
sculpting with our hands, by means of which an expressive configuration (in music temporally defined) is 
formed out of and shaped into a Gestalt (ein-gebildet). In music, the performance, both of the players and 
of the listening, shape what is heard. The same occurs in pictures, namely, the performance, both of the 
expressive elements and of the seeing, shape what is seen. Since perceptual image theories cannot make 
sense of the formative process, however, they are not able to get sight of what – with the aid of Gadamer 
– I have called “image” in this paper. As Gadamer himself in his dialog with Carsten Dutt underlines: 
“a formed image [Gebilde] precisely is not constructed. This implies that all of our constructions, which 
includes all attempts through which we turn towards formed images, must be taken back again. We are 
forced to come back again and again to what is formed in the image” (Gadamer 1993, 59).
Conclusion
Though I am aware of the brevity of the last section of the paper and of the inevitable distortions of my 
elucidation of Wollheim’s approach to images that flow from this, a reduction seems to be appropriate in 
order to see, clearly, the difference between his approach and the hermeneutic approach. If we were to 
broaden our critical scope to include other approaches, such as the semiotic (Barthes 1985), the cultural 
(Mitchell 1994) and the perceptual approaches (Hopkins 2006), such analyses should consider how the 
following: how non-hermeneutical theories do not get hold of [1] the “ergon” character of images, [2] 
the self-referentiality of images, and [3] the holistic dimension that the hermeneutic theory focuses on. 
In addition, since almost all other theories of the image overlook the Platonic legacy, they must pay an 
exorbitant price: they must give up the idea that images (and art) are related to truth.12

11. Hence Bildliches Sehen – plastic perception – should be understood as analogous to listening to music, since what is seen 
is akin to what is heard while listening to music: neither involves a separate act of meaning construction, which lies on top of 
an act of perceiving.
12. I should underline that I am also aware of the shortcomings of the hermeneutic approach; for instance, if we would comp-
pare it with the very sophisticated recent approaches to images, such as Lopes’ and Hopkins’ theories (Lopes 2004, Lopes 
2006, Hopkins 2006), we might find the hermeneutic approach limited. While this topic should be discussed in another 
paper, as a gesture in that direction, one might say that the greatest weakness of Gadamer’s conception is its Platonism, the 
consequence of which is that we are unable to understand the specificity of different media as social and cultural practices. 
In addition, the hermeneutic theory of images does not help us in developing a theory of pictures, for it remains bound to art. 

40

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         129 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


The Superiority of the Hermeneutical Approach
Richard Wollheim has worked out a sophisticated approach to images, especially paintings. Since his theory 
is in parts very phenomenological, as he does not give up the central role of perception, we should take a 
close look at his approach to art and images. One of his central claims against semiotic and culturalistic 
theories is that all approaches to images that try to reduce images to signs fail because they do not take into 
account that representations must appear in material bearers in order to be representations.10 For example, 
the picture of a table represents the table in the paper, but does not point beyond the picture (though it can 
point beyond itself if it is taken to be a sign), whereas the word “table” points immediately beyond the 
material marks and scribbles because the scribble “table” does not represent a table. Wollheim calls this 
experience of something in something “seeing-in” and claims that “seeing-in” is the unique condition for 
images and pictorial representations (Wollheim 1990, 47, 54, 59, 64). For another example, seeing clouds 
on a wall with shadows requires the viewer to see something in the shadows, namely the clouds. Similarly, 
outline pictures require us to see something in them as faces or maps. 
Wollheim’s argument that seeing-in is prior to meaning since otherwise we would not know what the 
meaning is a meaning of (Wollheim 1991, 107, 144), would certainly be supported by Gadamer. However, 
perceptual theories, such as Wollheim’s theory, cannot account for the internal self-referentiality of the 
image, as it comes into being through experience and performance. With Gadamer, we must maintain 
that images are not simply based on seeing something in something but that the act of seeing something 
in something is first and foremost the opening up of seeing something permanent and ideal, which then 
makes possible the opening to what can be seen. As I have argued above, images require an appearance 
in their own unity and as their own unity, beyond their individuality. A picture of a cloud is only to be 
called an image when it is seen as an appearance of “the” clouds, and if it gives us a view of the clouds. 
The interpreter would not have anything to interpret if she would simply have or see clouds. Only if we 
conceive the representation of clouds as a view of clouds, do we take the representation to be interpretable. 
Consequently, what perceptual theories, such as Wollheim’s theory, do not take into account is that the 
process of “seeing-in” is itself not neutral; instead, it must be conceived as a formative and hence dialectical 
process, within which the act of seeing constitutes what is visible and what is visible constitutes what can 

10. The bearer can also be the human body, gestures and movements. In this vein, Susan Langer has similarly claimed that 
dancing follows the same structure. In the context of myth and dance she writes: “The dance creates an image of nameless 
and even bodiless Powers filling a complete, autonomous realm, a ‘world.’ It is the first presentation of the world  as a realm 
of mystic forces” (Langer 1953, 190).

39

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         130 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


skeleton of writtenness and not to its formed image [Formgestalt]. It is the formed image 
that comes forth thanks to the means possessed by the language of art in poetry, sculpture 
and picture, which in the flow of its play builds up the Gestalt. Afterwards, the work can 
be articulated and this may enhance the real seeing or hearing of the work so that it gains 
in differentiation. In general, however, the formed image of the picture or of the text takes 
shape without any critical distance. The event of emerging as experienced by the viewer, 
hearer or reader, i.e., the performance as experienced—the Vollzug—is the interpretation 
(GW8, 393; translation altered).�

What Gadamer has in mind here is quite simple. He wants to point out that reading is not a two level 
process within which we first see the colors and signs on the paper, which we then somehow interpret and 
connect to meaning; rather, reading is itself the very process that articulates what is read while we are 
reading it, and as such, reading forms into a Gestalt. For example, reading poetry, which was originally 
meant to be read aloud, is not – as Gadamer points out – a simple reproduction or doubling of the text: 
what we call “the” text or “the” poem is forming itself throughout the activity of reading, the consequence 
of which is that from the hermeneutical perspective a poem does not exist independently of its being read, 
collected, structured, unified, and formed into an image. Everyone who has heard Ginsberg speaking 
Howl or Celan speaking Der Tod ist ein Meister aus Deutschland knows this. Reading is not identical 
with “speaking out,” but requires the internal structuring of meaning, which depends upon the relation of 
whole and part, retention and protention, memory and anticipation, etc. Reading, accordingly, is a “plastic 
process,” which can be applied not only to buildings, texts, and music, but also to images in the narrower 
sense, namely, to pictures.
	 I shall now come to the last part of my paper, in which I will briefly deal with Wollheim’s main 
thesis about representation and perception, thereby showing both its distinction from and its inferiority 
when compared to Gadamer’s theory.
	 I shall now come to the last part of my paper, in which I will briefly deal with Wollheim’s main 
thesis about representation and perception, thereby showing both its distinction from and its inferiority 
when compared to Gadamer’s theory.

�. The quote is taken from Wort und Bild, the translation of which is available online at http://nasph.tamu.edu/. Palmer transl-
lated “Formgestalt” with “design;” however, Gadamer seems to mean by “Formgestalt” what he calls “Gebilde” in Truth and 
Method. In addition, while Palmer translates “durchgliedern” with “taking apart,” “articulation” seems to be the better option 
(for the sake of coherency).

38

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         131 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


we should understand perception, which is part of the exhibition of the work in theater, television, movie 
theater, concert hall or museum, as a form of celebration [Fest]. “[W]atching something,” as Gadamer 
puts it, “is a genuine mode of participation” (GW1, 129; TM 124) throughout which we not only establish 
a unique being-together with the work but also experience the formation of the image throughout the 
participatory activity.� The ideal of what Gadamer has in mind can be seen in what we usually call 
celebrations and parties. A party is a gathering of people who – beside strategic and instrumental reasons 
– are celebrating primarily their togetherness and friendship. In celebrations, as Gadamer puts it, “we are 
not primarily separated, but rather gathered together” (RB, 40). 
Let us summarize what we have discovered so far: the constitution of pictures is in principle very similar 
to how the viewer participates in theater plays, where images form themselves throughout the performance 
of looking and interpreting them in an act of “participation” and “celebration” (TM, 123). Both picture and 
participant change through the picture experience, and dynamically constitute the image itself by virtue 
of the activity of participating in the experience of images.  Consequently, seeing material pictures not to 
mention  the very visuality of pictures are forms of the “articulation” (TM, 91) of images. 
Perception and Reading
As is well known, Gadamer’s approach to meaning and image is informed by his reception of Heidegger’s 
concept of perception in Being and Time and by the general phenomenological insights provided during 
the last century. I will not repeat basic claims about the internal relation of structuring and perceiving 
within the holistic framework of Heidegger’s philosophy here. Instead, I will start with Gadamer’s claim 
that seeing is a form of articulated reading, within which the formed image is constituted in the way we 
described it above. Gadamer’s reflections are again closely related to the German language, for in German 
the word “Lesen” is not only used for the process of reading a text or a picture, but also for the process of 
harvesting. Moreover, harvesting is connected to collecting [Auflesen], dispersing [Verlesen], reading out 
[Vorlesen] and re-reading [Nachlesen] (see GW8, 393). Gadamer states:

This harvest is the fullness of sense that is built up into a structure of meaning and 
similarly with a structure of sound. There are likewise the building blocks of meaning: 
motives, images, and sounds. But these elements are not letters, words, sentences, periods 
or chapters. No, these things belong to grammar and syntax, which belong to the mere 

�. In a similar fashion, Susanne Langer and Ernst Cassirer have claimed that images are dynamic categories that establish 
themselves in their own self-reference. 

37

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         132 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


and subject-object model of how we experience art and pictures. As Gadamer puts it, because imitation 
and presentation “are not merely repetition, but a ‘bringing forth,” they imply a spectator as well. They 
“contain in themselves an essential relation to everyone for whom the representation exists” (GW1, 120; 
TM, 115). How should we further understand this essential relation? I shall deal with the answer to this 
question in the next section of my paper.
Image and Participation
We should first point out that every presentation and every performance, even the modern practice of 
painting and modern museum culture, depends (in some form or another) on a relation between the 
audience or spectator and the performance or art object. This relation is manifested in specific practices. 
For example, the audience of a play or a movie is not only neutrally and objectively “observing” the 
play; rather, the audience is a moment of the event that we call a “show” or a “showing.” Usually, we go 
to specific places, such as the theater, in order to “be there” and be part of what we experience, such as 
the play or the movie. Put differently, we not only have to be with the representation but we also become 
part of the representation. If we want to see paintings, then we usually go to museums, where paintings 
are exhibited. But exhibitions are essentially the same as what we call showings” or “performances” in 
theater and in music, where although what is exhibited is, of course, the work itself, the exhibitions are 
more than simply an establishment of visibility, since to be exhibited means that the audience or the 
spectator can be together with the work. Listening, seeing, touching are all forms of this “being together 
with a work,” on the basis of which the image constitutes itself. In this connection, it is important to point 
out that the world that ties work and audience together changes over time and is socially constituted. For 
instance, whereas museums are an invention of the 19th Century that requires us to visit them if we hope 
to participate in an exhibition and be part of it, dissimilarly, prior to the 19th Century, we probably would 
have encountered paintings in more private settings or in political environments. However, leaving this 
question of the specificity of the cultural settings and social practices aside for a moment, it nevertheless 
seems reasonable to claim that audience and work have to be “present together” in a specific historical 
way, and that the togetherness is characterized by the fact that the audience and the work participate in 
the presentation of what shows itself throughout the performance.� Consequently, according to Gadamer, 

�. Gadamer further determines this being present” as a temporal notion, which he calls “Contemporaneity” [Gleichzeitigkeit] 
and which “forms part of the being of a work of art. It constitutes the nature of ‘being present’….Contemporaneity…here 
means that a single thing that presents itself to us achieves in its presentation full presentness, however remote its origin may 
be” (TM, 332). Watson points out interesting relations to Walter Benjamin’s theory (Watson 2004). 

36

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         133 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


difference: the image is related to itself and is – in Hegelian language – a for-itself [Fuersichsein] (see GW1, 
143), since the relation that the image opens up does not point beyond its representation but comes to being 
in the representation.� Put very simply, the image comes into being through its formation. For example, 
a painting of a landscape does not (primarily) refer to the “real” landscape; rather, as a condition of the 
possibility of reference, it is related to what comes into being and presents itself in the painting, which 
is (according to what we have said so far) the enacted or formed image. Accordingly, the image should 
be understood as the specific unity of the presentation (Darstellung): in this example, the presentation 
of the landscape. As Jean-Luc Nancy has pointed out, the German term “Einbildung” (imagination) – 
literally “in-forming” – can also be understood as a form of unification (Einung, ein-formung), which 
means “making one.” Something must – in order to be seen – appear unified and in a synthesis (Nancy, 
Ground of the Image, 83-84).�  This “living unity” (RB, 43) is the condition of the possibility of the seen.� 
In our perceiving of the landscape in its “look” and “view,” we are referring to what the object, here 
the specific unity and look of what we perceive, offers us. We are expressing something about how the 
landscape shows itself as a landscape. It is precisely this presentation of itself in its unity that Gadamer 
calls “formed image” [Gebilde], inasmuch as the image always appears as a specific structure and in the 
form of synthesized elements that are unified in a specific, noticeable manner. In Nancy’s words, an image 
is an “aspect that makes itself seen” (Nancy, Ground of the Image, 85).
I shall now come to the next step of my paper. The image as that which presents itself in its representation 
is, as I pointed out, not a static or immediate entity; instead, it has a temporal dimension and, moreover, 
the image is something that comes into being. We must now ask how this coming-into-being should further 
be conceptualized and understood, and what relation it bears to a possible audience or to the spectator 
of the image. The answer to both questions can be found in the introduction of the term “participation.” 
For with the introduction of both terms, Gadamer ultimately tries to overcome a simple epistemological 

�. As James Risser puts it, “the presence of what is presented stands in its own right as a completed whole in the presentation” 
(Risser 1994, 128; see also Tate 2001, 62).
�. What Heidegger has in mind is a form of being-seen and visibility that is presupposed for every entity to be addressed. It has 
to show itself. For example, as Heidegger argues in his discussion of Kant’s concept of imagination in the First Critique, image 
means the very way in which something must be given to us as itself. A reproduction, as Heidegger remarks, presupposes an 
image, since before the reproduction can refer to something that it is not, it must show itself as a reproduction. There is, we 
might say, always an original: “what presents itself does so always in its showing-itself” (Nancy, Ground of the Image, 86).

 For Heidegger’s interpretation of Kant’s concept of “imagination/Einbildungskraft,” see especially Heidegger, Kant und das .�

.Problem der Metaphysik, §20

35

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         134 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


established through the play (representation) and that they are put together in a synthesis established by 
the actor. In German we call an actor a “Darsteller,” which means “presenter.”� But what is it exactly that 
is presenting itself in the representation of Shylock? Let us listen to Gadamer:

Only through this change does play achieve ideality, so that it can be understood as play. 
Only now does it emerge as detached from the representing activity of the player and consist 
in the pure appearance (Erscheinung) of what they are playing. As such, the play – even the 
unforeseen elements of improvisation – is in principle repeatable and hence permanent. It 
has the character of a work, of an ergon and not only of energeia. In this sense I call it a 
formed image (Gebilde) (GW1, 116; TM, 110; translation altered)

What Gadamer has in mind here is the unified view of what appears throughout the performance and 
play. It is precisely this view - as distinguished, but not independent from representation - that he calls 
“image.” It should be clear by now that Gadamer is neither interested primarily in “mental” images nor in 
“material” or physical images; rather, following Heidegger on this point, he claims that both mental and 
physical images have as their condition of possibility the process of imaging within which we discover the 
image as that which shows up and comes to being in and through a representation. Gadamer’s conception 
of images implies that images let us see things independently from their “locations” as either physical 
or mental. Moreover, images are connected to all art forms, including theater, music, and the fine arts 
[Bildende Kunst]. 
Gadamer’s reflections have their roots in specific key terms and in semantic fields of the German language. 
In German one can say, for example when one sees a spectacular landscape, “What an image!” [Was fuer 
ein Anblick], which literally means “What a view!” or “What a look!” However, the “view” here does not 
refer to a subjective feeling or subjective impression of the landscape: it refers to the appearing landscape. 
In other words, we must – even in the case of an aesthetical perception – take into account the difference 
between the landscape and how it appears within itself; for the landscape is perceived not simply as a 
percept but as a specifically constituted and appearing landscape. Indeed, images always imply at least 
a simple difference between the content (landscape) and the appearing content (view [Anblick]), which 
several philosophers, from Sartre to Colin McGinn, have addressed as the “negativity of the image,” and 
which other philosophers (in a similiar context)  have referred to as an “iconic difference” (Boehm 1995). 
In the hermeneutical context, we should underline that the negativity of the image constitutes an internal 

�. The translator of Truth and Method unfortunately translates “darstellen” with “representing.”

34

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         135 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


that we are watching a play, such as Shakespeare’s The Merchant of Venice. One of the major characters 
of the play is a Jewish money lender called Shylock, the figure of which has produced a lot of discussion 
and accusation of Shakespeare as an anti-Semite. Depending upon who plays Shylock, the configuration 
of the play changes. For example, in the newest film adaptation Al Pacino plays Shylock in a very complex 
way, which allows neither for a final judgment of Shylock’s character as the money hungry merciless Jew, 
nor as the exploited figure in the play. The complexity of Pacino’s masterful play allows us, as viewers 
– despite all debates and battles over the meaning of the play – to discover Shylock’s character anew. 
Accordingly, we should take into account three level in our analysis of the play’s meaning: First, the actor 
(Pacino), second, the represented character (Shylock), and third, the character as it presents itself in the 
represented (played/interpreted Shylock). The last category is the most important category, as it leads to 
the important insight that the “represented” is neither outside of the representation nor simply identical 
with the representation. The represented in this special sense, and taken as something to be formed, 
will be called “image;” I will later point out that perceptive approaches to the theory of images, such as 
Wollheim’s approach, do not take this important category into account. 
Let us translate our example into Gadamerian language: the actor, here Al Pacino, is an individual with 
a specific history, education, background, etc. Throughout the play the individuality of Pacino himself 
disappears behind being an actor of a specific character, which is in this case the character Shylock.� 
However, being an actor means that the actor not only gives a performance within which a character 
is represented: the performance is at the same time the ongoing establishment of a character; it is the 
performance of a character. The being of the character is indeed constituted throughout the performance 
and cannot be found as something outside of the performance. Even if a real person exists that the actor 
represents, the constitution of the representation remains ultimately independent of the real referent. This 
character, as it appears in and throughout the performance, has its being only in the performance, and not 
beyond the actual play. In other words, what we call “the Jew Shylock” is neither a naively understood 
imitation (which Gadamer rejects) nor simply represented by Pacino; rather, the character is systematically 
built up and presented – which Gadamer calls darstellen – by the actor, here Al Pacino. Although images 
can only be found in representations, they are built and formed on the basis of an internal difference 
from the representation. Playing a character precisely means that specific aspects of that character are 

�. Even in Brecht’s conception of actors as the attempt to break down the difference between actor and representation, the 
fundamental disappearance of the specificity of the actor’s “real” individuality remains in place: even in the extreme case that 
an actor plays herself, this difference remains intact.

33

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         136 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


that images are complex articulations that depend on the participation of the viewer/interpreter in the very 
process of the image-formation, and that they disallow a disconnection between object and interpreter. 
This image-formation, as I will claim and briefly elucidate, ultimately leads to a theory of images that is 
superior to perceptual accounts.�

Gadamer’s Essentialism: Image and Eidos
In order to understand Gadamer’s hermeneutics of the image, we must clarify the connection that he draws 
between image, eidos and essence. Let me start with a quote, which is taken from a section in Truth and 
Method, in which Gadamer discusses the concepts of representation and imitation, both of which he tries 
to reinterpret and recover from their general philosophical dismissal: 

the situation basic to imitation that we are discussing not only implies that what is represented 
is there (das Dargestellte da ist), but also that it has come into the There more authentically 
(eigentlicher ins Da gekommen ist). Imitation and representation are not merely a repetition, 
a copy, but knowledge of the essence (GW1, 120; TM, 114).

Here, Gadamer is dealing with the connection between representation [Darstellung] and imitation, 
the relation of which can be (going beyond the quote) expressed in two theses: [1] the relation between 
representation and the represented is not a copy or reproduction; and [2] what presents itself in the 
representation is not something static that could be immediately identified; rather, it comes into being and 
remains “fluid” throughout. The result of both [1] and [2] Gadamer calls “formation” or “formed image” 
[Gebilde], which the English translator unfortunately translates as “structure.” The formed image is to be 
understood as an active and dialectical notion, and leads throughout its constitution to a clarification of 
itself. The constitution of an image, according to Gadamer, is a self-referential process, a point to which 
I will return.
For a better understanding of what Gadamer has in mind, let us first examine an example. Let us suppose 

�. By “perceptualism” I do not mean a theory about how images, such as paintings, come into being (for this see Bryson 
1991, 63). Bryson’s thesis that perceptual accounts are unable to give an account of the social formation of images can be 
addressed by hermeneutics. The social dimension is here part of the historical constitution of images. In addition, the critique 
or affirmation of perceptualism in image theory depends upon the concept of perception used. For example, Bryson operates 
in his critique of perceptualism with an empirical concept of perception. If we assume a phenomenological concept of percept-
tion, such as Heidegger’s concept, then Bryson’s critique could easily be rejected. Gadamer’s theory is, as should become 
clear throughout my reconstruction, beyond semiotic and perceptual accounts, though it remains closer to the latter account. 
According to Gadamer, images and works of art are based upon their specific presence, which does not allow for an extreme 
semiotic account of images that takes what comes to presence in a representation to stand in an arbitrary relation to its meani-
ing. According to hermeneutics, however, meaning constitutes itself in its Da.

32

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         137 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


Introduction
Gadamer’s conception of “image” is of interest for a general philosophy of images and imaging in 
particular for two reasons: in contradistinction to most contemporary accounts of images, such as the 
linguistic (Goodman/Barthes), the cultural (Mitchell), and the perceptual accounts (Wollheim/Husserl/
Hopkins/Lopes), [1] Gadamer does not give up the traditional horizon indicated by concepts such as 
“eidos” and “essence;” [2], he develops a general concept of images that can be applied to all art forms 
(GW1, 140) as well as to a general theory of pictures, and [3] the hermeneutical concept of images is (a) 
based on a dynamic conception of images and (b) is beyond both a realist and mentalist understanding of 
pictures/images. 
In what follows, I will first reflect on this general notion of image, after which I will more concretely deal 
with the process by means of which images are constituted. I will conclude my reflections with a brief 
confrontation of the hermeneutic project with one of the more recent and for phenomenological theories 
important theories of pictures, namely, Richard Wollheim’s analysis of “seeing-in,” which I use as an 
example for the perceptual account of images. Due to time constrains, I am unable to do full justice to the 
perceptual account, and, in addition, I will not at all address the semiotic theory of images. I will argue 

31

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         138 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


Gadamer: The Formations 
of Hermeneutics Images

Christian Lotz, Ph.D.
Assistant Professor  
Department of Philosophy 
Michigan State University

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         139 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


“invisible object” of “desire”, that is to say, the “mysterious immanence “of the “Ab-ground ” of a finite 
historical existence.? 
Or will this new “poetry” have to “be-speak” what is most visible and yet oft neglected, namely, the 
ultimate fragility of “Being” in the “Ab-ground” of “Da-sein’s”  unrecognised “suffering” even more 
concretely? I confess that I have no “simple” answer to such questions. Provided, of course, that there 
may ever be “answer”s, be it simple or complex, to questions of this sort.Yet, it is clear that the “promise” 
of such a future “Dichtung” shall be that of “problematising” the oft dogmatically “simplified ” rapport 
which binds, to echo Merleau-Ponty, the “visibly concrete” to the “concretely invisble”. 
Indeed, the “promise” of this “Dichtung”, that of the endless “problematising”50 of the present (in light 
of its ever “unnamed ” future) is not exactly a “new” one. For it sheds light on the “movement ” (away 
from all present day “idols” ) of that which Michel Foucault, radicalising the celebrated Kantian posture, 
refers to as the “Enlightenment”. A “movement” which underpins “modernity’s discovery” of the radical 
contingence of “Being”. An “artistic-poetic movement ” whose critical assumption shall undoubtedly 
require, as Foucault lucidly points out, “work on our limits, that is to say, a patient labour that gives form 
to our impatience for liberty”51. A “movement” whose invariably “problematic assumption” shall have 
constituted a worthy “risk” for those courageous enough to acknowledge that it, as Jan Patocka powerfully 
put it,“reveals the light of dawn in the darkness but at the same time… reveals the darkness that belongs 
to it and which this lightning only tears through, but does not overcome.”52

50. This concept is also notably employed and refined by the Great Czech thinker, Jan Patocka. 
51. “What is Enlightenment?” in “The Foucault Reader”, ed Paul Rabinow, New York, Pantheon  Books, pp.32-50, 1984.
52. “Living in Problematicity ”, Jan Patocka, Editor, Eric Manton. OIKOYMENH, Prague, 2007.

29

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         140 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


“poetry” can neither define itself through reference to a “model” (even though a radically non-idealisable 
“example” thereof was furnished by Paul Celan’s “hermetic reconstruction” of postwar German poetry) 
nor content itself with remaining an “avant-garde transgression” of established “aesthetic” conventions. 
A “transgression” which, far from challenging the “foundations” of any convention as such, could very 
well end up eclipsing its profound “groundlessness” and thereby confer undue legitimacy on it through 
its “dangerously destruction” of “reason”. Yet, as Philippe Lacoue-Labarthe has correctly noted, such a 
“poetry” shall have invariably questioned the distinction between “poetry” and “prose”. For both “poetry” 
and “prose” bear on no less than the “ordaining-assembling-organising” of the “Open” of “Being” to which 
Heidegger refers as “world”. Notwithstanding the questionable primacy that Heidegger oft accorded to the 
commemoration of the “eclipsed origin” of “poetry”, it is indisputable that his conception of the “Destiny 
of Being” as the “European discovery” of the inevitable “movement” away from the securely imitable 
“one” of all “metaphysics”, that is to say, “Death” could not think the latter as other than what Paul Celan 
evocatively calls a “wound ”. 
Indeed, the later Heidegger ‘s abandonment of “art ” in favour of “Dichtung” could not have purported 
to “safeguard Being” in its “Ab-ground” as other than an “open wound ”. That is to say, the “abyssal 
openness” of the “finite ground” of “Being” that no “reconciliatory sublation” (“Aufhebung”) of its 
infinitely open horizon shall have ever “closed”. A “wound ” whose oft unbearably “concrete openness” in 
what Heidegger calls the “Da” shall have constituted, to paraphrase George Bataille’s powerful evocation 
of the irreducibility of the “immanent mystery” of a finite existence to its “useful “ rationalisations48, the 
most radical “refutation” of the Hegelian system as the most “systematic” expression of Western “Onto-
Theology”. Yet, one might ask whether this new “art as poetry” has to render visible the most fundamental 
“rift” (“der Riss”) of “Being”, that is to say, the “suffering” wherein the “outline” of the “Fourfold of the 
World distinguishes itself ” ? An “outline” whence, Heideggr argues, the “greatness of all that is great is 
imprinted for men”? Even though such a “poetry” can no longer be the mere expression of the “working” 
of an invisible and eternal “ideal ”, can its “poetic saying” nevertheless soothe and “orient” those who 
“in-habit” a “world” of ever untold and misunderstood “suffering” ? In other words, can its “function” 
be compared, however remotely, to what Jacques Lacan terms the “anamorphic presentation”49 of the 

48. In a letter written to Alexandre Kojève in the late 1930, George Bataille describes his life as an “open wound” that shall 
have inexorably refuted the overwhelming Hegelian system. For a more detailed description of its context, one should consult: 
“Collège de Sociologie”, Denis Hollier (ed), nouvelle édition, “Folio Essais” no. 268, Gallimard, 1995.
49. “The Ethics of Psychoanalysis”, English translation by Denis Porter, Norton, 1991. 

28

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         141 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


Socialist movement (“Bewgung”) in Germany.
Yet, despite the oft irritating postwar expressions of his arrogant South German provincialism, amusingly 
derided by some of his harshest postwar critics,45 Heidegger’s approach to “reconstructing” (to borrow a 
Lacanian term) the ultimate “object ” of philosophical reflection has nevertheless helped contemporary 
European thought better “think” the profound “truth” of the historical emergence of the “modern” world. 
That is to say, the “contingent ontological ground ” of the latter’s “tragic destiny”. A “destiny” whose 
“tragedy” transcends “history” in the narrow historiographical as well as the broader ontologico-historial 
sense. A “tragedy” which is “European” in character since, as Heidegger poignantly formulates it in his 
above-mentioned and controversial postwar lecture, it bears on the “European discovery” of ”Death as 
the Hearth of Being”. 
Here, the adjective “Euorpean” refers neither to a specific geographical continent nor to some risibly 
“contingent ” assortment of provincial cultural histories in Europe. 
Rather, “European” is that “movement” away from the “Onto-Theological Absolute ” which “ be-speaks” 
the “discovery” of the radical “finitude” of all thought and history in what Heidegger terms (notably in 
OWA) the “Open” of “Being”. A “discovery” which was “contingently” arrived at and, later, “ideo-
logically” eclipsed in what is known, geographically speaking, as Europe. Indeed, I believe that such 
a “movement” away from all onto-theologically based “enframing” of “Being”, a “movement” which 
Heidegger would notably term “Stepping outside” (“Schritt zurück ”) of the domain of “metaphysics” (as 
“Onto-Theology”) in such crucial later texts as “Identity and Difference”46, a “movement ” that is described 
as the “unconcealing-sheltering moving away” ( “der entbergende-bergende Austrag”)47 and underpins 
the destiny of “Being” as “difference” is precisely what later Heidegger refers to as “Death”. A silent 
“movement”, that is, whose unprecedented “be-speaking” Heidegger (an influential reader of Hölderlin) 
entrusts “Dichtung” with for a simple reason. One which modern “metaphysics” has acknowledged ever 
since Hegel’s decisive “Lectures on Art” were delivered. To wit, ( echoing Otto Poggeler’s chief thesis 
in his seminal study of Paul Celan’s “poetry”) only the non-idealisable “concreteness” of “Dichtung” 
could ever purport to relativise, that is to say, “exceeed” the “oneness” of the onto-theological “one” 
and the ultimate “ground” of all “memsis” as the imitation of an established suprasensuous “ideal”. 
Freed from the ontological constraints of “mimesis” as “routine subsumption” to an “ideal”, such a new 

45. Theodor Wiesgrund Adorno, “Jargon der Eigenlichkeit”, Surkamp, 1988.
46. “Identität Und Differenz”, Verlag Günther Neske, 1999.
47. Ibid, p.57.

27

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         142 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


“I will describe it to you. It is an object that embodies an anamorphosis. I assume many of you know what 
that is. It is any kind of construction that is made in such a way that by means of an optical transposition a 
certain form that was not visible at first sight transforms itself into a readable image. The pleasure is found 
in seeing its emergence from an indicipherable form ”43  (Jacques Lacan) 
As mentioned above, Heidegger‘s questioning of the “meaning of Being” (whose close entwinement with 
his reflections on the ontological role of “art ” has been briefly discussed herein) can indeed help us better 
assume the finitude of our historically contingent “Being”. Heidegger’s progressively radicalised reflections 
on the “openly abyssal ground-ing” (in both senses of this English term) of our collective existence in 
the “Ab-ground” of “Being’s” dispensation can also be of equally great value in better assuming its trans-
historially “abyssal immanence”. Even more significant is, perhaps, the oft neglected fact that Heidegger’s 
formulation of the “European discovery” of the ultimate “groundlessness” of“Being” (as the “Abground 
” of its “groundlessness”) has the obvious merit of facilitating our comprehension of the “paradoxical” 
nature of the unprecedented “ freedom” (from all ontologically restrictive “definition”) which 
underpins the emergence of the “modern world ”. The “paradox” here concerns the postwar Heidgger’s 
interpretation of “modernity” as the “historially” uncircumventable dispensation of the “groundlessness” 
(“Bödenlosigkeit”) which constitutes “Being’s Destiny” in the “modern” era. A “Nihlistic Destiny” whose 
demarcating “border-line”, as Heidegger memorably underscored it in his 1955 letter to Ernst Jünger44, 
shall not have had a “beyond ” in the concrete, that is to say, eminently “metaphysical” sense of the term. 
For, as Heidegger emphasises in the same text, the future task of all thought is not the “overcoming” 
(“Überwindung “) of “metaphysics” by going beyond its “boundaries” but, rather, the “freeing” 
(“Verwindung”) of that which it has thus far “systematically” confined within the limits of its “contingent 
” conceptual “realm”. In other words, the “Ab-ground” of “Being” as the “ free” and hitherto “eclipsed 
essence of nihilism”.
It goes without saying such an interpretation of “modernity” as the “dispensation” of the “nihilistic 
groundlessness” of the “Ab-ground” of “Being” is seductive and yet fatefully fraught with all manner 
of hermeneutic ambiguity. Not the least of which revolves around Heidgger’s own disastrous rejection 
of all “groundless Western modernity” in 1930s. That is to say, in the context of his indisputably and 
frighteningly enthusiastic (!) promotion of the “revolutionary” and “conservative” agenda of the National-

43. “The Ethics of Psychoanalysis”, Jacques Lacan , p.135, 1992, Norton & Company Inc.
44. GA 9, pp.385-426, 1977.

26

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         143 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


original “ground” of all that is. That is to say, the “ free ground” of all that can be “named” as such in 
“Being’s” constitutive “Open”. As such, Heidegger had to underline the radical finitude of all “phusis” 
beyond its restrictive “en-framing” through “techne”.
Relativising the strange “self-enframing” of all “phusis” through “techne” required, in Heidegger’s later 
perspective, the demonstration of its radical “difference” and irreducibility. This could only be done by 
underscoring its “absolute finitude”, that is to say, its fragile “mortality”. Heidegger’s later view of the 
ontological function of the work of art therefore presupposed no less than the latter’s radical break with 
the ancient principle of “mimesis” which had underpinned the Platonico-metaphysical conception of “art” 
and, specially, “poetry”. A break, that is, in favour of a conception of “Dichtung” as the mortal and fragile 
“Ab-ground ” of the “Open” of “Being” . 
A metaphysically un-thinkable “Ab-ground” wherein “Being” would be no more or less than the “name” 
of that which lets all entities to be “named” and come into presence in its “Open”. As such, for later 
Heidegger, “art” as “Dichtung” would “name” the mystery of the “mortally” differentiated “naming” 
of the “same” beyond the “technically reproducible sameness” of its deceptively self-present and self-
sufficient “form”. This is indeed how postwar Heidegger “re-turned” , to use Holderlin’s terms, to the 
“proximity” of the “source”, that is to say, the “Ab-ground” whence all “worlding” and all formation 
as such had “originated ”. In other words, “Death as the “Ab-ground” of the language of all tradition 
(“Über-lieferung”)41 whose “mystery” (the “abyssal ground” of “Being” as “Death” and “Suffering” ) is 
indeed irreducible to the “enframing sameness” of the “same”. One (the “One” in “truth”) that may be 
“re-presented ” and technically mastered. Or, “simply imitated ”. 

Conclusion
Beyond “Mimesis”: On the Future of all “Art” as an “Open Wound ”
“World to be Stuttered by Heart
in which
I shall have been a guest, a name
sweated down from the wall
a wound licks up (“an der eine Wund hochleckt”) “42 (Paul Celan)

41. The German term signifies, literally, “carrying over to” as the chief function of all “tradition”.
42. “Die nachzustotternde Welt”, Paul Celan, tr. by Michael Hamburger in “ Selected Poems”,  Penguin Books, p.332, 1995.

25

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         144 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


the explicit and absolutely crucial contention that “death belongs to the essence of man’s existence, an 
essence that is dispensed through that of Beings”36.Given that, as Heidegger argues in the same lecture, 
“world” and“En-framing” (which is a self-persecutorily restrictive manner of the opening of the “Open”) 
are the “same”without being identically equal, the irreducibility of “world” to “En-framing” (“Gestell”), 
that is to say, the “essential” relevance of all other possible “worldings” of “world” must assume their 
“safeguarding conservation” and “sheltering” elsewhere than in their “persecutory set up” through “En-
framing” as such. This irreducibly self-enclosed“reserve”, no mere “standing reserve”, is no longer “earth” 
(on which Heidegger once purported to “posit ” the historical “world ” of a rabidly nationalistic Germany 
in an absolutising manner in the 1930s) but “Death” . Indeed, as Heidegger asserts, ”Death is the Hearth 
of Being in the Poem of the World” (“Der Tod is das Gebirg des Seyns im Gedicht der Welt”.) 37

I have chosen to translate the German term “Gebirg” as “Hearth” rather than “Mountain” in order to 
highlight the fact that, in formulating the relationship between “Being” and “Death” in such a manner, 
Heidegger wishes to emphasise the essentially “grounding” character of the latter. Contrary to some of 
the recent and untenably hostile readings of his references to the “negation” of the ontological essence of 
“Death” that underpinned the “inconspicuous liquidation” 38 of the victims of Nazi extermination camps, 
I would contend that Heidegger’s chief purpose in underscoring the ontological primacy of “Death” is no 
less than marking its absolute, metaphysically unthought and un-thinkable “difference” with all that is “set 
up”or “En-framed” (“Gestellen”) in the realm of “techne”. To be sure, modern technology may be used 
to deny access to the essence of “Death” but, in its protected and protective “essence”, the latter can not 
be manufactured, that is to say, “imitated ”. Even if, as Otto Poggeler has39suggested in his suggestively 
“Heideggerian” and yet contestable reading of Paul Celan’s poetry40, the result of such a reproductive 
“setting up” and “imitation“ of “Death” may even be regarded, albeit frivolously, as “art ” in the age of 
modern technology. Thus, postwar Heidegger abandoned all “art” (no matter how supposedly “great” 
or “evocative” of a people’s historical destiny) in favour of what he had “originally” termed “poetry” 
(“Dichtung”) in OWA. He did so in order to highlight the radically “free” character of “Dichtung” as the 

36. ibid
37. ibid
38. Heidegger’s German expression (which I have translated) is :”unauffällig liquidiert” (GA 79, p.56)
39. Otto Poggeler has discussed the ontological Paul Celan’s poetry in different publications. Notable among these are the 
text “Ach! Die Kunst” which appeared in “Über Paul Celan” (edited by D.Meinicke) in 1962 as well as the study, “ Spur des 
Wortes. Zur Lyrik Paul Celans”, Auber, Berlin, 1986.
40. See Denis Thouard’s informative article, “Une Lecture Appliquée :Gadamer Lecteur de Celan » which appeared in the 
September 1997 issue of the electronique French review, “Texto”.

24

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         145 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


entities in the unconcealment of “Being” (“ ‘Stellen’ mussen wir im Sinne von phusis denken”32). Thus, 
“setting up” here does not refer to some forceful “positing” of a rigid “ frame” in the systematic manner 
characteristic of the subject of modern “metaphysics” ( “dann kann ‘Fest’ im Feststellen niemals den Sinn 
von starr, unbeweglich und sicher haben”).33

This means, obviously enough, that the immense complexity of the “Abground” (to which the original 
1931 notes for the lecture had referred in a positive manner) must surely have been subsequently taken into 
consideration and problematised by Heidegger between 1931 and 1935. Indeed, I believe this point can be 
easily corroborated by all serious Heidegger “scholarship” and has been suggestively underscored by such 
careful readers of Heidegger as Jacques Derrida, “Art ” can thus not merely “posit ” (“setzen”, “feststellen”) 
a “world” in the “abyssal ground” of all “Being” and history. Secondly, in his above-mentioned and 
controversial 1949 Bremen Lecture, “The Danger”, Heidegger identifies the “worlding” of “world” with 
the famous“Fourfold” of “mortals”, the “gods”, “heaven” and “earth”. 
Here, of course, “world” and “earth” are no longer polemically related.Rather, “world” protects (“Hütten”) 
the “Truth” (“die Wahr”) of “earth” in so much as its protecting is the “essence” of “Truth” and, as 
Heidegger explicitly underscores, “world is the truth of the essence of Being” (“ Die Welt is die Wahrheit 
des Wesens des Seins”)34. In such writings of the postwar period as “The Danger”, the notion of “Stellen” 
(“Setting”) has indeed undergone a major change to which Heidegger himself refers in the appendix to 
OWA included in the GA 5 dating from 1977. Whilst Heidegger argues, unsurprisingly enough, that the 
earlier use of this concept in OWA must be thought of in terms of the later developments of the famous 
“Enframing” (“Gestell”), I would contend that, as with the notion of “Ab-ground”, Heidegger only came to 
problematise and render more complex his use of the concept in his later thought so that he could write:
“What would the word thesis mean when we think it in the Greek manner? Thesis means “setting up” 
(“stellen”) and positing. Such a “setting up” springs from phusis in such a way that it is determined by 
the same phusis and within its very domain. What this means is that within phusis a certain thesis-like 
character is concealed.”35 
In short, neither the “Open” of “art ”ordained by the “world” nor the “setting forth of earth ” therein were 
as simple as Heidegger had made them appear in OWA. Moreover, in “The Danger”, Heidegger makes 

32. GA 9, p.70-71, Vittorio Klostermann, 1977.
33. ibid
34. GA 79, pp.47-67, Vittorio Klostermann, 1994.
35. ibid

23

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         146 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


Heidegger’s conception of “art” in the context of his later thought. A change which, in turn, can itself 
be attributed to Heidegger’s equally transformed conceeption of the “ground” of “art”. That is to say 
the “abyssal ground” of “Being”. Or, as Heidegger had “openly” termed it in CTP, its “Abground” (“Ab-
grund”). 
Indeed, it’s the “Ab-ground” of “Being” that was “the sphere upon which”, as Heidegger pointed out in 
OWA, thinking “had touched ” without “explaining” it. In this respect, it is also interesting to note that 
the term “Ab-grund ” had been used in the original notes from 1931 on whose basis, as mentioned above, 
Heidegger later crafted and delivered the OWA in 1935. Therein, Heidegger had noted that:“ in as much 
as work thus sets forth the earth in itself, it sets itself up therein as its self-enclosing ground upon which 
it emerges and agitates itself (“auf dem es aufruhrt”), a ground that, given that it essentially and always 
encloses itself is an Ab-ground ” 29

The seemingly positive and routine reference to the “Ab-ground” of the “Open” (that of “Being”) is further 
problematised in the text of OWA published in GA 5 of Heidegger’s writings where it is underscored that: 
“The true essence of a matter of thought (“Sache”) is determined from out of its true being, that is to say, 
from the truth of present entities (“jeweiliegen Seienden”). Yet, we do not seek the truth of the essence but 
the essence of truth. A remarkable complication thus manifests itself. Is it really remarkable or is it only 
the high point of an empty play with concepts or is it an Ab-ground ? ”30

It goes without saying that, in making such textual referencces, my aim here is not that of undertaking a 
philological study of the genesis of OWA, as laudable and necessary an enterprise as it might be. Nevertheless, 
I am inclined to think that Heidegger’s irritating, controversial and oft damaging habit of “re-working” (if 
not downright tampering with !) the texts of his lectures31 in the light of subsequent developments of his 
thought is not wholly irrelevant to the apparent problematisation of the above references to the “Abground” 
(as the “Origin” of the “Open” of all “art ) in the above-mentiond texts. This is so, I believe, for at least 
two distinct philosophical reasons. First, as Heidegger makes clear in his appendix to OWA, the profound 
meaning of the “setting forth of the earth” (“Stellen”) as well as the “setting up of a world in the Open” 
by “art” in OWA is that of the Greek notion of “υεσις” or “phusis” as the unhindered “letting be” of all 

29. See footnote 26 for more precise bibliographical references to the text of notes from 1931 used for this quotation. The 
relevant page number for the above quote is 28. 
30. GA 9, p.37.
31. The 1953 controversy over Heidegger’s retention of his 1935 references to the “ greatness of the truth of the national soc-
cialist movement” (which involved Christian Lewalter and the young Jurgen Habermas) is perhaps the most well publicised 
instance of not entirely “re-working” an earlier text by Heidegger (!)  

22

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         147 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


people once unfolded. To borrow Nietzsche’s influential terminology (which Heidegger also employs in 
“Being and Time” 27 ), the ontological function of “world” in OWA is that of “founding” the “Open” of a 
people’s “monumental history”28 in the context of the “ poetic rift” which its “ Great Art ” works against 
the “earth” wherein the same people is “rooted”. An “art” whose “greatness” lies in its furnishing the 
self-manifestation of precisely such an historical ”world” (of an entire people) with the “Open” in which 
the latter may be instituted. Indeed, the “Open” of all “Great Art” is a space within which entities manifest 
themselves as no “mere collection of the countable and the uncountable, familiar and unfamiliar things 
that are just there”. 
Yet, the “greatness” of all “Great Art ” does not at all derive from arbitrarily imposed “ideo-logical” 
prescriptions on how entities must be “represented” (in its “Open”) since its “worlding” is summoned 
to found, poetically that is, the “Open” of the “dispensation” of a people’s history and not merely restrict 
access to the devalued sensuous in accordance with the “ideo-logiccal” strictures of a Platonic “Idea” 
(ειδος). As far as OWA is concerned, the “ work of art” is thus the “Open” of history wherein a trace of 
its unfolding as the “dispensation” of the “unconcealment” of “Being” is “conserved”. Yet, as Heidegger 
himself points out in OWA, “in referring to this self-establishing of openness in the Open, thinking touches 
on a sphere that can not yet be explained here.” What could this “sphere” consist of ? Before attempting 
to answer this question, an important development that marks most of Heidegger’s postwar writings must 
be underscored. To wit, that all “thoughtful resistance” to the “technical for-closure” of the horizon of 
“Being”, in other words, all attempt at the latter’s “safeguarding conservation” would acquire meaning only 
through the realisation that the “openness” of “Being” is “no-thing” other than the“sheltering” (“bergen”) 
of its “concealed” ( “verbogene”) essence. In other words, to borrow Heidegger’s own terminology in 
OWA, in the postwar period Heidegger came to view the “irreducible openness” of “World” as its very 
“concealing-sheltering” by“Earth”. 
To be sure, Heidegger had never previously thought of these as two merely dialectical opposites in OWA. 
Nevertheless, he had spoken of their primordial “strife” (“streit”) as the “setting into work” of “Truth” 
in the work of “art”. In his postwar writings, however, “world” and “earth” are no longer defined as 
the intertwined poles of a primordially “conflictual ” rapport. I would argue that this reflects a change 
of the ontological signification of the notion of “world” and can be attributed to a transformation to the 

27. The reference to Nietzsche’s “efficient and unambiguous” outlining of the essential “Uses and Abuses of History for Life” 
can be found in section 75 of “ Being and Time”.
28. “Die monumentalisch-antiquarische Historie ist als notwendige Kritik der “Gegenwart “ ”  (ibid, p.397)

21

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         148 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


in shaping Heidegger’s later thought, it is hardly surprising that such eminent commentators as Hans 
Georg Gadamer have underscored the continuity of the said lecture with such earlier writings of Heidegger 
as “Being and Time” as well as his postwar writings, particularly those in which the celebrated and yet 
misleading notion of “ The Fourfold” (“Das Geviert”)22 is drawn upon. Not so frequently analysed, on the 
other hand, is the curious transformation of the ontological role of the notion of “world ” in Heidegger’s 
thought from 1931 onwards. That is to say, from that “blissful year for work ” 23 in which Heidegger first 
undertook a meditation on the ontological significance of art.
In the “Origin of the Work of Art” (OWA, 1935)24, “world” is tasked with “setting forth into the Open of 
the self-enclosedness of the earth” in the context of an ontological relationship which Heidegger terms 
“strife” (“streit”) between “world” and “earth”. This “strife” enables the “truth” of all history (not in 
the sense of a mere succession of recorded events) to “be-speak” its “dispensation”25 through the “rift” 
(“Riss”) which, as Heidegger puts it, “carries the opponents into the source of their unity by virtue of their 
common ground ”26 through the “creation of the work of art ”, that is, in the latter’s “Open”. The “Open” 
in question here that is also that of “Being”. In as much as the “Open” is indeed “Being” wherein the latter 
sets its “truth” (as “unconcealment”) in to work (“Ins-Werk-Setzen der Wahrheit ”), all art- so argues 
Heidegger- “as letting happen of the advent of the truth of what is is, as such, essentially, poetry ”. 
Heidegger further underscores the fact that “poetry” is “ the Open which brings entities to shin and ring 
out”. In so doing, the work “sets up a world” in which “those decisions of our history that relate to our very 
being are made, are taken up and abandoned by us, go unrecognised and are rediscovered by new inquiry, 
there the world worlds.” In short, in the “worlding” of “world” (of which the work of art is a prominent 
instance), the “ordaining-assembling” wrought by “world ” institutes the space of all “history” in the most 
“primordial sense”. Indeed, I believe that it is not all accidental that Heidegger should refer (in OWA) to 
such celebrated “historical” symbols of Greek and German cultures as the ancient Temple of Paestum or 
the remarkable Bamberg cathedral. For the “art” that underpinned the creation of such “monuments” of 
what is commonly regarded as “art history” is the “Open” within which the historical “world ” of an entire 

22. This topic is extensively treated in Jean François Mattéi’s seminal study, « Heidegger, Hölderlin.  Le Quadriparti”, Presses 
Universitaires de France (“Collection Epiméthée »), Paris, 2001.  Even though I have not yet read this indispensable study of 
Heidegger’s relationship to Hölderlin’s  poetry and Aristotle’s famous “quadrupling” of “Being”, I have the impression that 
Mattei is more  concerned with the “Fourfold” (as the key to Heidegger’s thought) rather than its “abyssal grounding”.
23. The expression is Heidegger’s own and used in a letter to Elisabeth Blochmann in December 1935.
24. “Off the Beaten Track”, Cambridge University Press, 2002.
25. ibid
26. “Dispensation” here translates the key Heideggerian notion of “Geshick des Seins”.

20

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         149 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


For despite the irksome theologico-messianic overtones that Heidegger’s oft oblique references to the 
“coming” of an unknown “future destiny ” may indeed produce, one could argue that Heidegger’s thought, 
to borrow another celebrated formulation of Jacques Derrida’s, could still provide us with an effective tool 
in highlighting the absolute “impossibility” of the restrictive programming and the routine “enframing” 
of the “im-possible”. The “im-possible” here being the “coming” (“arrivance”)- as Derrida has famously 
argued19, of our “radically finite future” as mortals. Mortals who shall have “gone by free” to “die” beyond 
all (in strictly Platonico-metaphysical terms) “ideo-logical ” determinations of the “immanent” mystery of 
“Death”. Thus, Heidegger’s philosophical questioning can help us, today more than ever perhaps, resist all 
manner of restrictive and oft “deadly” determination of “life” and “Death” in the “future”. And given that, 
as Heidegger himself once famously put it, there is no “Heideggerian philosophy”, radicalising Heidegger’s 
philosophical questioning (against Heidegger’s avowed intentions and beyond the politically “disastrous” 
historical context of its elaboration) shall have been the only “destiny” that future critical appropriations 
of Heidegger’s thought shall have presaged for our troubled world. 
A “mortally finite” world where we shall have to live, to borrow Nietzsche’s celebrated expression, 
as “artists” who shall resist all manner of “decadent” denial as well as “superstitiously ideo-logical ” 
restriction of the “open mystery” of its radical “finitude”. Put in more overtly “Heideggerian” terms, one 
could say that Heidegger’s questioning could help us better learn the “art ” of living in the “ Ab-gound ” 
of “Being’s” uncircumventable “finitude”. Yet, what sort of “art” could this “possibly” be and how could 
it intimate at the “abyssal groundlessness” of man’s finite “Being” ? That is to say, as Heidegger put its in 
CTP, “Dasein’s leap into the Ab-ground of Being” ?
II. “Art”: Be-speaking “Death” as the ultimate “Ab-ground” of “Being” “Our medical friend Nagel should 
see this painting. For no clinical probing reaches into illness and suffering as this painting does.”20

Given the obvious conceptual significance of notion of “world” “(”welt”)21 in Heidegger’s influential 
lecture on the “Origin of the Work of Art” (OWA) as well as the importance of this undeniably key concept 

19. Notably, among many other of Derrida’s writings (notably, “Apories”, Galilée, 1996), in the chapter entitled “Arriver aux 
fins de l’Etat ” (pp.195-217) in « Voyous », Galilée, 2003.
20. Heidegger’s remarks upon viewing Paul Klee’s painting entitled “Patientin” (“The Woman Patient”) reported by H.W.Petzet 
in “Heidegge’s Association with Art” in “Encounters and Dialogues with Martin Heidegger”pp.134-5, Chicago University 
Press, Chicago, 1993.
21. See, for example, in “The Danger ”: ‘ The world is the concealed mirror-play of the fourfold composed  of the sky, the 
earth, the mortals and the gods. The world “worlds”, that is to say, it assembles and  ordains ’ (the translation from the German 
original is my own ), GA 79, p.46, Klostermann, 1994.                         

19

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         150 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


legacy to have highlighted that “Being” as “being-in-the-world-with-others” has no ultimately restrictive 
“essence” in ” Time-Space” (“Zeit-Raum”). So much so that Heidegger later came to view the “freedom” 
of “Being” in “Time-Space”as the “Abyssal Ground” of “Being”. That is to say, its “Ab-ground “ whose 
“grounding” of “Be-ing” shall ultimately bring about the “shattering ” of all self-identical stability 
(“Inständigkeit ”) as Heidegger remarks in his famous collection of notes from the period ranging from 
1936 to 1938 entitled “Contributions to Philosophy”17 (referred to henceforth as CTP). In the CTP section 
which immediately succeeds the one devoted to the discussion of the“Ab-ground” as the “Truth” of “Time-
Space”, Heidegger embarks on a discussion of “Sheltering” (“Bergen”) and the “Essential Sheltering of 
Truth as Sheltering”.
Interestingly enough, “Truth as Sheltering” in the “Abssyal Ground ” of “Be-ing”, that is to say, its “Ab-
ground ” is precisely what Heidegger regards (in CTP sections 277-78 ) as the “Origin of the Work Art”. 
An “origin” which “metaphysics”, according to Heidegger, has been unable to think since it is indeed 
“destined” to “forget” its own “abysal grounding” therein. Or, as Heidegger would put in his famous 1949 
Bremen Lecture,“The Danger”, “metaphysics” was bound to “persecute” and “up-set” its own “origin”, 
that is to say, radically “ free ground ” through the latter’s restrictive and persecutory “En-framing” 
(“Ge-stellen”). An “En-framing” which, as Heidegger insists, is not external to “Being” and, indeed, 
remains coextensive with the latter’s “dispensation” as the history of “Western European Metaphysics”. 
Notwithstanding the appearance of “groundless mysticism ” and “ruinous irrationalism” with which it has 
had to reckon in the context of its wider reception18, a most liberating apect of Heidegger’s thought, I would 
argue, consists of its intriguing emphasis on the character of “Truth” as the “Sheltering” of that which 
must remain, “openly” and essentially, “concealed ” and “guarded ” for an unmasterably finite future. 

17. “Contributions to Philosophy (From Enowning)” translated by Parvis Emad and Kenneth Maly,  Indiana University Press, 
1989. For the purposes of my analyses, I have drawn upon the original  German version published as “Beiträge zur Philosophie 
(Vom Ereignis)” Vittorio Klostermann  Verlag, Frankfurt Am Main, 1989. I should note that I have prefered to work on the 
original German  version for several reasons. Chief among which, as Thomas Sheehan has aptly noted, is the highly  questiona-
able English translation of “Ereignis” as “Enowning” (see “A Paradigm Shift in Heidegger   Research”, Thomas Sheehan, 
Stanford University, “Continental Philosophy Review”, XXXII,   2(2001), 1-20) which, as Sheehan underscores, may mislead 
the English reader of the text into   thinking that Heidegger has found a new master concept which eclipses the “truth” of 
“Being’s”   radical finitude in the openness of the “Da” (“No there there” as Sheehan ironically points out ).   Moreover, my 
own effort at highlighting the continuity as well as the evolution of Heidegger’s   conceptual vocabulary with regard to his 
post-1945 thinking (notably in “Die Gefahr”, GA 79,   pp.47-67) presupposes the use of the crucial and oft inadequately transl-
lated German texts. I should   also like to express my gratitude to Mr Saeed Hanai Kashani for his kind assistance in providing   
access to the German texts (of GA 65) during my stay in Tehran in January 2009.  
18. Heidegger himself thus ironises on the reception of his thought of “Being” in “Zur Sache des Denkens”, p.79, Max Niem-
meyer Verlag, Tübingen, 1988.

18

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         151 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


A “future” that Heidegger regarded, needless to say, as both defining of the “present” and decisive in 
shaping its “be-coming”.
A “ future” whose unmasterably finite “essence-definition” shall have let it “be-come” more than a mere 
“reproduction” of the “past”. Even if, as Heidegger oft pointed out, it shall have been the inevitable 
“appropriation” of the “past” understood as a set of specific and “openly contingent ”, that is to say, 
“finite” historical “possibilities”. 
In short, Heidegger’s philosophical questioning could contribute to thinking the “ future” of our “post-
metaphysical” and “multicultural” world in as much as it addresses the question of the “ future destiny 
” of our collective existence as the “possible appropriation” of our “past”. A ”past” whose neglect and 
loss as an “open “ set of “ possibilities”- as Heidegger points out in some of his decisive and controversial 
postwar writings15-constitutes the supreme “danger” (“Die Gefahr”) in our increasingly technologised, 
“ fundamentalist” and inherently unstable world. To highlight the philosophical importance of this 
point, one may playfully draw upon the English conditional future perfect tense and subvert its “Onto-
Theological” linguistic underpinnings by stating that (as far as Heidegger is concerned) the “past” shall 
be more than the mere “bygone” of yesterday since it shall have “gone by” its constitutive “appropriations 
” (“Widerholungen”) as an infinitely non-self-identical or, as Jacques Derrida put it, “iterable” set of 
radically finite “possibilities”. “Simply” stated, the “past” is thus nothing (“no-thing”) other than “Being” 
as a set of “open possibilities” that can be “repeatedly re-lived ” as its own non-identical, finite and 
“unique appropriations ” in “Time-Space”. 
Yet, one might still ask, “what” could the “openness” of “Being” as such “possibly” mean to us? Even if 
such an “openness” pertains to the “past ” in all its supposedly “open” glory? To begin with, it means that 
“Being” shall always have constituted the radically “open” horizon of man’s “finite” existence understood 
as “possibility”. 
But, more importantly for the observer of the contemporary world’s alarmingly “fundamentalist be-
coming”, it also means, that is to say, “promises” that the “radical finitude” of the horizon of “Being’s” 
historical “dispensation” shall have “resisted ” all its “absolute” and restrictive definitions. For “Being” 
as the “appropriation” of the “past” (in the former’s “Open”) shall have been “no-thing” other than what 
Heidegger notably terms “freedom”16. Indeed it is no minor achievement of Heidegger’s philosophical 

15. Martin Heidegger, “Die Gefahr”, GA 79, p.47-67, Vittorio Klostermann, 1994.
16. Notably in “Being and Time”

17

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         152 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


of the term) in the “abyssal groundlessness” of its inscrutable “Ab-ground ”? 
The Main Thesis
I. On The “Ab-ground “ of “Being”
As Heidegger points out in some of his crucial post-1945 writings12, “safeguarding” the “truth” of 
“Being”, that is to say, assuming the radical “finitude” of man’s existence (as a set of specific historical 
“possibilities”) can no longer be a matter of “preserving” some “ mythologised ” historical “origin” 
in our technologised and “postmetaphysical” world. That is to say, a world that has proved itself so 
“efficient” in realising what once seemed like the stuff of the wild fantasies of an isolated visionary that it 
now naively rejects all “enlightening” reference to its obvious “operational ” dependence on a few basic 
“metaphysical ” concepts. A world wherein the triumph of “modern” technology shall have made such a 
Faustian “provocation” (“herausforderung”) of “nature” as genetic cloning a very “real possibility”. A 
world. moreover, in which the definition of the most self-identically “rational” of all “animals” (“man”) 
may, at least theoretically, be so “reprogrammed” or, as Heidegger would say, “up-set” (“nach-stellen”)13 
as to exclude (if not entirely repress) the unnarratable “singularity” of such erstwhile “unique” human 
experiences as “Birth”or “Death”. A world in which, as Michel Foucault once poignantly underscored14, 
the historical “contingence” of the ontological figure of “man” as the occupant of the “throne” of the 
“modern subject-principle” has “be-come” indisputably and irreversibly clear. In such a world, one can 
indeed convincingly argue that the chief merit of Heidegger’s philosophical questioning lies in its thinking 
the “past” as a set of “ open possibilities” whose “safeguarding” must be understood as a “manner” of 
“being in”, that is to say, “relating to” a specific historical “world ”in the “light” of its ever unknown 
“ future”. 

12. Notably, “Die Gefahr” (“The Danger”) in GA 79, pp.47-67. The said volume shall be translated into English by Profess-
sor Andrew Mitchell of Emory University. Notwithstanding this official translation project-assignment, I have undertaken an 
independent English translation of the above- mentioned lecture for my own philosophical purposes as what Heidegger might 
have called a “thinker”of the “metaphysical underpinnings” of all contemporary ” fundamentalisms ”.
13. The English translation of “Nach-Stellen” as “Up-Setting” is my own. As is known, this concept was first elaborated in 
Heidegger’s hugely controversial Bremen lecture, “Die Gefahr” (‘The Danger”) in which the complex entwinement of Being 
and the essence of modern technology was extensively analysed. Despite Heidegger’s controversial and oft misinterpreted 
remarks on the shocking impersonality of the experience of death in Nazi extermination camps, this lecture is most signficant 
since its emphasis on the entwinement of Being and the essence of modern technology squarely contradicts and, indeed, 
invalidates all manner of “reductively anti-modernist ” reading of Heidegger’s interpretation of the phenomenon of modern 
technology. The lecture belongs to the series entitled “Einblick in Was Das ist” and can be found in GA 79, pp.47-67,Vittorio 
Klostermann, 1994.
14. Michel Foucault, “Entretien avec Roger Pol Droit”, juin 1975, republished in « Le Point », 01/07/04- No.1659, p.82.

16

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         153 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


of that which “has been” suits only those who doggedly refuse to grasp that what they wish to “preserve” 
shall have inevitably “be-come”. That is to say, it shall prove to have been, as Paul Valery unforgettably 
formulated it,“mortal” and thereby lacking a sempiternal “essence” that could “justify” its “preservation”. 
An “essence” which, in the language of Heidegger’s questioning, might underpin it as its identically self-
present “Onto-Theological ground ”. Be such an “idealised” historical “monument” to “preserve” one’s 
history, culture, language or historically “exceeded ” religious tradition. 
Indeed, thinking the troubled “becoming” of our contemporary world calls for no less than the inevitable 
“de-construction”� of the ontological straightjacket of a metaphysical conception of “Being” which 
“institutes” it as the self-present “ground” of the “sub-sistence” of the “same” in the “different” . For the 
“incalculable” and irreversibly finite passage of time shall have undone, that is to say , “de-constructed 
” the “fictitious”� (and not merely fictive)“sameness” of the“same”, however well «preserved». Indeed, 
as Jacques Derrida aptly pointed out, “de-construction is that which shall occur“ (“la déconstruction 
est ce qui arrive »)10 beyond the « ipseity » of the « ipse » as well as its interdependent and invariably 
transcendental “tele-logies”.
At the “Twilight” of Western philosophy and of all other derivative “ideo-logical metaphysics”, that is 
to say, at the historico-ontological juncture where the radical contingence of the erstwhile “Ground ” 
of all “Being” and history has become irreversibly clear, how can Heidegger‘s questioning help us 
“orient” ourselves in our world?A world to which, as Heidegger himself put it, we have been “destined” 
as “latecomers”? 11 That is to say, as those whose “arrival ” (on the fragile scene of our planet’s “tragic” 
history) as heirs to or dependents of a long “Western” tradition of thinking the “ground” of existence (as 
the absolute self-presence of the “same”) shall have “ground-ed ”us (in the double and conflicting senses 

�. It is worth noting that both Gerard Granel and Jacques Derrida regarded the German prefix “Ab” in such key Heideggerian 
conceptual constructs as “Ab-bauen” and “Ab-grund” as crucial in determining their choice of “dé-construction” as their 
French equivalent. According to the late Dominique Janicaud in his “Heidegger en France II, Entretiens” (Albin Michel, 
2002), both Derrida and Granel seem to have coined the famous term at more or less the same moment between 1955-58 even 
though it seems that it was Granel’s use of it in his 1955 French translation of Heidegger in “Contributions à la Question de 
l’Être” that preceded its later use by Derrida. In fact, Derrida refers to both of the mentioned concepts of Heidegger in his 1986 
interview with the Italian review, “AlphaBeta”.
�. Fictitious is not, as Jacques Lacan once observed, exactly fictive for it qualifies a reductive but perfectly coherent manner 
of distinguishing the latter from the “real ” or the “true”. 
10. See, in particular, Derrida’s dicussion of “telos” and “idea” in a section of “Voyous” (“Rogues”) entitled, “Téléologie et 
architectonique » pp. 167-194, Galilée, 2003.
11. The famous and oft “mythologised” expression is Heidegger’s own and notably drawn upon in “Anaximander’s Saying” 
in “Off The Beaten Track”, Cambridge University Press, 2002.

15

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         154 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


frustrating the reader of this text, one could also ask: What is the “essence” of all “conservation as 
safeguarding”? In what way could “safeguarding conservation” be viewed as a “different” manner of 
“being” with that which “has been”? That which, as Heidegger famously formulated it, is “dispensed” 
(“geschickte”) to us as history and culture in the “West “and the “East”. To us, that is, as the “West” and 
the “East” within the framework of the “metaphysical” history of the “West”. Indeed, is it not high time to 
ask whether rigourous thinking on the profound sense of all “conservation” may have finally come to “be-
speak” and “safeguard ” more than a merely “conservative” intellectual concern? Doubtless, the enduring 
spiritual “Crisis of the West ” and the oft misunderstood cultural “Decline of the East ” mean, among other 
“things”, that questions such as these shall no longer admit of “simple”, that is to say, “simply dogmatic” 
answers. Equally clear is the fact that their serious pursuit, as some of the contributors to this volume may 
perhaps concede, remains “simply” indispensable to thinking the planetary “ future” of all philosophy.
Today, however, it is “simply” a matter of sheer intellectual honesty to acknowledge that the “telos” of 
all “safeguarding conservation” as such shall inevitably exceed, to use Heidegger’s own vocabulary, the 
“Onto-Theological” understanding of “Being” � as the merely self-identical and self-present “ground” of 
all that is and may thus be (merely) “preserved”. For in the context of our culturally confused contemporary 
world, who could “simply” remain content with merely “preserving” that which “has been”? 
Who would wish to “handle” a mere“ has-been” whilst deluding himself or herself into thinking that, in 
so doing, that which “has been” may be “truly safeguarded ” ? 
In a world as “dis-oriented” as ours, it is indeed hard not to think that aspiring to the mere ”preservation” 

French translations of Heidegger’s outrageously “ideo-logised ” writings and other declarations (in the said period) of their 
“independence” of the ideological outlook of the Nazi regime. Whilst it is true that, as Fédier himself has mentioned to the 
author in several conversations, the imprecise, confusing and oft abusive use of the adjective “Nazi ” ironically mirrors the 
anti-Semitic use of the adjective “Jewish” before WWII, it is equally paradoxical and unacceptable that Fédier’s own French 
translation of the key term, “Self-Affirmation” (“Selbst Behauptung”)- contained in Heidegger’s inaugural address as rector of 
Freiburg University- as “elle-même et envers et contre tout ”should validate and, indeed, closely reflect Heidegger’s inaccur-
rate and historically discredited account of his political engagement as rector on behalf of the National-Socialist dictatorship. 
For there is no convincing manner of circumventing the incontrovertible evidence that (apart from being a great and original 
thinker whose thinking is not beyond critique), Heidegger was an active supporter of the Nazi regime from 1933 to 1934 and 
a “critical” one until 1945. 
�. The transcription was Heidegger’s own and indeed proposed in Heidegger’s famous letter (published in 1955) to Ernst 
Jünger entitled, « Über die Linie ». The text was later included in GA 9 (pp.385-426 ) as “Zur Seinsfrage”. Its English translat-
tion can be found in “The Question of Being” by Jean T. Wilde and William Kublack, New Haven, Conn Twayne Publishe-
ers, 1956. In a recently delivered paper at an international conference on Heidegger at Oxford University, I have argued that 
Heidegger’s reversion to the earlier transcription of “Seyn” as “Sein” after 1956 (despite the recurrence of “Seyn” in the 1960s 
) is not devoid of all theoretical significance.

14

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         155 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


“ The reserve of meaning contained in a work of art as well as the latter’s consistence betoken and validate 
the universal thesis of Heidegger’s philosophy, namely, that an entity-whilst venturing into the Open of all 
presence-also conceals itself. The self-containment of the work of art ensures that of an entity in general. 
Thus, Heidegger’s analysis of the work of art opens perspectives which anticipate and delineate the course 
of his later thought ”.�

(Hans-Georg Gadamer, “Heidegger’s Pathway”)
“On the one hand, I wished to underscore the rootedness of the Enlightenment (“Aufklärung”) in a type 
of philosophical questioning which problematises, simultaneously, our relationship to the present, our 
historical mode of being as well as the constitution of the self as an autonomous subject. On the other hand, 
I wanted to underscore the fact that the thread that attaches us in such a fashion to the Enlightenment is not 
that of fidelity to the elements of a specific doctrine but that of the permanent reactivation of an attitude, 
that is to say, a philosophical ethos that could be characterised as the permanent critique of our historical 
being ”.�

(Michel Foucault, “What is Enlightenment?”)

Introduction
The question is, inevitably, why Heidegger? How could the controversial German philosopher’s intellectual 
heritage possibly bear on the “be-coming” of our “post-metaphysical” and “multicultural “ world? A 
world whose advent, one might plausibly argue, presupposes no less than the irreversible “decline” of 
the very traditional cultural universe in the “West” whose “conservation” was a major concern of the 
“revolutionary conservative ” that Martin Heidegger never ceased to be throughout his life. Indeed, one 
may ask, rather straightforwardly, “what” (if any “thing”) can Heidegger “possibly” help us “conserve” 
at all today? Or, as some of his rather unapologetic French commentators have suggested, of “what ” 
could Heidegger help us “safeguard the memory”?� To echo Heidegger himself and perhaps risk further 

�. I have drawn upon the French translation of this text by Jean Grondin, Vrin, pp.97-112, 2003.
�. Michel Foucault, « Qu’est-ce que les Lumières?» in « Dits et Ecrits », tome IV, texte no.339, Paris, Gallimard, 1994. The 
translation from the original French is my own. 
�. The expression is François Fédier’s and can be found in the lengthy and contestably apologetic introduction to his French 
translation of Heidegger’s “political writings” produced in the notorious 1933-34 period (“Ecrits Politiques de Heidegger” 
Gallimard, 1995). Therein, Fédier attempts what could be considered a retrospectively apologetic reading of Heidegger by 
drawing upon the developments of such key later Heideggerian notions as “Commemorative Thinking”(“Andenken”) so as 
to wash the rector Heidegger’s political outlook and conduct clean of any “suspicion” of radically “nationalist conservatism 
”. In so doing, Fédier’s unavowed but painfully obvious aim is that of convincing the unsuspecting reader of his tendacious 

13

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         156 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


“Ours is the era of the hour of the twilight ”�

(Martin Heidegger, “Contributions to Philosophy” ) 

“The entire essay on the “Origin of the Work of Art ” moves, in a knowing and yet unspoken manner, on 
the path of the question of the essence of Being. The meditation thereupon, that is to say, on art is wholly 
and decisively determined on the basis of the question of Being. Art should be valued neither as a domain 
of cultural achievements nor as a reflection of the spirit for it belongs to the Event (“Ereignis”) from which 
the “meaning of Being” (see “Being and Time”) is determined. What art is amounts to a question to which 
no answer is given in the said essay. What may give the appearance of a response would be different 
manners of asking this question.”�

“The work of art sets forth the Earth by setting forth as that which encloses itself in the Open. The work 
does not preserve the Earth at its mere stuff;
rather, it holds out the latter’s self-enclosedness. In as much as the work thus sets forth the Earth, it sets 
itself forth in the Earth (in turn, that is) since the latter is the self-enclosing ground whence the work 
emerges. A ground which, since it essentially and always encloses itself, is an Ab-ground ”�.

�. “Unsere Stunde ist das Zeitalter des Untergangs”, Martin Heidegger, « Beiträge zur Philosophie”, GA 65, p.397, Vittorio 
Klostermann, 1989.
�. « Der Ursprung des Kunstwerkes, Zusatz » Martin Heidegger, « Holzwege », GA 9, p75, 1977. 
�. “Vom Ursprung des Kunstwerkes: Erste Ausarbeitung”, p.5-22, Duncker et Humboldt, Berlin, 1982

12

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         157 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


Heidegger: The Promise of  Art
at the Twilight of Philosophy

Simon F. Oliai, Ph.D.
Researcher and Professor in Depended Institute 
on European Research University in Paris

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         158 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


10

Jauss and Iser; Reception Theory
Bahman Namvar Motlagh, Ph.D.

Academic Member of Iranian Academy of Arts

Constence School, which was inaugurated by Jauss and Iser, Had a great impact on the second half of the 
twentieth century’s hermeneutics. Emphasizing the aesthetics of reception and the importance of the reading, 
this school, which has a strong bond with the literary and artistic studies, regards a special position for the 
reader and the audience. Constence School has proposed very innovative ideas in this regard which have 
attracted the attention of so many theoreticians and critics. In this article, while having a short introduction 
on these two theoreticians’ ideas and their origin, I will try to scrutinize the relationship between this school 
and art. I will, additionally, discuss how theses ideas have sustained and how they have been criticized and 
analyzed. 
Key words: Literary Hermeneutics, Aesthetics of Reception, Audience, Jauss, Iser.

Homogeny with the Artistic Work
Mahmoud KHatami, Ph.D.

Philosophy Professor, Tehran University

How can we find access to the core of an artistic work as the manifestation of the artist’s presence and his 
work? To answer this challenging question, which has been raised in the hermeneutic discussions of art, 
the critics have come up with very innovative findings. This article will, while taking past and present into 
account, discuss some of these findings and implications.

Key words:
Hermeneutics of Art, Artistic Work, Homogeny, Empathy. 

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         159 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


9

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

Gadamer: The Formations of Hermeneutics of Images

Cristian Lotz, Ph.D. 

Assistant Professor  

Department of Philosophy 

Michigan State University

Gadamer’s conception of “image” is of interest for a general philosophy of images and imaging in particular 
for the following reason: in contradistinction to most contemporary accounts of images, Gadamer does not 
give up the traditional horizon indicated by concepts such as “eidos” and “essence.” In this paper, I will 
first reflect on this general notion of image and the German term “Bild,” after which I will more concretely 
deal with the process by means of which images are constituted. I will conclude my reflections with a brief 
confrontation of the hermeneutic project with one of the more recent and for phenomenological theories 
important theories of pictures, namely, Richard Wollheim’s analysis of “seeing-in.” Gadamer’s main idea, 
as I will claim and briefly elucidate, ultimately leads to a theory of images that is superior to Wollheim’s 
account.

Key words:
Images, Hermeneutics, Pictures.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         160 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


8

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

Heidegger: The “Promise” of  “Art” 
at the “Twilight” of Philosophy

Simon Farid Oliai, Ph.D.

Researcher and Professor in Depended Institute on

European Research University in Paris

The pertinence of Martin Heidegger’s decisive questioning  of the “meaning of Being” to the manifold 
problems of our “dis-oriented ” world can be best elucidated in terms of its emphasis on the latter’s radical 
finitude. Indeed, Heidegger came to transcribe “Being” as “Being” in order to better highlight the ontological 
contingence of the said world. One whose ultimate ontological foundation, according to Heidegger, is “no-
thing” other than the “Ab-ground” of “Being” understood as its “abyssal groundlessness”. In the texts of the 
postwar period and, notably, in the controversial 1949 “Bremen Lecture” entitled “The Danger”, Heidegger 
explicitly identifies the “Abground” of “Being” with the notion of “Death” conceived as the “Hearth of 
Being” (“Das Gebirg des Seyns”). In order to think “Death” in such a manner, Heidegger modified the 
notion of “World ” which had played a key role in his influential lecture on “art” delivered in the mid 1930s. 
In the wake of Heidegger’s own insistence on the “identity” of the “Origin of the Work of Art ”and “Truth” 
as the “Ab-ground of Being” we shall further argue that only an “art” practiced as “Poetry” (“Dichtung”) 
could purport to break with “mimesis” and “be-speak Death” as the “Hearth of Being” as well as the 
“Open” of the dispensation of its “safeguarded essence”.

Key words: 
Being, Field, Open of Being, Imitation, Poem, Death, Art

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         161 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


7

Study of Hermeneutics in 
Different Areas of Understanding

Hamid Reza Ayatolahi, Ph.D. 

Philosphy Professor; Allameh Tabatabaie University

 Hermeneutics, generally known as interpreting and rewording a text, faces many complications. Although 
the theories of hermeneutics have appeared in various writings, the connections between these theories 
and the problems and limitations in the fields of understanding and transference of meaning, have not 
received much attention. In this article, the process of understanding, and many of its limitations will 
be examined and shown how the different hermeneutic theories were used to overcome these limitations 
and ambiguities. Some of these hermeneutic theories focus on the creator's limitations, some focus on the 
historical and cultural problems of that era, and some have focused on the reasoning of the interpreter on 
the nature of the work. Following, it will be demonstrated how each of the different pieces of literature, are 
more exposed to these hermeneutic theories. Finally, the theories of Emilio Betty will be discussed, and 
taking the limitations in mind we will be able to demonstrate solid and more general theories in all fields 
and all areas of understanding.

Key words:
Hermeneutics, Interpretation, Meaning, Understanding, Interpreter, Writing, Text.

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         162 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


6

 The Artistic Criticism of Drama and its Difference  
with Journalistic and Academic Criticism

Ghotbedin Sadeghi, Ph.D. 

Academic Member of Art and Architecture University

Categorizing the criticism of drama into three parts as journalistic, academic, and artistic originates from 
Iranian tradition. It should be borne in mind that two great famous European critics, Lucian Goldman 
and Roland Barthes, had previously dichotomized criticism into two groups in their literary discussions. 
Goldman proposes genetic criticism instead of academic criticism, and Barthes in an analysis proposes 
academic criticism instead of interpretive criticism. In any case, our discussion about the criticism of drama 
entirely differs from their literary and critical discussions.
While elaborating on the practicality of artistic criticism of drama, I propose, in this research, the hypothesis 
that the artistic criticism of art has priority over the journalistic criticism, which is propagandist, shallow, and 
non-productive, and it also has priority over the academic criticism, which is neutral and detached from the 
social and dynamic activities of daily life.  The importance and the privileged status of the artistic criticism 
of art truly demand a full observation of the three major integral factors of drama- the play, performance, 
and the audience, and all this is meant to develop the aesthetics and the artistic language of drama in 
the contemporary era. To achieve this goal, a critic of art must heed the three following characteristics: 
knowledge, understanding, and professional conscientious.

Key words:
Presupposition, Methodological Analysis, Rereading, Analysis, Hidden Concepts, Structural Analysis, 
Understanding, Internal Metaphor.

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         163 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

5

Walter Benjamin and the Overturn of  
Metaphysical Sacredness in Art

Mohammad  Zaimaran, Ph.D.

Associate Professor; Massachusett University

The following article, while examining the famed article “Work of Art in the Age of  Mechanical 
Reproduction” by Benjamin, will point out to the overturn of the works of art in the modern world. It will 
also claim that the concept of art and, in general, the experience of art have gone through radical changes. 
Additionally, concepts such as divine light, heavenly environment, and artistic authenticity have vanished 
in history, and the rituals have been replaced with political, social, and cultural experiences with regard to 
artistic works.  I believe that the mechanical reproduction in the contemporary world has been another harsh 
stroke on the body of archaic traditional covenants, and it has open up new spaces for artistic experience.

Key words:
Walter Benjamin, Art, Metaphysical Sacredness.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         164 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


Preface

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 11, Winter  2009

4

The articles of this issue of Pazhouheshnameh, like the previous issues, have been presented in two sections. 
The Fist article is in line with the Naghdnameh of previous issue dealing with the critical school. The author 
of this article, while analyzing Walter Benjamins’s ideas, elucidates the aftermath of the reproduction and 
mechanical multiplicity of artistic works in the contemporary world. The other article of this section divides 
the criticism of drama into three kinds. Having described the three kinds of criticism, the author of this 
article delineates the characteristics that a critic should possess.
The second section, Naghdnameh, will deal with the hermeneutic criticism as one of the important theories 
and critical approaches of art and literature. The richness and the depth of this theory have caused the 
appearance of other approaches and theories. It is obviously difficult to deal with such a broad concept 
in a single issue of limited pages. Nevertheless, it has been in perspective to present a general picture of 
hermeneutics , particularly the contemporary hermeneutics, in relation to the theories of art and literature. 
Hence, the five presented articles in Naghdnameh have been chosen accordingly in order to discuss all the 
three aspects of the hermeneutic criticism. Since there was a limit to publish all the articles, this theory will 
be discussed in later issues. Herewith, we announce that the following issues of Pazhouheshnameh will be 
devoted the discourse analysis of art, structuralism, mythological criticism of art, and orientalist criticism 
of art. We will welcome the articles in the named fields. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         165 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


Contents

First Section:

Mohammad  Zaimaran / Walter Benjamin and the Overturn of Metaphysical Sacredness in Art

Ghotbedin Sadeghi /  The Artistic Criticism of Drama and its Difference with Journalistic and Academic Criticism

Second Section:

Hamid Reza Ayatolahi / Study of Hermeneutics in Different Areas of Understanding

Simon Farid Oliai / Heidegger: The “Promise” of  “Art” at the “Twilight” of Philosophy

Cristian Lotz / Gadamer: The Formations of Hermeneutics of Images

Bahman Namvar Motlagh / Jauss and Iser; Reception Theory

Mahmoud Khatami / Homogeny with the Artistic Work

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         166 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


Pazhouhesh Nameh-e  
Farhangestan-e Honar

Research Journal of the Iranian Academy of Arts
(Issue on Hermeneutic Criticism of Art)

Volume 3, No.1, (Serial no.: 11), Winter 2009
ISSN 1735-7896

Licence Holder: The Iranian Academy of Arts

Editorial Director: Bahman Namvar Motlagh
Editor-in Chief: Manizheh Kangarani

Editorial Board: Hasan Bolkhari,  
Shahram Pazouki, Parvin Partovi,  
Mehdi Hosaini, Zahra Rahnavard,  

Farzan Sojoodi, Bahman Namvar Motlagh.

With thanks to: Mir-Hossein Moosavi 
Amir Ali Nojoumian, Ali Reza Esmaeili 

Ali Ameri, Akram Bakhshi

Logo Designer: Javad Pouyan
Graphic Designer: Sohrab Kalhornia

Editor: Jalil Ghasemi
Translator & Editor: Mohsen Fakhri

Address: Iranian Academy of Arts, No. 23, 
Loghman-e-Adham St., Felestin St., Tehran

Tel:(+98 21) 66498692-94
Fax:(+98 21) 66951662

Web Site: www.honar.ac.ir/pajoheshnameh    
Email: kangarani@honar.ac.ir

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         167 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html


 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                         168 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-42-en.html
http://www.tcpdf.org

