
 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            1 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


پژوهشنامهؤ فرهنگستان هنر
 فصلنامه، سال سوم، شمارهؤ‌ 3
)شمارهؤ پیاپی 13(، تابستان 1388
ISSN 1735-7896 :شاپا

 دارای اعتبار علمی پژوهشی از نظر 
فرهنگستانهای چهارگانه جمهوری اسلامی ایران
صاحب امتیاز: فرهنگستان هنر جمهوری اسلامی ایران

مدیر مسئول: بهمن نامور مطلق
سردبیر: منیژه کنگرانی
دبیر موضوعی این شماره: دکتر علی عباسی

اعضای هیئت تحریریه: دکتر حسن بلخاری، 
 دکتر شهرام پازوکی، دکتر پروین پرتوی،
  استاد مهدی حسینی، دکتر زهرا رهنورد، 
دکتر فرزان سجودی، دکتر بهمن نامور مطلق

مترجم و ویراستار خلاصهؤ انگلیسی: محسن فخری
طراح نشانه و جلد: جواد پویان

مدیر هنری: سهراب کلهرنیا
ویراستار: بابک آتشین جان

مسئول هماهنگی: ونوس وحدت
لیتوگرافی: فرایند گویا

چاپخانه: شادرنگ

نش��انی دفتر مجل��ه: ته��ران، خیابان ولی عص��ر، تقاطع 
طالقانی، شماره 1552 فرهنگستان هنر، طبقه چهارم

تلفن: 66954200-5
نمابر: 66951167

 www.honar.ac.ir/pajoheshnameh:نشانی سایت اینترنتی
 kangarani@honar.ac.ir :پست الکترونیکی دبیر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            2 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


• پژوهش��نامهؤ فرهنگستان هنر به صورت فصلنامه و در 
زمین��ه های مختلف نق��د هنر، پژوهش هن��ر، مطالعات و 

پژوهش های میان رشته ای هنر و... منتشر می شود.
• مقال��هؤ تالیف��ی باید به یکی از نش��انی های زیر ارس��ال 

شود:
Pajoheshnameh@honar.ac.ir .1

2. تهران، خیابان فلس��طین جنوبی، خیابان لقمان‌الدوله 
پ�الک 23  فرهنگس��تان  بن‌بس��ت بوذرجمه��ر،  اده��م، 
هنر)س��اختمان مرکزی(، حوزهؤ معاونت پژوهشی، دفتر 

پژوهشنامه

 کوته نوشت ها 
نه‌ها نش��ا و 

ل��ه( ؤ مقا لع��ه هنم��ای مطا )را

پ: صفح��ه پش��ت )در نس��خه خطی / عکس��ی( • ج: جلد 
حکوم��ت   : ح��ک   • ح��دود  ح:   • چ��اپ  چ: 
پ:  ر-   • عکس��ی(   / خط��ی  نس��خه  )در  رو  صفح��ه  ر: 
عکس��ی( خط��ی/  نس��خه  )در  پش��ت  و  رو  صفح��ه 
هج��ری  ع��دد(؛  از  )قب��ل  ش��ماره  ش:   • س��طر  س: 
شمس��ی )بع��د از ع��دد( • ص/صص: صفح��ه / صفحات
)ص( : صل��وات ا... علیه و آله • )ع(: علیه الس�الم،علیها 
ف��وت ف:   • الس�الم  علیه��م  الس�الم،  الس�الم،علیهما 
 ق��س: قی��اس کنید با • ق: قمری )بع��د از عدد( • ق م: قبل 
از می�الد مس��یح )بعد از ع��دد( • گ: ب��رگ • م. : مترجم

 / ب��ه  کنی��د  ن��گاه  ن��ک:   • ع��دد(  از  )بع��د  می�الدی  م:   

رج��وع کنی��د ب��ه • و: ولادت )تول��د( • و. : ویراس��تار 
هم��ان: همان مؤل��ف، ‌همان اث��ر )در حاش��یه، در ارجاع 
مکرر به اثری که نشانی آن بلافاصله در قبل آمده باشد( 
هم��ان ج��ا : ‌هم��ان مول��ف، هم��ان اث��ر، هم��ان جل��د، 
هم��ان صفح��ه )در حاش��یه، در ارج��اع مک��رر ب��ه اثری 
ک��ه نش��انی آن بلافاص��ه در قب��ل آم��ده باش��د(. • / : یا 
] [  : مشخص کننده اضافات مؤلف یا مترجم یا ویراستار 
ب��ه مت��ن منق��ول )اع��م از تالی��ف و ترجم��ه و تصحی��ح( 
مترج��م  ی��ا  مؤل��ف  اضاف��ات  کنن��ده  مش��خص   :  }  {
نق��ل.  در  نق��ل  مطال��ب  در  اول  مصح��ح  ی��ا 
و بع��د / صفح��ات بع��د: ff • و بع��د / صفح��ه بع��د: f • به 
B.C. :قب��ل از می�الد •  ed./eds : )نظ��ارت ویراس��تار)ان

هم��ان مؤلف، هم��ان اثر )در حاش��یه، در ارجاع مکرر به 
 ibid : )اث��ری که نش��انی آن بلافاصله در قبل آمده باش��د
  no.  : ش��ـــــمـــــاره   •   nos.  : هــــ��ای  ش��ــمـــــاره 
p.: صفحه • pp. : صفحات  •  r. :صفحه رو • transl : ترجمه
v. پش��ت:  صفح��ه   vol. جل��د:   •  vols.  : جلده��ای 

ب��ه نق��ل از: cited in • فص��ل: ch • س op.cit: )در کن��ار ن��ام 
مؤلف( همان اثر )در پی نوش��ت، در ارجاع مکرر به اثری 

که نشانی آن با فاصله در قبل آمده باشد(
توضیحات :

• س��نه هایی ک��ه با اعداد ترتیب��ی می آید و ب��ا خط فارق
) / ( از هم جدا می ش��ود به ترتیب، مربوط به تاریخ های 
هجری قمری و میلادی است؛ مثلا »قرن نهم / پانزدهم«، 
یعنی ق��رن نهم هج��ری قمری،‌ک��ه تقریباً‌ مق��ارن با قرن 

پانزدهم میلادی است. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            3 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


5

7

29

39

56

75

101

115

136

سرآغاز

بخش اول: اصول و مبانی نقد و پژوهش هنری

دکتر اصغر فهیمی‌فر / تحلیلی زیبایی‌شناسانه از برنامه‌های مذهبی تلویزیونی 

دکتر نیک زنگویل / موسیقی و رازباوری

بخش دوم: نقدنامه

رویکرد ساختارگرایانه

دکتر کورش صفوی / نقد ساخت‌گرا

دکتر احمد پاکتچی / هویت تاریخی ساخت‌گرایی روس 

‌ـ حسن زختاره / تحلیل ساختاری‌ ـ زبان‌شناختی شعر »در قیر شب« دکتر مهوش قویمی‌ 

دکتر علی عباسی / کنشهای روایی براساس روش گرمس؛ مطالعهؤ موردی دو اثر

محسن فخری / عاشقانه‌ای برای گاو؛ نقدی ساختارگرایانه بر اساس دیدگاه گرمس

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            4 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


مقالات این ش��مارهؤ پژوهش��نامه مانند گذشته در دو بخش تنظیم شده است. نخس��تین مقاله در بخش اول، ضمن مطالعهؤ 
زیبایی‌ش��ناختی برنامه‌های مذهبی تلویزیونی و مقایس��هؤ آن با برنامه‌های مش��ابه غیرایرانی، ضرورت ابداع و س��اخت 
گونه‌ه��ای جدی��د تلویزیونی را برای مضامین دعا و نیایش پیش��نهاد می‌کند. مؤلف دیگر مقال��هؤ این بخش ضمن تأکید بر 
رازگونه‌بودن موس��یقی، سرشت و ویژگیهای زیبایی‌شناختی موس��یقی را غیرقابل توصیف می‌داند )اصل مقاله به زبان 

انگلیسی تألیف و همراه با ترجمهؤ آن ارائه شده است(.
بخ��ش موضوعی این ش��ماره به معرفی رویکرد و نقد س��اختارگرایانهؤ هنر، که یکی از مهم‌تری��ن و جدی‌ترین نظریه‌ها‌ و 
نقدها در حوزهؤ علوم انسانی قرن بیستم محسوب می‌شود، اختصاص یافته است. جایگاه ساختارگرایی در نقد به‌مراتب 
تعیین‌کننده‌تر است، زیرا با این جریان بود که نقد نو شکل گرفت و جهش بزرگی در حوزهؤ نقد پدید آمد. این تأثیر تا جایی 
پیش‌ رفت که حتی نظریه و نقد پس از آن نیز با عبارت »پساساختارگرایی« نامیده شده‌ است. در این بخش پنج مقاله ارائه 
ش��ده اس��ت که در آنها تلاش شده تا به صورت بسیار اجمالی به چگونگی شکل‌گیری و سیر تحول و گسترش نظریه‌های 
ساختارگرایانه در حوزه‌ها و فرهنگهای گوناگون پرداخته شود و در ادامه، کاربرد این رویکرد در نقد و تحلیل آثار هنری 

با نمونه‌هایی از فرهنگ و هنر ایرانی مورد توجه قرار گرفته است.

پژوهشنامه

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

5

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            5 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


بخش اول

اصول و مبانی نقد و 

پژوهش هنری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            6 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


تحلیل��ی زیبایی‌شناس��انه از 
برنامه‌های مذهبی تلویزیونی 

 دکتر اصغر فهیمی‌فر
 استادیار دانشکدهؤ صداوسیما
Afahimifar@yahoo.co.uk

تاریخ دریافت مقاله: 87/11/21
تاریخ پذی��رش نهایی: 88/2/30

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            7 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


در این مقاله با اتکا به ادبیاتی فلس��فی و زیبایی‌ش��ناختی در حوزهؤ رسانه 
به تجزیه‌وتحلیل دس��ته‌ای از برنامه‌های مذهب��ی تلویزیون می پردازیم. 
بر این اس��اس، ضمن آسیب‌شناس��ی برخی از برنامه‌های ساخته‌شده از 
مراسم دعا و نیایش و مقایسهؤ آن با نمونه‌های خارجی، تلاش می‌کنیم تا 
حد امکان پیش��نهادهایی برای بهتر ساخته‌ش��دن این‌گونه برنامه‌های مذهبی ارائه دهیم. سؤال اصلی 
نوش��تار حاضر این است که آیا برنامه‌سازان تلویزیونی توانسته‌اند از همهؤ ظرفیتهای زیبایی‌شناختی 

تلویزیون برای تلویزیونی‌کردن محتوایی دینی، یعنی »دعا« بهره‌برداری کنند؟ 

واژگان کلیدی:
برنامهؤ تلویزیونی، فناّوری، دین، ساختار، ترکیب‌بندی، معناسازی.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

8

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            8 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


پی��ش  مس��ائل  ازمهم‌تری��ن  یک��ی 
روی فرهنگه��ا و کش��ورهایی ک��ه 
می‌خواهن��د در براب��ر فناّوریه��ای 
نوی��ن رس��انه‌ای بی‌اعتن��ا و منفعل 
نباش��ند این اس��ت که راه��ی بیابند 
ت��ا مابی��ن رس��انه‌های س��نتی، که 
به‌طور طبیعی در س��یر تاریخ فرهنگی آنها شکل گرفته، 
ب��ا رس��انه‌های نوی��ن، مانن��د تلویزیون، ک��ه در تاریخ 
فرهنگ��ی آنها متول��د نش��ده، ارتباط و تعامل س��ازنده 
برق��رار کنند. توفی��ق کامل زمانی حاصل می‌ش��ود که 
و  زب��ان  خصای��ص  و  زیبایی‌شناس��ی  دس��تاوردهای 
س��اختار رسانه‌های س��نتی در رس��انه‌های نوین مانند 
تلویزی��ون امت��داد یابن��د، به‌طوری‌که نوعی پیوس��تگی 

مقدمه

زیبایی‌ش��ناختی بین رس��انه‌های س��نتی و رس��انه‌های 
م��درن ایجاد ش��ود. در این نوش��تار، درنظ��ر داریم از 
منظر زیبایی‌شناختی در حوزهؤ رسانه به تجزیه‌وتحلیل 
برنامه‌های ساخته‌ش��ده از مراس��م دعا به‌مثابهؤ یکی از 
ارزش��های فرهنگیـ‌ ‌مذهبی ش��یعه در رسانهؤ تلویزیون 
ک��ه ف��راوردهؤ فناّوری غرب اس��ت، بپردازی��م و در پی 
پاس��خ این س��ؤالیم که این محتوای اس�المی ش��یعی تا 
چه حد در یک قالب فناّوری غربی توانس��ته به‌درس��تی 
ب��روز یابد. پیش از ورود به بحث، توجه به موارد ذیل 

اهمیت دارد:
1. ای��ن اعتق��اد وج��ود دارد ک��ه فنّ��اوری نوعی ش��کل 
)Williams, 1990(، ازای��ن‌رو ام��ری  فرهنگ��ی اس��ت 
»غیرارزش��ی« و خنثی نیس��ت و برخ�الف ادعای رایج 
و متعارف فنّ��اوران )تکنولوژیس��تها(، فناّوری ابزاری 
نیس��ت که کارب��رد خیر یا ش��رش منوط ب��ه انتخاب ما 
باشد )وتشتاین، 1373: 96(. بر این اساس، تلویزیون 
ح��اوی  رس��انه‌ای،  فنّ��اوری  ان��واع  از  یک��ی  به‌مثاب��هؤ 
ارزش��هایی اس��ت که ناظر ب��ر نوعی زبان هن��ری و یا 
زیبایی‌شناسی و ذوقی است که با نوع خاصی از فرهنگ 
و اخلاق تلازم دارد، یا به‌تعبیری، می‌تواند نس��بت بهتر 
و کامل‌تری برقرار کند. بررس��ی رسانه‌های برآمده از 
فناّوری غرب نشان می‌دهد که چالش ما صرفاً با محتوا 
نیس��ت، بلکه عموماً با زبان آن اس��ت، که این زبان در 
ذات خود دربرگیرندهؤ نوعی محتواس��ت. چنانچه قصد 
بر این اس��ت که فرهنگ دیگری مبنای این رس��انه قرار 
گیرد، باید به زبان دیگری دست یابد، زیرا تغییر محتوا 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

9

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            9 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


به‌تنهایی کافی نخواهد بود.  
2. برخ��ی، از جمل��ه پ��ل تیلیش�معتقدن��د دی��ن جوهر یا 
عنصری اس��ت که فرهنگ از آن س��اخته می‌شود. تیلیش 
به‌صراحت بر این باور است که »دین جوهر فرهنگ است 
و فرهنگ ش��کل دی��ن« )Tillich, 1959(. البت��ه برخی بر 
او خ��رده می‌گیرند که اگر چنین هم باش��د، این گزاره در 
جامعه‌های سنتی مصداق دارد )Wettestein, 1984(. در 
مورد جامعهؤ س��نتی م��ا، دین حداقل عام��ل وحدت‌دهندهؤ 
عناصر ش��کل‌دهندهؤ فرهنگ ایرانیـ‌ ‌اسلامی بوده است و 
این فرهن��گ برای ابلاغ خود، رس��انه‌هایی را تولید کرده 
که عموماً با دین نس��بت دارند. این جداافتادگی را که بین 
رس��انه‌های با زمینهؤ تاریخی سکولاریسم و دیدگاههای 
مذهبی خود می‌بینیم، بین رس��انه‌های سنتی و ارزشهای 
دین��ی جامع��هؤ س��نتی نمی‌بینی��م. رس��انه‌های هنری در 
جامعهؤ سنتی تبلور زیبایی‌شناختی خاستگاههای عقیدتی 
و فرهنگی خود بودند. دی��ن در این جوامع معنی‌دهنده و 
هویت‌بخ��ش فرهنگ و تمدن بود و رس��انه‌ها روح دین را 
در جامعه به سیلان و گردش درمی‌آوردند. روح دین در 

اینجا حقیقت مطلق یا خداست به‌مثابهؤ منشأ هستی.
3. در غ��رب، از رنس��انس بدین‌س��و، هنگام��ی ک��ه ذهن 
انس��ان محور معرفت و شناس��ایی هس��تی قرار می‌گیرد 
و هنگامی ‌که انس��ان در س��پهر معرفتی کانت� فی‌حدذاته 

»کل  و  کل«  »حقیق��ت  درک  ق��درت 
حقیق��ت« را از دس��ت می‌دهد، جهان 
ب��ه  مطل��ق  و  یکپارچ��ه  حقیق��ت  از 
واقعیته��ای نس��بی و متکثر س��قوط 

می‌کن��د و حقیق��ت کل، ک��ه معنابخش هس��تی اس��ت، به 
واقعیتهای بی‌معنا و بی‌رمز بدل می‌ش��ود. در این سپهر 
اس��ت که تلویزیون پا به عرصهؤ وجود می‌گذارد، ماهیت 
پیدا می‌کند و مأمور می‌ش��ود انس��ان را س��رگرم کند، و 
خلأه��ا و تنهاییهای او را پر کن��د. تلویزیون می‌خواهد با 
ابداع صورتهای زیبایی‌شناس��ی که صرفاً موجد لذتهای 
زودگذر و نفس‌محور اس��ت، انس��ان را به زندگی ترغیب 
کند. حال تلویزیون به‌مثابهؤ یک ماهیت زیبایی‌شناختی که 
در آغاز مربی س��یر تاریخی این جامعه بوده اس��ت و در 
ادامه مربی جوامع انسانی، اگر در جامعهؤ دین‌محور قرار 

گیرد، چه فرجامی می‌یابد؟ 
به‌طور قطع، در غرب تلویزیون و همچنین س��ینما اختراع 
نش��د تا در خدمت دین درآید و دی��ن‌داران بتوانند تعالیم 
دینی را به مخاطب خود انتقال دهند. سینما و به‌خصوص 
تلویزیون بیش��تر برای پرکردن اوقات فراغت و درنهایت 
ح��ال   .)Postman, 1985( گرف��ت  ش��کل  اطلاع‌رس��انی 
اگر قرار اس��ت در حکومت��ی دینی، تلویزی��ون تعریف و 
مأموری��ت جدیدی بیاب��د، علاوه بر تغیی��ر محتوای قبلی 
به محتوای دینی، باید ماهیت زیبایی‌شناس��ی و ساختار 
آن نی��ز تغییر کند. در جوامع غربی، در اکثر موارد هدف 
بس��ط قدرت انس��ان و اقناع نیازمندیهای نفس��انی انسان 
و در جامع��هؤ دین‌مح��ور اقن��اع نیازهای توأم��ان مادی و 
معنوی انس��ان اس��ت. با این توضیح 
ک��ه مابی��ن نیازهای م��ادی و معنوی 
انس��ان تعارضی نیس��ت و انسان در 
ط��ول حاکمیت خدا مطرح می‌ش��ود، 

10

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

1. Paul Tillich
2. Kant

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           10 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


بس��ط تلویزیون در این جامعه بس��ط قدرت خداست، نه 
بسط قدرت انسان. اما هدف تلویزیون در فرهنگ اسلامی 
شیعی، تولید برنامه‌هایی است که با حذف تعریف انسانِ 
قائ��م به خ��ود و تعریف و ترویج فرهنگ انس��انِ متکی به 

خدا، ذکر خدا را ترویج کند. 
4. مأموریت تلویزیون در ایران، تبلیغ آموزه‌های اسلامی 
و شیعی است. شرط تولید موفق برنامه‌ای با آموزه‌های 
دین��ی در تلویزیون، به‌کارگیری درس��ت قابلیتهای بیانی 
و زیبایی‌شناس��ی و فن��ون انتق��ال پیام و س��ازوکارهای 
ایج��اد احساس��ات و تأثیر بر مخاطب اس��ت. دینی‌کردن 
رس��انهؤ تلویزیون به‌معنای درانداختن طرح ساختاری و 
زیبایی‌شناس��ی نوین در حوزه‌های متعدد برنامه‌س��ازی 
اس��ت و برخلاف عقی��دهؤ برخی ک��ه می‌پندارن��د تصرف 
در ماهی��ت رس��انه‌های برآم��ده از فنّ��اوری غیرممک��ن 
اس��ت، به‌گواه��ی تاریخ هنر و رس��انه‌ها، ای��ن امر ممکن 
اس��ت. تیلیش می‌نویس��د: »تحت‌ تأثیر حض��ور معنوی، 
حتی فرایندهای تکنیکی نیز ممکن اس��ت خداآیین شوند« 

)وتشتاین، 1373: 108(.
تلویزی��ون دارای دو وج��ه و جنب��هؤ اساس��ی اس��ت ک��ه 
عبارت اس��ت از: وجه فنی و مهندس��ی مانند سیستمهای 
س��خت‌افرازی فنی و فرایند پخش؛ و وجه زیبایی‌شناسی 

و هنری.
وجه اول تقریب��اً ماهیت خنثایی دارد 
و در ش��کل‌دهی به ماهیت پیام تأثیر 
چندان��ی ندارد، یا اگر ه��م دارد، باید 
جداگان��ه بررس��ی ش��ود؛ ام��ا وجه 

زیبایی‌شناس��ی و هن��ری و به‌اعتب��اری نرم‌اف��رازی، که 
مورد نظر این نوش��تار اس��ت، در ماهیت پیام تأثیر دارد 
و ماهیت پیام مدلول و نتیجهؤ مستقیم آن است. منظور از 
بازشناس��ی و بازتعریف تلویزیون ابداع ظرفیتهای نوین 
هن��ری و فنی در زمین��هؤ تکامل زبان تلویزی��ون برمبنای 
ارزش��های دینی است. رسیدن به رس��انه‌ای که ساختار 
آن ب��ا طبیع��ت و ذات محتوای دینی هماهنگ��ی پیدا کند از 
س��ویی در گرو شناخت دقیق طبیعت فنی و هنری رسانه 
و از س��ویی دیگ��ر، درک درس��ت محتواس��ت. چنانچ��ه 
بتوانی��م به این مرحله از ش��ناخت برس��یم، تازه در آغاز 
جست‌وجوی زبان مناسبی برای تعالیم دینی با مختصات 

زیبایی‌شناختی تلویزیونی قرار گرفته‌ایم.
5. حوزه‌های برنامه‌سازی در تلویزیون ایران را می‌توان 
به اعتبار موضوعات دینی به دو دسته تقسیم کرد: الف( 
برنامه‌های��ی با موضوعات مس��تقیماً دینی، مانند تولید و 
پخ��ش مراس��م ادعیه و روضه، مناس��ک نماز و مراس��م 
س��وگواری؛ ب( تمام برنامه‌هایی ک��ه دارای موضوعات 
مس��تقیماً دینی نیستند، اما روح و اندیشهؤ دینی در جان و 
درون‌مایهؤ آنها حضور دارد. بنابراین روی کلی سخن ما 
تنها برنامه‌های تلویزیونی با موضوعات مس��تقیماً دینی 
نیست، بلکه ماهیت برنامه‌س��ازی در تلویزیون را شامل 

می‌شود.
6. تاری��خ تلویزی��ون نش��ان می‌ده��د 
که گونه‌ه��ای تلویزیون��ی مانند خبر، 
مسابقه، رقابتهای ورزشی، برنامه‌های 
 گفت‌وگومحــ��ور�، داس��تـانـی� و... 

11

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

3. talk show
4. fiction

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           11 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


هر کدام براساس نیازهای خاص مخاطب شکل گرفته‌اند و 
همان‌طور که برنامه‌های تلویزیون متناسب با رویکردهای 
دنی��وی خلق و اب��داع ش��ده‌اند، در حکومت دین��ی نیز باید 
متناس��ب ب��ا موقعیته��ا و مأموریته��ای وی��ژهؤ تلویزیون، 
برنامه‌های نوین متناس��ب با محتوای مذهبی ابداع ش��وند. 
تولی��د برنامه‌های آیین‌مح��ور و خدامحور، همچون پخش 
مراسم دعا و یا مراس��م عزاداری، پیش از تلویزیون ایران 
در هیچ رسانهؤ دیگری به این گستردگی تجربه نشده است و 
طبیعی است که زبان و مختصات فرمی و ساختاری آن نیز 

قبلاً تجربه و یافت نشده است.
مس��لم اس��ت ک��ه ه��دف از تولید 
مراس��م  از  تلویزیون��ی  برنام��هؤ 
دع��ا به‌فع��ل درآوردن ظرفیتهای 
از  تلویزی��ون  در  دع��ا  معن��وی 
طریق زبان این رس��انه )تصویر، 
موس��یقی و...( اس��ت. به‌عبارت دیگر، به‌فعل درآوردن 
ظرفیته��ای معن��وی دع��ا در تلویزی��ون، به‌معن��ی اب��داع 
صورته��ای زیبایی‌ش��ناختی اس��ت ت��ا در رهگ��ذر آن، 

مخاطب به نوعی تجربهؤ معنوی دست یابد.
بیش از هر چی��ز باید بر این نکته تأکید کرد که صورتهای 
زیبایی‌شناسی یا مجموعهؤ فنون و روشها و تدابیر هنری که 
قبلاً مثلاً در گزارش برنامه‌ای ورزشی یا برنامه‌های مشابه 

تجربه شده‌اند نمی‌توانند دستور زبان 
مناس��بی برای انتقال معنویت مکنون 
در دعا به مخاطب باش��ند. مسابقات 
مس��ابقهؤ  به‌خص��وص  ورزش��ی، 

فوتب��ال که این��ک تبدیل به گون��ه‌ای مس��لط و پربیننده در 
تلویزیونهای دنیا ش��ده، در ابتدا وجود نداشت و به‌مرور 
زمان تلویزیون با بس��ط زبان خ��ود، واجد مجموعه‌ای از 
ارزش��های هنری و زیبایی‌ش��ناختی تحت عنوان این ژانر 
ش��د. کافی است مس��ابقات مهم امروزی را، که گاه با 30 
دوربین ضبط می‌شود، با مسابقات فوتبال ضبط‌شده در 
چند دههؤ گذشته از نظر فنی و زیبایی‌شناسی مقایسه کنیم 
تا دریابیم چه ان��دازه زبان تلویزیون در ارائهؤ دراماتیک‌تر 
و جذاب‌ت��ر فوتب��ال، بالغ‌ت��ر و قوی‌ت��ر ش��ده و در انتقال 
موفق‌ت��ر محت��وای فوتبال س��لیس‌تر عم��ل می‌کند. تلاش 
برای ایجاد گونهؤ مناس��ب دعای کمیل و کلاً برنامه‌هایی با 
موضوعات دینی نیز بی‌شباهت به تلاش برای یافتن گونه 
و زبان مناس��ب تلویزیونی در ارائهؤ برنامهؤ فوتبال و سایر 

برنامه‌های ورزشی نیست. 
در این قس��مت از نوش��تار، با مطالعهؤ موردی تعدادی از 
برنامه‌ه��ای دعای کمیل در تلویزی��ون، به ارزیابی هنری 
آنه��ا از منظر زب��ان تلویزیون )دکوپاژ، میزانس��ن، ریتم 

و...( می‌پردازیم.
را  تلویزی��ون  س��ــاختار  اگـ��ر 
و  داس��ــتانی  برنامه‌ه��ای  ب��ه 
غیرداس��تانی� تقس��یم کنی��م، در 
غیرداس��تانی  برنامه‌های  دس��تهؤ 
انواع‌واقس��ـام »مس��ـتند«ها قـرار 
می‌گیرند. برنامه‌های مراس��م دعا و 
نیایش از نظر نوع برنامه‌سازی، ذیل 
برنامه‌ه��ای مس��تند و آن ه��م از نوع 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

هدف و ساختار 
مناسب تلویزیونی 

برنامه‌های دعا

5. non fiction

12

قالب معمول 
برنامهؤ مراسم دعا 

در تلویزیون

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           12 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


مستند خبری و مستند گزارشی قرار گرفته‌اند. مستندهای 
گزارش��ی معم��ولاً با ه��دف تهیهؤ گ��زارش از موضوعات 
اجتماعی در س��طح ش��هر برای دادن اطلاع��ات روزمره 
ب��ه مخاطبان تهی��ه می‌ش��وند. انگیزهؤ مخاط��ب در دیدن 
این‌گونه برنامه‌ها نه لزوماً ارضای حس زیبایی‌شناسی، 
بلک��ه ارض��ای ح��س کنجکاوی ناش��ی از طبیع��ت »خبر« 
اس��ت، ولذا برنامه‌های مس��تند گزارشی از خصوصیات 
زیبایی‌شناس��ی کمترین بهره را دارند. حال باید قضاوت 
کرد تولید برنامه‌ای از مراسم دعا، که ماهیت آن خبری و 
اطلاع رس��انی نیست، در گونهؤ مستند گزارشی چه هدفی 
را دنبال می‌کند و چه محصولی را رقم می‌زند. آیا بینندهؤ 
چنین برنامه‌هایی می‌خواهد حس کنجکاوی خود را مبنی 
بر این‌که این مراس��م در کجا برگزار ش��ده ارضا کند؟ یا 
بداند ش��رکت‌کنندگان آن چند نف��ر بوده‌اند و چه آدمهای 
معروفی در آن حضور پیدا کرده‌اند؟ ضمن این‌که برنامهؤ 
تلویزیون��ی دعای کمی��ل به‌دلیل تکراری‌ب��ودن موضوع 
آن، از حی��ث خب��ر ارضا‌کنندهؤ هیچ‌گون��ه حس کنجکاوی 

نیست.
همان‌طور که می‌بینیم، ماهیت برنامه‌های مستند گزارشی 
با برنام��هؤ دعا به‌عنوان »محتوا« قرابت��ی برقرار نمی‌کند، 
درحالی‌که اینک در تلویزیون ایران عمدهؤ برنامه‌های دعا 
در این س��اختار تلویزیونی عرضه می‌ش��ود. اگر برخی 
از برنامه‌ه��ای دع��ای کمیل بیننده‌ای هم داش��ته باش��د، 
به‌دلی��ل قابلیته��ای بص��ری و س��اختار تلویزیون��ی آنها 
نیس��ت، بلکه احتمالاً صوت زیبای خوانندهؤ دعا و تعلقات 
پیش��ین مخاط��ب به دعا عام��ل اصلی دیدن برنامه ش��ده 

اس��ت. اگر صوت زیبای »خوانن��دهؤ دعا« موجب دیدن آن 
برنامهؤ تلویزیونی باشد، بهتر است آن را برنامهؤ رادیویی 

محسوب کرد، نه تلویزیونی.
ع�الوه بر نامتناس��ب‌بودن محت��وای برنامهؤ دع��ا با قالب 
مس��تند خب��ری، بی‌مبالاتی و س��هل‌انگاری در ضبط این 
ن��وع برنامه‌ها نیز علت دیگر ضعف س��اختار آن اس��ت. 
بی‌توجه��ی به ای��ن موضوع ک��ه چنی��ن برنامه‌هایی قرار 
اس��ت ناقل حس معنوی و روحانی به مخاطب باشند و نه 
اطلاع‌رسانی، سبب شده که این آثار در حد گزارش صرف 
خبری نیز تأثیرگذار نباش��ند. با ای��ن اوصاف، باید گفت 
روشهای زیبایی‌شناسانهؤ تولید تلویزیونی برنامهؤ مراسم 
دعا مانند دعای کمیل از اس��اس بای��د تغییر کند و باید از 
حیطهؤ برنامهؤ گزارشی صرف بیرون آید و به برنامه‌ای با 
ساخت هنرمندانه تبدیل شود. اگر این تلقی به‌وجود آید، 
آن‌گاه برنامه‌س��از باید به تُن ص��دای خوانندهؤ دعا، ریتم 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

13

ی 
عا

م د
س

را
ن  م

ر آ
ه  د

ت ک
س

ی ا
شن

کی
 لو

ز 
ی ا

وم
عم

ی 
ما

، ن
یر

صو
ن ت

. ای
ر 1

وی
ص

ت
ن، 

کا
ه م

رچ
د گ

شو
می‌

ده 
اه

ش
ر م

وی
ص

ر ت
ه د

ر ک
طو

ان‌
هم

ت. 
س

ه ا
شد

ط 
ضب

ل 
می

ک
ن 

وا
ی‌ت

 نم
که

ی 
نه‌ا

گو
 به‌

ت،
س

م ا
لاز

ی 
صر

ی ب
ها

وه‌
جل

قد 
 فا

س‌،
قد

و م
ت 

س
د ا

سج
م

رد
ن ک

بیا
ی 

صر
ر ب

ص
عنا

ق 
ری

 ط
 از

هد
خ د

ن ر
ر آ

ت د
س

ر ا
را

ه ق
ا ک

ی ر
ی‌ا

نو
مع

ر 
ام

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           13 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


تدوین و دیگر عوامل س��اختاری و زیبایی‌شناسی، مانند 
ن��ور، ترکیب‌بندی تصوی��ر، حرکت دوربین، میزانس��ن� 
و... در انتقال ماهیت معنوی دعا توجه کند. در س��اختار 
فعلی، نقش نور فقط روشن‌‌کردن محیط است و هیچ‌گونه 
بی��ان و معنای ویژه‌ای به صحن��ه نمی‌دهد. ترکیب‌بندیها 

عموم��اً ضعی��ف اس��ت و از زیبای��ی 
بهرهؤ چندانی ن��دارد. حرکت دوربین 
فاق��د طراحی برای ایجاد بیان منبعث 
دعاس��ت.  مضامی��ن  و  معان��ی  از 

دوربین در این نوع برنامه، ناظری منفعل اس��ت و تحلیلی 
از فضا و محیط معنوی و روحانی‌ای که در آن قرار گرفته 
ندارد، درحالی‌که چش��م دوربین زاویهؤ دید فرد متشرف 
ب��ه مجلس دعا اس��ت و آن‌ط��ور که او صحن��ه و فضا را 

می‌بیند، دوربین باید صحنه را ببیند و ضبط کند. 
در س��ینما و تلویزی��ون پ��س از تهی��هؤ مت��ن ی��ا فیلم‌نامه، 
می‌کوش��ند فض��ای فیزیکی )لوکیش��ن(� مناس��بی برای 
به‌تصوی��ر درآوردن مت��ن بیابن��د، ی��ا از طری��ق طراحی 
دکور در اس��تودیو آن را بسازند. انتخاب درست فضای 
معماران��ه نقش اساس��ی در بصری‌ک��ردن محتوای متن، 
ش��خصیت‌پردازی و فضاس��ازی دارد. درواقع معماری 
و فضاس��ازی آنچ��ه  را ک��ه در متن، درون ش��خصیتها 
و وقای��ع می‌گ��ذرد به‌ش��کل بص��ری 
ب��ه مخاطب منتق��ل می‌کن��د. در حال 
تلویزیون��ی  کارگ��ردان  حاض��ر، 
در س��اخت برنام��هؤ دع��ا، لوکیش��ن 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

14

mise-en-scen .6: تمام عناصری که در جلوی دوربین قرار داده 
می‌شود تا از آنها فیلمبرداری شود، صحنه‌برداری و غیره.

7. location

زد
ی��

ع 
م��

جا
جد 

س��
 م

.2
ر 

ی��
صو

ت

ین
زو

ن ق
سی

 ح
ده

زا
اه

ش��
ی 

بنا
ز 

ی ا
مای

. ن
3 

یر
صو

ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           14 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


انتخاب نمی‌کند، بلکه لوکیش��ن پیش��اپیش انتخاب شده و 
کارگردان خود را موظف می‌داند که مراس��م را پوش��ش 
ده��د و هرگز به فکر تولید هنرمندانهؤ برنامهؤ تلویزیونی با 
موضوع دعای کمیل نیس��ت. لوکیش��ن یا مکان برگزاری 
دعای کمیل عموماً به‌قدری فاقد جلوه‌های بصری مناسب 
اس��ت که به‌نظر می‌آید لوکیشن به‌عنوان عامل شکل‌دهی 
به جلوه‌های زیبایی‌شناسی، به ذهن کارگردان هم خطور 

نمی‌کند.
 در ایران فضاهای معماری سنتی، مانند مسجد یا اماکن 
مذهبی دیگر که واجد ارزش��های بصری باش��ند، فراوان 
وجود دارند. مس��اجد از نظ��ر بصری به‌قدری غنی‌اند که 
دوربی��ن می‌توان��د به‌جای تأکید بی‌مورد ب��ر جمعیت، بر 
ویژگیه��ای معمارانهؤ فضای آن و همچنین مظاهر بصری 
آن همچ��ون کاش��ی‌کاریها و نقش‌مایه‌ه��ای تصوی��ری 
متمرکز شود و تلاش کند تا ویژگیهای معماری سنتی که 

تبلور معنویت هنر ایرانی است، پلی باشد به‌سوی تجسم 
معانی دعا. معماری مس��اجد و تزیین��ات گنبد، مناره‌ها، 
موزائیکه��ا، کتیبه‌ه��ا و نقوش، فضایی ایج��اد می‌کند که 
آدمی را ب��ه فضایی ملکوت��ی پیوند می‌ده��د. بهره‌گیری 
از طاقهای ضربی و گنبدها چون نش��انه‌ای از آس��مان و 
انحناها و فضاهای چند‌س��طحی، و این‌گونه تش��بیهات و 
اش��ارات در هنر اس�المی، عالمی پ��ر از راز و رمز ایجاد 
می‌کن��د که با همهؤ ص��ور و عوالم مأنوس در جهان مادی 

متفاوت است. 
معمار مسلمان عروج را در تمامی ساختمانهایش مد نظر 
دارد. ت�الش او هم��واره این اس��ت که همه‌ج��ا را به رنگ 
آن اندیش��هؤ مرکزی خویش درآورد و به یک فضای فقیر 
خاکی و ماورایی ش��بیه س��ازد؛ آن فضایی ک��ه او با آن 
انس ازلی داش��ته اس��ت؛ فضایی که مادی و خاطره‌هایی 
از آن جهان اس��ت که انس��ان از آن هبوط کرده و همیشه 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

15

ت 
وی

عن
زم

ب ا
اط

مخ
ک 

در
ر 

ی ب
یم

ستق
ر م

أثی
ی ت

ار
عم

ت م
ظم

و ع
وه  

شک
ت. 

س
ده ا

 ش
ید

أک
تـ‌   ت

س
خدا

ر 
ضو

  ح
 از

ی
اد

 نم
که

یـ‌   
هب

مذ
ی 

ضا
ت ف

ظم
ر ع

راب
ر ب

ی د
سان

ت ان
عی

جم
ی 

رد
ر خ

ا، ب
 نم

زهؤ
ندا

 با ا
یر

صو
و ت

ن د
ر ای

. د
و 5

 4 
یر

صو
ت

ت.
س

ی ا
هب

مذ
م 

س
را

ی م
ون

زی
وی

ی تل
را

 اج
ی

را
ی ب

سب
منا

ل 
مح

ز 
ی نی

لام
س

ی ا
ار

عم
ی م

را
 دا

ی
ها

کان
. م

رد
 دا

ت
ابق

مط
هد 

خ د
ن ر

ر آ
ت د

س
ر ا

را
ه ق

ی ک
عه‌ا

واق
 با 

ی
ار

عم
ی م

یبا
ت ز

ینا
زی

و ت
ف 

سق
ی 

ندا
، بل

ضا
ت ف

سع
. و

رد
 دا

سم
را

م

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           15 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


تمامی اندیشه‌اش در پی بازگشت به آن و رهایی از قفس 
این‌جهانی بوده اس��ت؛ فضایی کامل و متعالی و بی‌زمان 

)کونل، 1347/ اتینگهاوزن، 1378(.
تصاوی��ر 2 و 3 نماهای��ی از مس��اجد و مکانه��ای مذهبی 
ایران اس��ت که زیباترین جلوه‌های بصری هنر اس�المیـ‌ 
‌ایران��ی در آنه��ا وج��ود دارد. بهره‌من��دی از ای��ن مکانها 
به‌صورت لوکیش��ن دست عوامل تولید را برای تعریف و 

ایجاد زیبایی‌شناسی غنی در تصویر باز می‌گذارد. 
در تصاوی��ر4 ت��ا 7، می‌ت��وان مش��اهده ک��رد ک��ه برای 
تلویزیونی‌ک��ردن مراس��می مس��یحی در کلیس��ای جامع 
واتی��کان چگون��ه از ارزش��های معم��اری در فضاه��ای 
مذهبی مسیحیت استفاده ش��ده است. بنابراین مسئله‌ای 
ک��ه تلویزیون ایران ب��رای انعکاس هنرمندانهؤ ارزش��های 

مذهبی دارد موضوع تمام شبکه‌های مذهبی است. 
طراح��ی میزانس��ن در ش��کل‌دهی به فض��ای معنوی در 

برنامه‌های تلویزیونی مراسم دعا نقش اساسی دارد. 

تعاری��ف متفاوت��ی برای میزانس��ن 
وج��ود دارد، اما در تعریفی س��اده، 
می‌ت��وان میزانس��ن را تنظیم صحنه 
برای دوربین خواند که عبارت است 
از طراح��ی و تنظیم دک��ور صحنه، 
رن��گ و طراحی لباس، چیدمان حرک��ت بازیگران، تنظیم 
ن��ور، گریم، موقعی��ت و حرکت دوربین و... )تامپس��ون 
و ب��وردول، 1383(. در اینجا به تحلی��ل ابعاد مختلف دو 
نوع میزانس��ن حرکتی و ثابت، و کیفیت استفاده از آن در 

تولید این آثار می‌پردازیم.
در برنامه‌ه��ای دعا می‌توان گفت که عملاً میزانس��نی در 
کار نیست، زیرا صحنه قبلاً چیده شده و نقش کارگردان 
در شکل‌دهی به فضای صحنه تقریباً هیچ است. تنها کار 
کارگردان جایابی دوربین اس��ت، آن ه��م با این هدف که 
بتواند واضح‌ترین نماها را از مجلس داشته باشد، نه لزوماً 
معنوی‌ترین نماها را. در طراحی پوش��ش دوربین در این 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

16
د.  

��و
ش

می‌
ز 

ی��
 ن

��ا
ه‌ه

مای
ش‌

نق
ی 

��ر
ص

 ب
ت

ی��
اه

م
ز 

 ا
�ی

ش�
نا

ی 
��و

عن
م

ت 
��ا

س
سا

اح
ل 

��ا
نتق

 ا
ب

ج��
مو

ن، 
ود

ب��
یبا

ز
ن 

م��
ض

ا، 
ه��

یر
صو

 ت
�ن

ای�
ر 

د
ی 

ار
م��

مع
ت 

��ا
زئی

ج
ن 

داد
ان‌

ش��
 ن

.7
و 

 6
ر 

ی��
صو

ت

میزانسن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           16 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


برنامه‌ه��ا، می‌بینیم که معم��ولاً دوربین همه‌جا می‌گردد، 
حتی س��ری ه��م به قس��مت زنان��ه می‌زند. ای��ن دوربین 
کنج��کاو نمایندهؤ چه‌کس��ی اس��ت و به‌دنب��ال مرئی‌کردن 
چه‌چی��زی اس��ت؟ دوربی��ن در این ن��وع برنامه‌ه��ا، باید 
جانش��ین بینندهؤ تلویزیون باشد و صحنه از نگاه او دیده 
ش��ود و تأثیر بصری ناش��ی از این موقعی��ت در او حس 
معن��وی ایج��اد کند. دقیق��اً توجه به این عوام��ل و عوامل 
زیبایی‌شناسانه، مانند طراحی درست میزانسن است که 
سبب می‌شود س��اختار فعلی برنامه‌ای چون دعای کمیل 
ب��ه س��اختاری زیبایی‌شناس��انه که مطل��وب معنا و روح 
آس��مانی این دعا باش��د، تغییر کند. ش��اید گفته شود که 
کنترل این عوامل به‌صورت دقیق به‌معنای چشم‌پوشی از 
ضبط برنامه در فضای واقعی و بازسازی آن در فضای 
اس��تودیو است. واقعیت این اس��ت که تعداد محدودی از 
برنامه‌ه��ای ع��زاداری هم ک��ه در داخل اس��تودیو تولید 
ش��ده موفق نبوده‌ان��د. علی‌رغم کنترل عوام��ل هنری در 
اس��تودیو، حاکمیت فض��ای مصنوع��ی و گاه بی‌روح بر 
برنامه‌های اس��تودیویی موجب ش��ده ک��ه تولید این‌گونه 
برنامه‌ه��ا با شکس��ت قطعی روبه‌رو ش��ود. البت��ه تعداد 
برنامه‌های تولید‌ش��ده در اس��تودیو به‌قدری کم است که 
نمی‌ت��وان دراین‌ب��اره با قطعیت س��خن گف��ت و تجربیات 
بیشتری لازم اس��ت. کنترل دقیق عوامل برنامه‌سازی با 

موضوع دعا به‌معنای س��اخت آن در 
استودیو نیس��ت، بلکه در درجهؤ اول 
درانداخت��ن طرحی هن��ری در ضبط 
خلاقان��هؤ دعاس��ت، نه ضب��ط روایی 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

17

و گزارش��ی از موضوع )پوش��ش(� و به‌علاوه می‌توان با 
تدوی��ن خلاقان��هؤ تصاویر ضبط‌ش��ده از محیط برگزاری 

دعا و تصاویر دیگر، به ساختاری مطلوب دست یافت. 
در م��واردی با قراردادن صندلی برای دعاخوان، او را از 
دیگ��ران متمایز می‌کنند تا دوربین بتواند بهتر و واضح‌تر 
تصوی��ر او را بگی��رد؛ درحالی‌ک��ه ممکن اس��ت تأکید بر 
چه��رهؤ دعاخ��وان ب��ا زیبایی‌شناس��ی گون��هؤ تلویزیون��ی 
دع��ا مغایر باش��د. گرچ��ه در فیلم طراحی میزانس��ن هر 
س��کانس� )فصل( براس��اس موضوع محوری س��کانس 
و قهرم��ان آن ص��ورت می گی��رد، در دع��ای کمیل قرار 
نیس��ت فرد دعاخ��وان قهرمان درام معنوی باش��د؛ اتفاقاً 
در این مراس��م قرار است فردیتها امحا شوند و فقط روح 
اله��ی بماند. اعتقاد نگارنده این اس��ت در تولید هنرمندانهؤ 
برنامهؤ دعای کمیل لزوماً نباید چهرهؤ دعاخوان را نش��ان 
داد، زی��را علاوه بر توضی��ح فوق‌، چهرهؤ برخ��ی از آنها 
مناس��ب تلویزیون نیس��ت. برای م��ا بارها اتف��اق افتاده 
اس��ت که هنگامی ک��ه آواز خواننده و یا صدای گوینده‌ای 
را از رادیو ش��نیده‌ایم، از زیبایی صدا مس��حور شده‌ایم، 
اما هنگامی که همراه با ش��نیدن آن ص��دا، تصویر همان 
ش��خص را دید‌ه‌ای��م، به‌دلیل چهرهؤ خوانن��ده، تأثیر صدا 
در ضمیر ما کمتر ش��ده است. هنگامی که صدای خوشی 
را می‌ش��نویم، تخیل ما فعالانه چه��رهؤ زیبایی را در ذهن 
تداع��ی می‌کند که ب��ا زیبایی آن صدا 
تناس��ب دارد، اما اگر صدای زیبایی 
از ف��ردی ک��ه چه��رهؤ زیب��ا ن��دارد به 
گوش برسد، چه‌بس��ا تأثیر صدا نیز 

8. coverage
9. sequence

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           17 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


کم و گاه بی تاثیر ش��ود. به‌خص��وص هنگامی که مداح یا 
خوانندهؤ دعا فریاد می‌کش��د، چهره و خطوط آن از حالت 
عادی خارج و نازیبایی مضاعف می‌شود. در این مواقع، 

باید از گرفتن نماهای بسته پرهیز کرد. 
یک��ی از الزام��ات ص��ورت تلویزیونی‌ش��دهؤ مراس��م دعا 
همگامی صدا و تصویر اس��ت. ص��دای حزن‌انگیز قرائت 
ادعیه که در گذر صدها س��ال تجربیات فرهنگ شیعه در 
برگزاری این‌گونه مراس��م، تبدیل به موس��یقی دلپذیری 
ش��ده است، تا حد زیادی بازتابندهؤ روح معنوی دعاست. 
شاید به‌ این نکته توجه نکرده باشیم که اگر حظی از برنامهؤ 
تلویزیونی مراسم دعا می‌بریم، به‌دلیل بلوغ و زیبایی این 
موس��یقی است، آنجا که تلویزیون به‌معنای تصویر وارد 
می‌ش��ود، نه‌تنها ای��ن موس��یقی را تکمیل نمی‌کن��د، بلکه 
در تأثیرگ��ذاری آن ب��ر مخاطب اخلال ه��م می‌کند؛ زیرا 
تصاوی��ر بی‌رب��ط و نازیبا تمرکز بر موس��یقی دعا را در 
تماش��اگر از بین می‌برد. بنابراین مسئلهؤ همگامی صدا و 
تصویر به‌معنی تکمیل‌کردن یکدیگر یا مشارکت هماهنگ 
در ایجاد احس��اس معنوی اس��ت. هنگامی که در مراسم 
دع��ا و نیایش حضور داریم، صدا یا موس��یقی ناش��ی از 
خواندن دعا ما را به فضاهای مجرد می‌برد. در آن زمان، 
ممکن اس��ت از معنای الفاظ عربی دعا سردرنیاوریم، اما 
س��نخیت موس��یقی کلام خواننده با عالم مجرد و معنوی 
دع��ا و همچنی��ن تاریک‌بودن فضا کم��ک می‌کند از دنیای 
واقعی قدری جدا شویم و حس معنوی در درون ما ایجاد 
ش��ود. البته این حس معنوی بسته به استعدادهای باطنی 
مخاطبان متفاوت اس��ت. برعکس، در تلویزیون، فضای 

معنوی ناش��ی از »موس��یقی کلامی« خواننده با تصاویر 
و صحنه‌هایی همراه می‌ش��ود که دائماً عوض می‌ش��وند 
و ع�الوه ب��ر این‌که تمرکز تماش��اگر را از بی��ن می‌برند، 
گاه صحنه‌های طن��ز و کمیکی نیز ایجاد می‌کنند که کاملاً 
برخلاف هدف دعاس��ت. پیدا کردن میزانسنهای مطلوب 
ب��رای دع��ا از الزامات نیل به س��اختار مناس��ب این‌گونه 
برنامه‌هاس��ت. در سینما وقتی قرار است فضایی معنوی 
مانن��د کلیس��ا یا صحن��ه‌ای را از اف��راد در ح��ال خواندن 
دعا نش��ان دهن��د، در بس��یاری از مواق��ع از ترکیب‌بندی 
قرین��ه‌ای که مناس��ب این فضاهاس��ت اس��تفاده می‌کنند. 
در فیلم »بربادرفته« صحن��ه‌ای وجود دارد که تعدادی از 
ش��خصیتها مانند اسکارلت، قهرمان داس��تان، در نظمی 

قرینه‌ای در حال خواندن دعا هستند. )تصویر 8(
تصویر‌سازی در برنامه‌های دعا )نحوهؤ نشان‌دادن آدمها، 
اش��یای صحن��ه و...( باید به‌گونه‌ای باش��د ک��ه تخیلات 
بیننده از نش��انه‌های بصری دنیای مادی عبور کرده، به 
فضاهای معنوی و مجرد، مانند بهش��ت س��وق پیدا کند. 

ر 
��و

کت
وی

تهؤ 
اخ

س��
ه« 

ت��
رف

اد
رب

»ب
م 

یل��
ز ف

ی ا
�ه‌ا

حن�
ص

 .8
ر 

ی��
صو

ت
را 

م 
یل��

ی ف
ها

صیت
�خ

ش�
ز 

ی ا
داد

ع��
ه ت

ک��
ر 

ی��
صو

ن ت
ی��

. ا
گ

ن��
می

فل
ی 

نه‌ا
ری

ی ق
��د

ب‌بن
کی

تر
ی 

را
 دا

د،
ه��

ی‌د
ن م

��ا
ش

ن ن
رد

ک��
عا

م د
گا

ن��
ه

ت. 
س��

 ا
ت

��ا
وع

ض
مو

و 
��ا 

ض
 ف

��ه
ون

ن‌گ
ای

ب 
س��

منا
�ه 

ک�
ت 

س��
ا

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

18

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           18 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


م��ا نیازمند ابداع رمزه��ای بصری‌ای هس��تیم که ذهنیت 
بیننده را به‌س��مت معناس��ازی مبتنی بر دعا ش��کل دهد. 
خوش��بختانه در هنر ایرانیـ‌ ‌اس�المی، در کاش��ی‌کاریها 
و غی��ره، نمونه‌های فراوان و ارزش��مندی وجود دارد که 
هنرمندان در تلویزیون می‌توانند اس��تفاده کنند. بی‌ش��ک 
بخش��ی از معنوی��ت و آرامش��ی ک��ه هن��گام حض��ور در 
فضاهای مس��اجد سنتی بر ما مس��تولی می‌شود مدیون 
نقش‌مایه‌ه��ای بص��ری و رنگه��ای هماهنگ اس��ت. نظم 
هندس��هؤ قدس��ی در هنره��ای تزیین��ی و انتزاع��ی ایرانیـ‌‌ 
‌اسلامی در ایجاد فضاهای معنوی و احساسات روحانی 
فوق‌العاده موفق عمل کرده است. این نظم هندسی در هنر 
ایرانی بیانی زیبایی‌ش��ناختی‌ از مفاهیم فلسفی و عرفانی 
و نحوهؤ س��اختار جهان اس��ت که می تواند منابع بصری 

مناسبی را برای برنامه‌سازان فراهم آورد. 
در اروپ��ا نی��ز از اواخ��ر ق��رن نوزده��م و سراس��ر قرن 

بیس��تم می�الدی نقاش��ی انتزاعی و 
غیرفیگوراتیو توانس��ته هن��ر فیلم و 
تلویزی��ون غ��رب را در بی��ان محتوا 
و مضامین بدون توس��ل به عناصر 

واقعی و طبیعی یاری دهد. چه‌بس��ا با ایجاد ترکیبهایی از 
سطوح و رنگهای انتزاعی یا به‌کارگیری اشیایی که بیانی 
متفاوت از کارکرد طبیعی ش��یء به‌دست می‌دهند، بتوان 

احساسات ویژه‌ای آفرید.
در برنامه‌ه��ای دع��ا و نیای��ش، نمی‌ت��وان تنه��ا به ضبط 
مکانیکی واقعیتِ در حال انجام پایبند بود؛ باید تجلی روح 
و تجس��م بصری معانی دع��ا را به واقعی��ت اضافه کرد. 
جلوه‌ه��ای واقعیت مادام‌که بتوانن��د به‌مثابهؤ مادهؤ بصری 
ای��ن تجلی به کمک هنرمند بیایند، باید اس��تفاده و در غیر‌ 
این ‌ص��ورت باید حذف ش��وند. جان ‌ر. م��ی10 می‌گوید: 
»فیلمهای دینی حقیقی ... فیلمهایی اس��ت که در آنها ثبت 
س��ینمایی واقعیت در جهت تهی‌کردن آن نیس��ت بلکه در 
بینن��ده معنای نگفتنی خود را برمی‌انگیزد. این واقعگرایی 
س��ینمایی واقعیتی را فراروی تماش��اگر قرار می‌دهد که 
معنای آن فراتر از صرف تصوری است... معیار اعتبار 
تصویر رازآمیز‌بودن آن است که باید چیزی جز خود را 

آشکار کند« )می و برد، 1375: 24(.
در ضبط مراس��م دع��ا، لزوماً نباید از اف��رادی که کتاب 
دع��ا به دس��ت دارن��د، تصویر گرفت. ممکن اس��ت لازم 
باش��د هیچ پرسوناژی در تصویر نباش��د و ما از طریق 
تداع��ی معناه��ای بص��ری و صوتی11، حض��ور جمعیت 
را در صحن��ه احس��اس کنی��م. در ه��ر ص��ورت، آنچ��ه 
مس��لم اس��ت این‌که تمهیدات بصری 
و فن��ی وی��ژه‌ای باید ب��رای این گونه 
برنامه‌س��ازی اب��داع ش��ود. آوین��ی 
در  س��ینما  آن‌ک��ه  ب��رای  می‌گوی��د 

 ،»
ان

یط
ش��

ع 
داف

ل‌م
کی

»و
م 

فیل
ز 

ی ا
نه‌‌ا

صح
 .9

ر 
وی

ص
ت

ی 
نه‌ا

ری
ی ق

��د
ب‌بن

کی
تر

��ا 
د ب

ور
ف��

اک
 ه

ور
یل��

هؤ ت
خت

��ا
س

10. John R. May
11. visual & sound effects

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

19

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           19 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


خدم��ت اس�الم درآید، باید حج��اب تکنیک س��ینما خرق 
ش��ود )آوینی، 1375(. 

پیش��رفت فناوریه��ای نوی��ن صوتی و تصوی��ری امکان 
ب��روز برخ��ی ایده‌ه��ای زیبایی‌شناس��ی را ب��رای تغییر 
رابطهؤ س��نتی و معمول تماش��اگر با تصویر ایجاد کرده 
اس��ت. در رابط��هؤ س��نتی تماش��ای فیل��م و تلویزی��ون، 
وظیف��هؤ تصویر ایج��اد نوعی واقع‌نمایی اس��ت و در این 
صورت، مخاطب به‌معنای واقعی کلمه تماش��اگر اس��ت، 
نه ش��ریک در عم��ل. اما می‌توان دس��ت ب��ه تجاربی زد 
ک��ه بیننده به‌ج��ای آن‌که مقاب��ل تصویر باش��د، »درون 
آن ق��رار گی��رد«. تماش��اگر در این حالت، صرف��اً تحت‌ 
تأثیر تصاویر نیس��ت، بلکه عمدتاً از اجزای آن به‌ش��مار 
می‌رود. در این حالت، فاصلهؤ روانی تماشاگر با تصویر 
حتی‌الامکان برداش��ته می‌ش��ود و نوعی تجربهؤ حضور 
در صحنه اتفاق می‌افتد. در س��ینمای کلاسیک کوشیدند 
ب��ا اختراع س��ینمای س��ه‌‌بُعدی و یا عریض‌ک��ردن پرده، 
توه��م حضور تماش��اگر در صحنه را ب��رای او به‌وجود 
بیاورن��د. همچنی��ن حجیم‌ک��ردن ص��وت پخش‌ش��ده از 
تلویزیون، به‌گونه‌ای که تماش��اگر احس��اس غرق‌ش��دن 
)نه همجواری( در فضای صدا کند، تمهید مناسبی است 
که سیس��تمهای فن��ی تلویزیون ایران هن��وز از این‌گونه 

امکان��ات بی‌بهره‌ان��د. 
آندره بازن12، نظریه‌پرداز فرانسوی 
ح��وزهؤ فیلم، ب��ر فراین��دی از ادراک 
آن،  به‌موج��ب  ک��ه  می‌کن��د  تأکی��د 
تجرب��هؤ  در  تماش��اگر  و  موض��وع 

زیبایی‌شناس��انه متحد می‌ش��وند و هر مادهؤ بیگانه میان 
موضوع و تماش��اگر در این تجربه حذف می‌شود )بازن، 
1382(. گرچه بازن این نظریه را در تبیین زیبایی‌شناسانهؤ 
فیلمهای نئورئالیس��تی بیان می‌کند، با ات��کا به این نظریه 
می‌توانی��م بح��ث نظ��ری خود را غنا بخش��یم. براس��اس 
نظ��ر ب��ازن مبنی ب��ر این‌که تماش��اگر در تجرب��هؤ بازیگر 
ش��ریک می‌شود، در برنامهؤ تلویزیونی از مراسم دعا نیز 
تماشاگر تلویزیون باید مانند فردِ شرکت‌کرده در مراسم 
دعا یا س��الک معن��وی، تجربهؤ حضور پیدا کند. رس��یدن 
تماش��اگر به این حد از تأثی��ر دعا نیازمند طراحی بصری 
ویژه‌ای اس��ت، ضمن آن‌که کارگ��ردان و گروه تولید در 
وهل��هؤ اول، خود باید به تجرب��ه‌ای معنوی از دعای کمیل 
نائل شده باشند. هدف نمایش مراسم عبادی در سینما و 
تلویزیون نشان‌دادن صورت ظاهری عبادت نیست، تأثیر 
و ایجاد احساس در تماشاگر است. بنابراین صحنه نباید 
موضوع را معنی و تعریف کند، بلکه باید عین معنا باشد. 
تماش��اگر نباید مث��ل ناظری منفعل صحن��ه را ببیند، بلکه 
باید معنا را شهود کند. هدف کارگردان این مراسم ایجاد 
معنا در بطن واقعیت بصری اس��ت. شاید برنامه های دعا 
در تلویزیون نیازمند س��اختاری ویدئوگرافیکی اس��ت تا 

حتی‌المقدور از مستند فاصله بگیرد.

ش��اید اولی��ن گام ب��رای تنظی��م ی��ک 
میزانسن س��ادهؤ بدون حرکت، تنظیم 

12. Andre Bazin, 1918-1958

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

20

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           20 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


کادر دوربی��ن باش��د. از مهم‌ترین کارهای برنامه‌س��از، 
تصویربردار و بقیهؤ گروه سازنده 
قاب  ترکیب‌بن��دی13درون  تنظی��م 
ثاب��ت و چیدم��ان اج��زای درون 
قاب اس��ت، به‌گون��ه‌ای که حداقل 
ناقل نوعی زیبایی ناشی از تنظیم 

عناصر و روابط بصری باشد.
انتخاب نما 

انتخاب نما14 در اینجا ب��ه معنی یافتن اندازهؤ نما، زاویه و 
لوِل15 دوربـین اسـت، به‌گونه‌ـای که ترکیب‌بندی بصری 
زیب��ا و درعین‌حال معناداری ایجاد کن��د. قطعاً نوع نمای 

انتخاب��ی باید با بخش��ی از 
دعا ک��ه در آن زمان قرائت 
تناس��ب داش��ته  می‌ش��ود، 

باشد. 
تنظیم صحنه و لباس

یکی دیگر از اجزای میزانسن، تنظیم صحنه و لباس است. 
در برنامه‌های تلویزیونی از مراسم دعا، تأکید  بیشتر بر 
چهرهؤ مداح است و میزانسنها براساس موقعیت جغرافیایی 
و نحوهؤ اس��تقرار او طراحی و بیشترین نماها از او گرفته 
می‌ش��ود. همان‌طور ک��ه پیش از این گفته ش��د، تأکید بر 
چهرهؤ مداح از نظر زیبایی‌شناسی صحیح نیست و فردیت 
باید محو ش��ود و فقط مضامین و معنای دعا باقی بماند. 
 در غی��ر این ‌صورت هم باید حداق��ل الزامات اولیهؤ فنی را 
رعایت ک��رد؛ به‌عنوان مثال، به دک��ور صحنه، هماهنگی 
ف��رم و رن��گ لباس مداح و گری��م چهره بای��د توجه کرد، 
برنامه‌ه��ای  درحالی‌ک��ه در 

ضبط‌شده چنین نیست. 
یکی دیگر از ضعفهای تولید 
اغل��ب  برنامه‌ه��ا  ن��وع  ای��ن 
طراح��ی نامناس��ب حرک��ت 

ل 
ما

ش��
ر  

ص د
صو

ه‌خ
، ب

بی
ذه

ی م
ش��

نقا
ی 

ته‌ا
ند‌ل

 چ
ی

��ا
به

 قا
ور

دآ
��ا

ه ی
حن

ص
ن 

ی��
ی ا

��د
ب‌بن

کی
تر

 .1
1 

��ر
وی

ص
ت

تهؤ 
ر ل

ا د
ح ر

سی
هؤ م

هر
 چ

ت،
��ی

س
قد

اد 
یج

ی ا
را

، ب
ده

ش
می‌

ش 
 نق

آن
ر 

ن د
��ا

س
دی

و ق
ح 

��ی
س

ر م
وی

صا
ه ت

ت ک
س��

وپا
ار

ی 
یک

را 
ها 

ته‌
د ل

بای
ح 

سی
ت م

ؤی
 ر

ی
را

ب ب
اط

مخ
د. 

دن
ی‌دا

ش م
ش

پو
را 

ن 
ر آ

او
مج

ی 
ها

ته‌
و ل

د، 
شتن

گذا
می‌

ی 
کز

مر
ش 

تلا
ک، 

لو
س

ی 
وع

ر ن
آو

اد
ه ی

، ک
ت

یاف
می‌

ی 
کز

مر
تهؤ 

ر ل
ا د

ح ر
سی

م م
جا

ران
س

تا 
زد 

می‌
ی 

ار
کن

به 
ی 

گر
دی

ز 
س ا

پ
ی 

ون
زی

وی
 تل

ب
 قا

ین
ی ا

خت
شنا

یی‌
یبا

 ز
ت

صا
خت

. م
ت

س
ح ا

سی
ت م

قیق
 ح

ف
ش

ت ک
جه

در
ها 

جاب
 ح

دن
دو

 ز
 یا

ی
نو

مع
د.   

ار
ر د

را
ی ق

سط
 و

ون
قر

ر 
ص د

صو
ه‌خ

، ب
ت

حی
سی

ر م
هن

ب 
ار

تج
ر 

أثی
ت ‌ت

تح
اه 

آگ
ود

اخ
ا ن

ه ی
گا

دآ
خو

ر 
طو

به‌
ز 

نی

ب 
��ب

س
ن 

ربی
دو

ب 
س��

منا
 نا

یهؤ
او

. ز
ت

س��
ب ا

س��
منا

 نا
ی

ند
ب‌ب

کی
تر

ر 
وی

ص
ن ت

 ای
در

 .1
0 

یر
صو

ت
ده 

اه
ش

ر م
ضا

 ح
ان

می
ی 

ظم
چ ن

هی
و 

ید 
ر آ

نظ
به‌

ح 
رو

بی‌
و 

رد 
س��

ضا 
و ف

ت 
لو

 خ
جد

س
ا م

ه ت
��د

ش
به 

ز 
ی��

ر ن
اد

ن ک
رو

ر د
ح د

ض��
وا

ت 
ور

ص��
به‌

ی 
ار

رد
ب��

یر
صو

ی ت
��ا

نه
فک

را
نو

ر 
��و

ض
 ح

ود
ش��

ن
با 

زی
ی 

افت
ی ب

یر
ل‌گ

��ک
ش

به 
ر 

نج
د م

را
 اف

داد
ع��

. ت
ت

س��
ه ا

رد
ک ک

کم
ضا 

ن ف
داد

وه‌
جل

ی 
ع��

نو
ص

م
ی 

صر
ط ب

واب
ح ر

حی
ص

ل 
ما

اع
جهؤ 

نتی
 ..

و.
ت 

باف
ل، 

اد
تع

ی، 
نگ

اه
هم

ن، 
از

تو
م، 

ریت
ت. 

س
ه ا

شد
ن

د. 
��و

ش
می‌

ه ن
ید

ق د
فو

ر 
وی

صا
ر ت

ه د
، ک

ود
ش��

می‌
ی 

بای
زی

جد 
مو

که 
ت 

س��
ی ا

ند
ب‌ب

کی
تر

ک 
ر ی

د

13. composition
14. shot
15. level

میزانسنهای ثابت، 
میزانسنهای 

متحرک )پویا( 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

21

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           21 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


دوربین در میزانس��نهای متحرک اس��ت. اورس��ن ولز16 
می‌گوی��د دوربی��ن چیزی بس��یار بیش از یک اب��زار ثبت 
تصاویر است؛ واسطه‌ای است که از خلال آن، از جهانی 

که جهان ما نیس��ت و ما را به قلب 
ی��ک راز ب��زرگ پرت��اب می‌کن��د، 
پیامهایی به ما می‌رس��د. از اینجا 

جادو آغاز می‌شود.  
 یکی از علل این امر این اس��ت که 
پش��تیبانی تولید این آثار بس��یار ضعیف و ابتدایی است. 
معم��ولاً تجهیزات گروه تولید ش��امل دو یا س��ه دوربین 
ثاب��ت و چند ن��ور 800 وات اس��ت. با این امکان��ات، تنها 
حرکات قابل اجرا در برنامه، حرکاتی است که با دوربین 
بر روی س��ه‌پایه می‌توان انجام داد، که شامل زوم، پن17 
و تیلت18 اس��ت. اس��تفادهؤ بی��ش از ان��دازه از این حرکات 

سبب ایجاد میزانسنهای تکراری می‌شود.   
در تصاویر 15 و 16، با طراحی میزانسن ناشی از حرکت 
دوربین، به یک بیان متناس��ب با موضوع می‌رس��یم. در 
این تصویر می‌بینیم که با اس��تفاده از »زوم بک«19 ضمن 

ی 
بتن

ی م
��د

ب‌بن
کی

تر
که 

ت 
س��

ی ا
نه‌ا

گو
به‌

ر 
ی��

صو
ن ت

ی��
ی ا

��د
ب‌بن

 قا
.1

2 
��ر

وی
ص

ت
ط 

س��
تو

ر 
اد

ن ک
ایی

م پ
��و

س
ک‌

. ی
ت

س��
ه ا

��د
ش

ل 
ص

حا
ی 

اد
ی��

 ز
��د

 ح
 تا

��ه
رین

ر ق
ب��

ص 
��ا

ص
خت

ا ا
س��

کلی
ی 

��ا
ض

ه ف
ب��

ی 
��د

بع
م 

��و
س

و 
و د

ده 
ش��

ده 
��ی

ش
پو

ن 
کا

��ال
س

ی 
�ه‌ا

ون�
ه‌گ

 ب
ان

ش��
شی

ک
ن 

تو
س��

ن، 
م��

ض
در

 .)
�ی

لای�
ط

ی 
��د

ب‌بن
کی

تر
( 

��ه
افت

ی
ق 

م��
 ع

ت
��م

س
�ه 

 ب�
 را

��م
ش

 چ
ط

خ��
و 

د د
ن��

مان
�ه 

ک�
ده 

م��
رآ

ش د
ی��

ما
ه ن

ب��
ب 

��ا
ر ق

د
د. 

کن
می‌

ت 
ی��

هدا
ت، 

س��
ر ا

وی
ص

ه ت
ج��

تو
ن 

��و
کان

�ه 
 ک�

�ا،
س�

کلی
ب 

را
ح��

، م
��ه

حن
ص

ت 
��م

س
و ق

ه د
ت ک

س��
ه ا

��د
ش

م 
��ی

س
 تق

ی
ود

عم
ح 

�ط
س�

�ه 
س�

به 
ب 

 قا
��ر

وی
ص

ن ت
ی��

ر ا
. د

13
ر 

ی��
صو

ت
یهؤ 

ش��
حا

ی 
رگ

 تی
اد

ض��
. ت

ت
س��

ه ا
��د

ش
ع 

ق��
 وا

در
کا

ز 
ک��

مر
ر 

ی د
صل��

ت ا
��م

س
و ق

ر 
اد

هؤ ک
��ی

ش
حا

ر 
د

ت. 
س��

ه ا
��د

ش
ی 

تر
ش��

 بی
ید

أک
ن ت

��ا
ش

شی
ر ک

و ب
ده 

ش��
ر 

اد
ز ک

رک
ر م

د ب
کی

 تأ
ب

��ب
س

ز 
ک��

مر
��ا 

ر ب
اد

ک
ک 

حر
ب ت

��ب
س

ید 
مه

ن ت
می

  ه
 و

�ل
دی�

 تب
ی

ود
عم

ب 
��ا

ه ق
ی ب

افق
ب 

��ا
ی ق

ند
ب‌ب

کی
تر

ن 
ی��

با ا
ن، 

م��
ض

در
ی 

افق
ت 

حال
ز 

ه ا
گا

 ن��
ت

جه
که 

آن‌
ن 

ضم
ت. 

س��
ه ا

��د
ش

ر 
اد

ط ک
س��

 و
در

ن 
گا

ند
رو

ر 
��ت

ش
 بی

یی
ویا

و پ
ت. 

س��
ه ا

��د
ش

ل 
دی

 تب
ر(

اد
ی ک

الا
ه ب

ن ب
ی��

پای
ز 

 )ا
ی

ود
م��

ت ع
حال

�ه 
 ب�

س(
عک

بال
 و 

ت
س��

 را
��ه

پ ب
چ��

(
ت. 

س��
ه ا

رد
د ک

جا
ط ای

��ا
س

انب
و 

ی 
بک

س��
ی 

وع
ر ن

اد
ی ک

الا
ه ب

ب��
ن 

ایی
ت پ

��م
س

ز 
ن ا

گا
��د

ون
ت ر

ک��
حر

ی 
نه‌ا

ری
ی ق

سنت
ی 

ها
دی

ب‌بن
کی

تر
س 

��ا
س

را
پ ب

 پا
از

ی 
ند

ب‌ب
کی

تر
ن 

 ای
.1

4 
یر

صو
ت

ن 
 ای

ت.
س

ه ا
شد

ته 
اخ

س
ه، 

��د
ش

ر 
را

تک
ت 

را
ه‌ک

ی ب
مای

سین
ر 

آثا
و 

ها 
��ی

ش
نقا

ر 
ه د

ک
و 

رد
ونا

 لئ
ثر

« ا
��ر

آخ
م 

��ا
ش

ف »
رو

مع
ر 

�یا
س�

ی ب
لو

تاب
س 

��ا
س

را
لاً ب

ما
حت

ر ا
وی

ص
ت

ده 
ش

اد
ی ی

لو
تاب

با 
ما 

ن ن
ی ای

ند
ب‌ب

کی
تر

ت 
اه

شب
ت. 

س
ه ا

شد
ی 

ند
ب‌ب

کی
تر

ی 
نچ

وی
دا

ت .
س��

ه ا
رد

ی ک
رف

مع
ن 

یو
ار

حو
ل 

بد
را 

ن 
��ا

ش
شی

و ک
ح 

��ی
س

ن م
��ی

ش
جان

را 
پ 

پا

میزانسنهای 
متحرک و حرکات 

دوربین

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

22

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           22 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


آن‌که از نشان‌دادن بخشی از فضا به کلیت فضا می‌رسیم، 
تصویر به آرایشی صلیبی‌ش��کل تبدیل می‌شود. پاپ در 

مرکز صلیب واقع شده است. 
بی‌دقت��ی در س��وئیچ20 تصاویر به یکدیگر، ی��ا به‌تعبیری 
نبود سبک مونتاژ21  مناس��ب برای برنامهؤ مراسم دعا از 
مش��کلات دیگر این‌گونه آثار اس��ت. بی‌توجهی به ریتم و 
زمان متناسب با هر نما، انتخاب غلط نماهای طولانی22 و 
درنظرنگرفتن عامل معنا در پیوند نماها موجب می‌ش��ود 
ح��س معنوی دعا ب��ه مخاطب منتقل 
مونت��اژ  اگ��ر  درحالی‌ک��ه  نش��ود؛ 
تصاویر دعا طبق چارچوبی از نظم 
اعتق��ادی و معنوی برآمده از معانی 

ع��ا  د
شکل گیرد، تصاویر صرفاً 
فضای فیزیکی و بی‌روح را 

منعکس نمی‌کند. 

آیزنش��تاین23،  به‌خص��وص  س��ینما،  نظریه‌پ��ردازان 
پودوفکی��ن24 و کولش��وف25 معتقدند که نما اس��اس زبان 
فیلم اس��ت. همان‌طوری ک��ه در زبان، جمل��ه از کنار هم 
قرارگرفت��ن کلم��ات به‌وج��ود می‌آی��د و پس‌وپیش کردن 
کلم��ات )نح��و( معنا و موس��یقی جمله را تغیی��ر می‌دهد، 
نح��وهؤ کنار هم گ��ذاردن تصاویر نیز ب��ه معانی متفاوتی 
منجر می‌ش��ود.26 به‌تعبیری معنای سینمایی از مجموعهؤ 
نماها مش��تق می‌شود. درواقع نیروی خلاقهؤ تدوین است 
که از عکس��های بی‌روح یا نماهای جداگانه حیات و شکل 
س��ینمایی خلق می‌کند. پودوفکین می‌گوی��د: »باید از راه 
یادگی��ری آموخت ک��ه عمل 
تدوی��ن در حقیق��ت عب��ارت‌ 
اس��ت از هدای��ت اجب��اری و 
عامران��هؤ اف��کار و تداعی��ات 

بیننده« )جینکز، 1364(. 
ر 

پ د
 پا

 و
ده

کر
ل 

دی
 تب

�ی
یب�

صل
به 

را 
نه 

صح
ی 

ند
ب‌ب

کی
تر

ن 
ی��

. ا
15

ر 
ی��

صو
ت

ت.  
س��

ه ا
��د

ش
ح 

��ی
س

ز م
ی ا

ره‌ا
عا

��ت
س

پ ا
 پا

ت.
س��

ه ا
رفت

ر گ
را

ب ق
صلی

ز 
رک

م

22. long take
23. Eisenstein
24. Pudovkin
25. Kuleshov

26. قیاس میان نما و کلمه در آرای کولشوف 
بیش از سایر نظریه‌پردازان دیده می‌شود.

16. Orson Welles
Pan .17، حرکت افقی دوربین

Tilt .18، حرکت عمودی دوربین
19. zoom back

20. switch
21. montage

16
ر 

وی
ص

ت

 تدوین 
)مونتاژ(

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

23

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           23 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


تدوین تصاویر می‌تواند در تماش��اگر حسی را ایجاد کند 
که ش��اید در تک‌تک تصاویر نباشد، اما نحوهؤ آرایش آنها 
این ح��س را به‌وجود آورده باش��د. از آنجایی‌‌ که تدوین 
رابطهؤ بس��یار نزدیکی با روان‌شناس��ی تماش��اگر دارد، 
فراین��د ادراک تماش��اگر را می‌ت��وان هم��راه و هم��گام با 

سطوح فرایند تدوین شکل داد.27
طبق نظر آیزنشتاین، کارگردان برمبنای جهان‌بینی خود 
و با ش��ناخت از فرایند روان‌ش��ناختی ادراک تصویر در 
نزد مخاطب، می‌تواند معانی‌ای را از طریق کنارهم‌گذاری 
تصاوی��ر اس��تخراج کن��د ک��ه نتیج��هؤ تک‌ت��ک تصاوی��ر 
نیس��ت، بلکه نتیج��هؤ نوع��ی کنارهم‌گذاری آنهاس��ت. از 
معروف‌تری��ن برنامه‌های��ی ک��ه ب��ا این ویژگ��ی در ایران 
س��اخته شده، مس��تندهای »روایت فتح« است که در آنها 
ش��هید آوینی کوش��ید به نوعی مونتاژ ش��هودی دس��ت 
یاب��د. به‌نظر می‌رس��د ج��ای این‌گونه ابداع��ات در تولید 
برنامه‌های مذهبی، به‌خصوص مراسم دعاخوانی بسیار 
خالی اس��ت. تصاویر برنامه‌های معمول از مراس��م دعا 
نمی‌تواند تماش��اگر را به درنگ و تأم��ل وادارد، یا تخیل 
و عاطف��هؤ او را فع��ال کند؛ خاصیت آن تنها این اس��ت که 
حساس��یت گوش را در دقت به موسیقی کلام دعا کاهش 

می‌دهد. 
رودل��ف آرنهایم28 در کت��اب فیلم به‌عن��وان هنر می‌گوید 

در فیل��م صرفاً بازتولی��دی مکانیکی 
از واقعی��ت فیزیک��ی ب��ه م��ا عرض��ه 
در   .)1373 )ابروی��ن،  نمی‌ش��ود 
برنامه‌س��ازیهای تلویزیون��ی از دعا 

نیز باید این‌گونه باش��د. قرار اس��ت تصاویر برنامه‌های 
دعا پلی باش��د ب��رای درک معانی دعا و ایجاد نوعی حس 
معنوی، بنابراین طبیعی اس��ت که تصاویر نباید بازتولید 
مکانیک��ی واقعی��ت رویداد و مراس��م دعا باش��د. نماها یا 
تصویرهای ضبط‌ش��ده در چنی��ن برنامه‌هایی نباید فقط 
بر خود دلالت داش��ته باش��د، بلکه باید کد و رمزی باشد 
برای مخاطب تا یادآور خاطره‌ای معنوی شود و مخاطب 
را در ش��کل‌گیری خیالهای معنوی و ایماژهای ش��اعرانه 
و درونی کمک کند. هوگو مانس��تربرگ29، روان‌ش��ناس 
آلمانی و نظریه‌پرداز معروف س��ینما، اهمیت ویژه‌ای به 
س��هم تخیل تماش��اگر در ضمن ادراک ی��ک فیلم می‌دهد. 
او معتقد اس��ت تماش��اگر فیلم خلاق است، به این نحو که 
در واکنش خ��ود، حقیقتاً آنچه را بر پ��رده می‌بیند تکمیل 

می‌کند )همان: 13(.
مکت��ب  در  به‌خص��وص  روان‌ش��ناختی،  مطالع��ات 
روان‌شناس��ی »گش��تالت«، اثبات می‌کند که ذهن آنچه را 
که بر شبکیهؤ چش��م می‌افتد تعدیل می‌کند. سازوکارهای 
ذه��ن، تصاویر روی ش��بکیه را تبدیل ب��ه مفهوم می‌کند. 
عملکرد ذهن براساس سازوکارهای ناشی از فیزیولوژی 
چش��م که در همهؤ انسانها تقریباً مشترک است، ریشه در 
تجربی��ات تاریخی، اجتماعی و فرهنگی دارد که بر معنا و 
مفهوم تصویر به‌ش��دت تأثیر دارد و از همین نقطه اس��ت 
که مشارکت مخاطب در تکمیل‌کردن 
)شاپوریان،  تصویر ش��کل می‌گیرد 
1385/ داندیس، 1385(. مانستربرگ 
معتقد اس��ت ارزش هن��ر در بازتولید 

27. برای اطلاعات بیشتر نک: ابروین، مقالهؤ مربوط به پودوفکین.
28. Rudolf Arnheim

29. Hugo Munsterberg, 1863-1916

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

24

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           24 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


جزء‌به‌جزء واقعیت نیست، بلکه در هنر با رفتن به جهانی 
فراتر از دنی��ای مادی، دنیای خود را به‌وجود می‌آوریم. 
او می‌گوی��د ک��ه م��ا ن��ه واقعی��ت، بلک��ه چی��زی بهت��ر از 
واقعیت را در ش��یء زیبایی‌شناسانه جست‌وجو می‌کنیم 

.)Munsterberg, 1916(
براس��اس این دیدگاهها، یک تصویر ب��ا مأموریت انتقال 
پیامه��ای معن��وی، نبای��د قائم ب��ه منطق رئالیس��تی خود 
باشد، بلکه باید منشأ شکل‌گیری مفهومی بالاتر و چه‌بسا 
متفاوت از مفهوم واقعی خود در ذهن بیننده باشد؛ و این 
از طریق، طراحی نور و میزانس��ن، تقطیع مناس��ب نماها 
در ابت��دا و پیون��ددادن هدفمند نماه��ا در مرحلهؤ تدوین و 

سایر تمهیدات لازم امکان‌پذیر است. 
داشتن طرحی زیبایی‌شناختی برای انتقال نماها30 با هدف 
به‌وجودآوردن معانی و انتق��ال روح معنوی دعا از دیگر 

مسائلی است که باید در آن تأمل کرد. 
انتخ��اب دیزال��و31 ش��ایع‌ترین تکنی��ک انتق��ال نماه��ا ب��ه 
یکدیگ��ر در برنامه‌هاس��ت. ام��ا در 
این‌گونه برنامه‌ه��ا، در این انتقالها، 
و مقص��د  مب��دأ  تصاوی��ر  معم��ولاً 
تجان��س گرافیک��ی ندارن��د و حت��ی 
ب��ه ان��دازهؤ تصاوی��ر و نزدیک‌بودن 
آنها به یکدیگر به‌لح��اظ ابعاد توجه 

نمی‌ش��ود. این انتقاله��ا بیش از پیش 
ریت��م کلی را دچ��ار اف��ت و بیننده را 

خسته می‌کنند. 
در تصاویر این برنامه‌ها، نه تجانس 

گرافیک��ی بین تصاویر رعایت ش��ده اس��ت و ن��ه تجانس 
اندازه. در  تمام تصاویر لانگ‌شات32 
به کلوزآپ33 رفته اس��ت و بالعکس. 

)تصاویر 17 تا 19(
رعایت ریت��م کلی برنام��ه یکی دیگر 

30. transition
31. dissolve

انتقالهای
 تصویری

�ه 
ک�

م 
�تی

س�
 ه

��د
من

دف
 ه

ی
��و

زال
دی

هد 
��ا

ش
ر 

ی��
او

ص
ر ت

. د
19

و 
 1

8 
،1

7 
��ر

وی
ص

ت
ن 

هبا
 را

 از
�ی

ک�
هؤ ی

��ر
چه

به 
 و 

ود
ش��

می‌
ز 

��ا
آغ

س 
ی��

قد
ک 

ی��
مهؤ 

س��
مج

ر 
ی��

صو
ز ت

ا
ند

ی‌ک
د م

کی
 تأ

دو
ن 

ک آ
تر

ش��
ت م

هی
ما

ر 
ه ب

د ک
س��

ی‌ر
م م

س��
را

ر م
ه د

ند
کن

ت‌
رک

ش��

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

25

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           25 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


ب��ه لحظهؤ برش اس��ت. این بی‌توجهی معم��ولاً به‌صورت 
در  یعن��ی  می‌ده��د؛  نش��ان  را  خ��ود  دیرهن��گام  ب��رش 
لحظه‌هایی که س��وژه متوجه دوربین می‌شود و به داخل 
دوربین نگاه می‌کند. طبق قواعد سینمایی، نگاه به درون 
دوربین مخاطب را متوجه حضور دوربین و ارتباط او را 
با اثر قط��ع می‌کند. در این لحظات، تدوینگر باید س��ریعاً 
تصوی��ر را قطع کند. بی‌توجهی به این امر گاهی تصاویر 
مضحک��ی ایجاد و مخاطب را از فضای محزون و معنوی 

جدا می‌کند.
اس��تفادهؤ نابج��ا از تروکاژ35ه��ای تدوین��ی نی��ز از آفات 
دیگ��ر تدوین36 این برنامه‌ها اس��ت. در تصاویر 20 و 21 
مشاهده می‌ش��ود تروکاژ تصویر در تصویر باعث شده 
ت��ا تصویری غیرمتعادل از گنبد کج و تصویری ناقص از 
محل دعا به‌دست آید. مداح نیز که در مرکز تصویر قرار 

دارد، کاملاً پوشانده شده است. 
در تولید این ن��وع از برنامه‌ها آنچه 
اهمیت دارد ماهیت دعاس��ت که باید 
از خ�الل تصاویر، ح��س معنوی را 
در تماش��اگر ایجاد کند، درحالی‌که 
تنها به س��وئیچ ناشیانهؤ این مراسم بس��نده می‌شود. در 
این ‌صورت، نتیج��هؤ کار چیزی جز گزارش نخواهد بود. 
مخاطب می‌تواند بدون دیدن تصویر، تنها صدای مداح را 
بش��نود، بدون آن‌که چیزی از دست 
داده باش��د؛ زیرا تصاویر ارائه‌شده 
هیچ ب��ار معنای��ی خاصی ب��ه بیننده 
منتق��ل نمی‌کند. متأس��فانه باید گفت 

از وظای��ف تدوینگر اس��ت. کندی ریتم یکی از مش��کلات 
تدوین��ی ای��ن ن��وع از برنامه‌هاس��ت. محدودی��ت تع��داد 
دوربینه��ا و زوای��ا ای��ن مش��کل را تش��دید ک��رده، باعث 

استفاده از قطعهای تکراری می‌شود. 
انتخ��اب درس��ت و بج��ای تصاوی��ر اصلی‌تری��ن وظیفهؤ 
کارگ��ردان تلویزیون��ی اس��ت. س��وئیچ34 نابج��ا ارتباط 
مخاط��ب را با برنام��هؤ تلویزیون��ی قطع می‌کن��د. این امر 
به‌خصوص در اجرای برنامه‌های زنده بیش��تر به چش��م 
می‌آی��د. درواقع کارگردان تلویزیونی به‌جای مخاطب در 
صحنه حاضر می‌شود و آنچه را که دیدن آن اهمیت دارد 
انتخاب می‌کن��د و برای مخاطب به‌روی صفحهؤ تلویزیون 
می‌فرستد. از دست‌ندادن لحظات حساس و انتخاب‌نکردن 

تصاوی��ر م��رده و نامرب��وط اهمیت 
ویژه‌ای دارد.

نوع دیگر انتخابه��ای غلط بی‌توجهی 

32. long shot  
33. close up
34. switch
35. trucage

36. edit
20

ر 
وی

ص
ت

تروکاژ

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

26

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           26 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


به‌ثب��ت نرس��یده بود، چالش��های زیادی مبن��ی بر تطبیق 
زب��ان تلویزیون با روح مضامین مذهب��ی اتفاق افتاد. در 
این مقاله کوشش شد تا نشان داده شود باید زبان فنی و 
زیبایی‌شناسی نوینی را در این رسانه جست و جو کرد و 
بنا بر ضرورت به دنبال ابداع گونه هایی نوینی برآمد که 
بیانگ��ر و انتقال دهندهؤ مضامین و مفاهیم دینی مورد نظر 

باشد، والا آن می‌شود که اینک هست. 

این دس��ت برنامه‌ها جزو فقیرترین برنامه‌های تلویزیون 
از لحاظ غنای بصری و ارزش تصویری است.

وج��وه  فاق��د  اخت��راع،  آغ��از  در  تلویزی��ون  اگرچ��ه 
زیبایی‌شناس��ی ب��ود، اما با تکیه بر تجارب هنری س��ایر 
رش��ته‌ها، به‌خص��وص س��ینما، توانس��ت به‌تدری��ج ب��ه 
قابلیته��ا و امکان��ات بیان��ی منحصربه‌فردی دس��ت یابد. 
ابداع گونه‌های خاص تلویزیونی متناس��ب با نوع مخاطب 
و موض��وع مورد نظ��ر، از جمله رهاورده��ای تلویزیون 
در س��یر تکامل��ی خود بوده اس��ت. 
پ��س از پی��روزی انق�الب اس�المی 
ایران، تولی��د برنامه‌های تلویزیونی 
با رویکردهای مذهب��ی مورد توجه 
واقع ش��د، اما از آنجا ‌ک��ه در تاریخ 
برنامه ه��ای تلویزیونی هرگز ب��رای موضوعات مذهبی 
مورد نظ��ر، مانند »مراس��م مذهب��ی و ادعی��ه« تجربه‌ای 

21
ر 

وی
ص

ت

جمع بندی

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

27

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           27 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


آوینی، مرتضی. )1375(، حکمت سینما، تهران، بنیاد سینمایی فارابی.
ابروین، رابرت ‌تی. )1373(، راهنمای نظریه و نقادی فیلم برای تماشاگران، ترجمهؤ فؤاد نجف‌زاده،‌ تهران، بنیاد سینمایی 

فارابی.
اتینگه��اوزن، ریچ��ارد و گرابر، ال��گ. )1378(، هنر و معماری اس�المی، ترجمهؤ یعقوب آژند، تهران، س��ازمان مطالعه و 

تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها )سمت(.
بازن، آندره. )1382(، سینما چیست؟،‌ ترجمهؤ محمد شهبا، تهران، نشر هرمس.

تامپسون، کریستین و بوردول، دیوید. )1383(، هنر سینما، ترجمهؤ روبرت صافاریان، تهران، نشر مرکز.
جینکز، ویلیام. )1364(، ادبیات فیلم: جایگاه س��ینما در علوم انس��انی، ترجمهؤ محمدتقی احمدیان، شهلا حکیمیان، تهران، 

سروش.
داندیس، دونیس ‌ای. )1385(، مبادی سواد بصری، ترجمهؤ مسعود سپهر، تهران، سروش.

شاپوریان، رضا. )1385(، اصول کلی روانشناسی گشتالت،‌ تهران، رشد.
می، جان و مایکل برد. )1375(، تأملاتی در باب سینما و دین، ترجمهؤ محمد شهبا، تهران، بنیاد سینمایی فارابی.

وتش��تاین، آرنولد آ. )1373(، »الهیات در عصر فرهنگ تکنولوژیک: مروری بر آرای پل تیلیش«، ترجمهؤ مراد فرهادپور، 
ارغنون، سال اول، شمارهؤ 1.

Munsterberg , Hugo. (1916), The Film: A Psychological Study, reprint. 
Postman, Neil. (1985), Amusing Ourselves to Death:  Public Discourse in the Age of Show Business, New 
York, Penguin.
Tillich, Paul. (1959), Theology of Culture, New York, O.U.P.
Wettestein, Arnold A. (1984), Re-Viewing Tillich in a Technological Culture, In Theonomy and Autonomy, 
J. Carey (ed.), M.U.P.
Williams, Raymond. (1990), Television: Technology and Cultural Form, London, Routledge.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

28

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           28 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


موسیقی و رازباوری*

دکتر نیک زنگویل
استاد فلسفهؤ دانشگاه دورهام انگلستان
nick.zangwill@durham.ac.uk
مترجم: هادی ربیعی

تاریخ دریاف��ت مقاله: 88/1/19
تاریخ پذی��رش نهایی: 88/3/27

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           29 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


موسیقی رازناک به‌نظر می‌رسد و تجربهؤ ما از برخی انواع آن 
می‌تواند ژرفای خاصی داش��ته باشد. نگارنده معتقد است که 
باید پذیرای این رازناکی ش��ویم و در پی بی‌اهمیت جلوه‌دادن 
آن نباش��یم. موسیقی و تجربهؤ ما از آن به‌گونه‌ای است که با 
اصطلاحات تحت‌اللفظی قابل توصیف نیست. در اینجا دیدگاهی را دربارهؤ موسیقی مورد 
بررسی و مداقه قرار می‌دهیم که بی‌پروا رازباورانه است؛ هرچند این رازباوری� صورت 

ویژه‌ای به‌خود می‌گیرد.

واژگان کلیدی:
موسیقی، رازباوری، خدا، ژرفناکی، وصف‌ناپذیری.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

اس��ت. ش��ده  ارائ��ه  ادینب��ورگ  دانش��گاه  در  نی��ز  و  س��یدنی  دانش��گاه  راس��ل  انجم��ن  در  س��خنرانی  به‌ص��ورت  حاض��ر  مقال��هؤ   *
I. mysticism

30

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           30 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


از کیفیاتی برخوردار است که گاه »وصف‌ناپذیر« خوانده 
می‌شود. می‌توان این کیفیات را تصور کرد، اما توصیف 
آنها با الفاظ ممکن نیست. تجربهؤ ما از موسیقی نیز دارای 
کیفیاتی »غیرقابل وصف« است. برای توصیف ویژگیهای 
زیبایی‌ش��ناختی موس��یقی که به‌گونه‌ای دیگ��ر نمی‌توان 
 توصیفشان کرد، به اس��تعاره و تشبیه تمسک می‌جوییم 
)Zangwill, 2001: ch. 10(. همین مطلب در مورد تجارب 
ما از این ویژگیها نیز صادق است. به‌کار‌گیری استعاره، 
تش��بیه و دیگ��ر آرایه‌های تمثیلی بهترین کاری اس��ت که 
می‌توانی��م برای دس��تیابی به سرش��ت زیبایی‌ش��ناختی 
موس��یقی و تجربه‌م��ان از آن انجام دهیم )ای��ن عقیده را 
 Zuckerkandl, 1956 و   Scruton, 1997 در  می‌ت��وان 

یافت(.
البته توصیفات لفظی س��اده‌ای دربارهؤ موسیقی و تجربهؤ 
موس��یقایی ما وجود دارد. مثلاً، شاید موسیقی را امری 
»زیب��ا« یا »دلپذیر«، ک��ه توصیفاتی تحت‌اللفظی هس��تند، 
توصیف و تعبی��ر کنیم، اما حکایت همچنان باقی اس��ت. 
فقط با اس��تعاره و تش��بیه می‌توان به‌طور کامل موسیقی 
را توصی��ف ک��رد؛ هرچن��د آن‌گاه نیز توصیفم��ان دچار 

نابسندگی است.
واقعیت��ی در موس��یقی و تجرب��هؤ م��ا از آن نهفت��ه ک��ه از 
توصی��ف تحت‌اللفظ��ی گریزان اس��ت و ما با هر وس��یلهؤ 
ممکن بدان اشاره می‌کنیم، اما لاجرم 
در فراچنگ‌آوردن سرشت حقیقی آن 
اس��تفاده  بااین‌حال،  ناکام می‌مانیم. 
از اس��تعاره و تش��بیه بهترین کاری 

به دنبال مدخل »موسیقی« در فرهنگ 
فلس��فهؤ راب��رت ادی�می‌گش��تم ک��ه 
حسب اتفاق به مدخل »رازباوری«، 
اثر ویلی��ام من� برخ��وردم. وی در 

آنجا می‌نویسد:
گرچ��ه  ک��ه  مدعی‌ان��د  »رازب��اوران 
تجاربش��ان حقیقی اس��ت، اما نمی‌توان آن را به‌شایستگی 
با زبان توصی��ف کرد، زیرا ارتباط ع��ادی بر حس‌ـ‌تجربه 
و تمایزگ��ذاری مفهوم��ی مبتنی اس��ت. از این رو اس��ت که 
نوشته‌های رازباورانه با استعاره و تشبیه شناخته می‌شود« 

 .)Audi, 1999(
معتقدم که باید دقیقاً چنین رویکردی را 
در مورد موسیقی بپذیریم. موسیقی 

 توصیف 
 ناپذیری
 موسیقی

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

31

1. Robert Audi 
2. William Mann

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           31 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


اس��ت که می‌توان انجام داد. البته برخی از این توصیفات 
از بعض��ی دیگر بهترند، اما سرش��ت موس��یقی و تجربهؤ 

موسیقایی ما اصولاً غیرقابل توصیف است.
برای دفع و قطع سرمنش��أ سوء‌تفاهم، باید گفت که بنابر 
دیدگاه حاضر، موسیقی منبع »معرفت« غیرقابل توصیف 
فراـ‌ ‌موس��یقایی نیس��ت. در ادامه بیش��تر به ای��ن تفاوت 
می‌پردازم. خود موس��یقی و تجرب��هؤ ما از آن ویژگیهایی 
غیرقاب��ل توصی��ف دارد، ن��ه معرفتی در ب��اب جهان که 

ممکن است موسیقی در ما ایجاد کند.
تجرب��هؤ موس��یقایی بیش��تر ع��ادی 
و معمول��ی اس��ت، ام��ا گاه از چنان 
ش��ور و حرارت��ی برخوردار اس��ت 
به‌صورت  را  که وصف‌ناپذیری‌اش 
تحت‌اللفظی، فوق‌العاده محسوس و 
چشمگیر می‌سازد. این نظریهؤ وصف‌ناپذیری )مضاعف( 
در مورد موس��یقی و تجربهؤ ما از آن مس��تقیماً توضیحی 
درب��ارهؤ ش��ور و حرارت برخ��ی تجارب ما از موس��یقی 
به‌دس��ت نمی‌ده��د، ب��ا وج��ود ای��ن، ب��رای توضی��ح آن 
ضروری اس��ت. موس��یقی در وصف‌ناپذیری به‌صورت 
تحت‌اللفظی، تنها نیس��ت؛ توصیفات ما از ادراکات حسی 
جس��مانی معمول )مثل احس��اس درد، خ��ارش، قلقلک یا 
تیر‌کش��یدن( نیز وضعیتی مش��ابه دارد )ای��ن توصیفات 

نیز همچون احکام زیبایی‌ش��ناختی، 
»ذهنی«� به‌معنای کانتی کلمه هستند 
مــمـکـ��ن   .)]Kant, 1928: ch. 1[
اس��ت کس��ی ادراک حس��ی را امری 

»دردناک« توصیف کند، اما پس از آن، استعاره و تشبیه 
توصی��ف دقیق‌تری را وارد می��دان خواهد کرد. توصیف 
ما دربارهؤ ادراکات حسی و دیگر احساساتمان، از سوی 
واژگانی بسیار ساده، پدیدار توصیف‌ناپذیری به‌صورت 
تحت‌اللفظ��ی را آش��کار می‌س��ازد، ام��ا پدی��دار ش��ور و 
سرمس��تی در بسیاری موارد، همچون توصیف ادراکات 
حسی عادی و معمولی مثل احساس درد، خارش، قلقلک 
یا تیرکش��یدن، برایمان وجود ندارد. بنابراین، توسل به 
توصیف‌نا‌پذیری برای توضیح ش��ور و سرمس��تی کافی 

نیست.
طرح پیش��نهادی نگارنده چنین اس��ت: در لذتی که هنگام 
گ��وش فرادادن ب��ه موس��یقی درمی‌یابی��م، آن‌گاه که آن 
تجربه سرمستمان می‌سازد، امر خاصی سرشته و نهفته 
اس��ت. آن امر خاص این است که تجربهؤ ما از ویژگیهای 
بنیادین موس��یقی که به‌طور استعاری توصیف می‌شود، 
نوعاً زمینه‌س��از آگاه��ی از »ارزش« زیبایی‌ش��ناختی آن 
اس��ت. اس��تعاره‌های عاطف��ی ب��ه توصی��ف ویژگیهایی 
می‌پ��ردازد ک��ه موس��یقی را از لح��اظ زیبایی‌ش��ناختی 
ارزش��مند می‌سازد و به همین دلیل است که ما پرشور و 
سرمست می‌شویم. وجد و سرمستی موسیقایی از ارزش 
موس��یقایی پرده برم��ی‌دارد. ما آن دس��ته از ویژگیهای 
 موس��یقی را تجربه می‌کنیم که آن را ارزش��مند می‌سازد 

.)Zangwill, 2001: ch. 1&2 :نک(

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

32

3. subjective

احساسات
و شور

موسیقایی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           32 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


این طرح پیشنهادی می‌تواند پاسخی 
برای معمای »ژرفناکی« موس��یقایی 
ک��ه پیتر کی��وی� آن را مطرح کرده، 
ارائ��ه دهد )Kivy, 1990(. کیوی در 
تمایلمان ب��ه ژرفناک توصیف‌کردن 
برخ��ی از موس��یقیهای س��ازی که 
ت��ا حد زیادی م��راد از آنها ناواضح اس��ت، تأمل می‌کند. 
با کیوی موافقم که موس��یقی به‌صورت تحت‌اللفظی هیچ 
س��خن ژرف��ی نمی‌گوید، چراکه موس��یقی اصلاً س��خنی 
نمی‌گوید؛ با این حال، تجربهؤ ش��ورانگیز ما از موس��یقی 
خوب، که وسوس��ه‌مان می‌کند تا آن را ژرفناک بخوانیم، 
اشتراکاتی با فهم بیانات ژرف دارد. سخنانی که به‌لحاظ 
تحت‌اللفظی ژرف باش��ند ارزش��مندند، خاصه اگر حامل 
ی��ا ناقل حقیقتی مهم و به‌نحوی زیبا باش��ند. موس��یقی و 
س��خنان ژرف، هردو ارزش��مندند. افزون ب��ر این، اغلب 
سخنان ژرف، خاصه گونهؤ ش��عری آن، آن‌قدر عمیق‌اند 
که فهم و توضیحش��ان دش��وار اس��ت. به‌طرز مشابهی، 
بی��ان یا توضیح ارزش موس��یقی خوبی ک��ه مایلیم آن را 
»ژرفناک« بخوانی��م، به‌لحاظ زبانی نه‌تنها دش��وار، بلکه 
غیرممکن است. بنا بر این رویکرد، هنگامی که »ژرفناک« 
برای موس��یقی به‌کار برده می‌ش��ود، خود اس��تعاره‌ای 
دیگر است، اما زمانی استعاره سودمند است که گونه‌ای 

از تشابهاتی که ذکر شد یا گونه‌ای از 
دیگر تشابهات وجود داشته باشد.

مدعی شدم که توصیفات استعاری 
زیبایی‌ش��ناختی درب��ارهؤ موس��یقی 
توصیف��ات  ب��ا  زی��ادی  اش��تراکات 
اس��تعاری ادراکات حسی دارند؛ در 
ه��ر دو ح��وزه خصوصیاتی وجود 
دارد ک��ه با معان��ی تحت‌اللفظی قابل 
توصیف نیس��ت، یا حداقل خصوصیات��ی وجود دارد که 
نمی‌توانی��م آنها را به‌صورت تحت‌اللفظ��ی در زبان عامه 
توصی��ف کنیم. تفاوت میان آنها این اس��ت ک��ه آنچه در 
موس��یقی به‌طور اس��تعاری توصیف می‌کنیم ویژگیهایی 
اس��ت که موجد ارزش‌ است، اما در مورد ادراکات حسی 
چنین نیس��ت. لیکن مقایس��هؤ توصیفات زیبایی‌ش��ناختی 
موسیقی با توصیفات اس��تعاری از خداوند نیز روشنگر 
است. شاید موسیقی در نیمه‌راه میان خداوند و ادراکات 

حسی است!
موس��ی‌ ابن میمون�، فیلس��وف یهودی قرون وسطا، در 
اثرش، دلا﹜﹤ ‌الحائرین )راهنمای سرگش��تگان(� اس��تعاره، 
تش��بیه و دیگر کاربردهای مجازی زبان در کتاب مقدس 
یه��ود را بررس��ی می‌کن��د )Maimonides, 1958(. وی 
به‌وی��ژه دل‌مش��غول معیارهایی اس��ت که تعیی��ن می‌کند 
صفات اله��ی را باید به‌معنای تحت‌اللفظی درنظر گرفت یا 
به‌معن��ای تمثیلی. یکی از اهداف او سازگارس��اختن دین 
ب��ا آموزه‌های غیردین��ی تا حد امکان 
بود. منظ��ور از آم��وزهؤ غیردینی در 
آن دوران، مابعدالطبیعهؤ ارس��طویی 
ب��ود؛ و در ای��ن دوران عل��م. وی در 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

4. Peter Kivy
5. Moses Maimonides

6. Guide for the Perplexed

موسیقی 
و خدا

33

عمق
موسیقایی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           33 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


بیشتر موارد - اما نه همهؤ آنها- در جست‌وجوی رویکردی 
»توافق‌گرا« نسبت به این دو حوزهؤ اندیشه بود.

ابن میمون احتجاج می‌کند که مدعیات انسان‌‌انگارانهؤ کتاب 
مقدس یهود درمورد خداوند را باید به‌صورت اس��تعاری 
درک و تفس��یر کرد. این مدعا که خداوند »س��خن گفت«، 
یک��ی از این نمونه‌هاس��ت. گمان می‌کنم ک��ه این دلایل از 
انس��جام بالایی برخوردارند: این مدعیات باید به‌صورت 
اس��تعاری درک ش��وند، زیرا دیگر مدعیات کتاب مقدس 
دلالت می‌کنند که امکان ندارد خداوند صحبت کند؛ و دوم 
آن که به‌علت مدعیات مستقلاً معقولی که منشئی خارج از 

متن مقدس دارند.
از  س��ـــــلبی  درک  دربـــ��اب  معروفـــ��ی  بخــ��ش  در 
خداونـ��د، ب��ه ای��ن مدعـ��ا برمی‌خوری��م ک��ه توصیف��ات 
س��ـــلبی‌اند  همگـ��ی  خداونـ��د  از  تحـت‌اللفظـ��ی   جایـ��ز 
)Maimonides, 1958: vol. 1, ch. 50-60(. )آکوئیناس� 
ای��ن عقیده را اخذ ک��رد و از آن پس، این ای��ده به‌ »روش 
سلبی« معروف ش��د.( خداوند همچون سایر موجودات، 
مثل خود نگارنده، دارای صفات س��لبی اس��ت. به‌عنوان 
مثال، خداوند صفت ایجاب��ی مکانمندی ندارد؛ و نگارنده 
نیز اس��ب آبی نیس��ت. خداوند همچون سایر موجودات، 
مثل خود نگارنده، دارای صفات ایجابی نیز هست. با این 
ح��ال، تفاوت می��ان خداوند و دیگر موجودات این اس��ت 

که صف��ات ایجابی موج��ودات دیگر 
را می‌ت��وان به‌ص��ورت تحت‌اللفظ��ی 
توصیف ک��رد. به‌عن��وان مث��ال، قد 
نگارن��ده بی��ش از ش��ش فوت اس��ت 

و در ش��مال‌غرب لن��دن ب��ه دنیا آم��ده ‌اس��ت. در مقابل، 
براس��اس دیدگاه ابن‌میم��ون نمی‌توانیم صف��ات ایجابی 
خداوند را به‌صورت تحت‌اللفظی توصیف کنیم. یا ش��اید 
این عقیده بدین صورت محدودکننده‌تر باشد که نمی‌توان 
صفات وجوبی و ذاتی خداون��د را به‌صورت تحت‌اللفظی 
توصیف ک��رد. با این هم��ه، به‌نظر می‌رس��د که می‌توان 
به‌ص��ورت تحت‌اللفظی گفت که خداوند جه��ان را آفرید. 
این صفت، صفتی عقلانی و غیرذاتی برای خداوند است. 
به هر روی، به‌نظر می‌رس��د توصیفات ایجابی از خداوند 
در کت��ب مقدس، مثلاً این‌ را که خداوند س��خنانی »گفت«، 

باید به‌صورت استعاری درک کرد.
دی��دگاه نگارنده درب��اب توصیفات 
ایجابی از موسیقی در قالب عاطفه، 
حرکت و ارتفاع، از بس��یاری جهات 
به همین شکل اس��ت، زیرا همهؤ آنها 
اس��تعاره ی��ا آرای��هؤ غیرتحت‌اللفظی 
زبان��ی هس��تند، اما دو تف��اوت مهم 
وج��ود دارد: نخس��ت این‌ک��ه خداوند موج��ودی متعالی 
اس��ت یا چنین موجودی تصور می‌شود. خداوند اصل و 
اس��اس جهان طبیعت است، نه بخشی از آن. می‌توان این 
دیدگاه را »رازباوری متعال��ی«� نامید. در مقابل، دیدگاه 
نگارنده درباب موس��یقی، »رازب��اوری درون‌بود«� قرار 
دارد. موس��یقی، ی��ا کش��ش زمان��ی 
آن، بخش��ی از جهان طبیعت اس��ت. 
ام��ا  ش��نید،  را  موس��یقی  می‌ت��وان 
نمی‌ت��وان خداون��د را دی��د یا ش��نید. 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

34

7. Aquinas
8. transcendent mysticism

9. immanent mysticism

رازباوری
این جهانی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           34 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


درک ما از صفات ضروری ایجابی خداوند ناقص اس��ت. 
م��ا ای��ن صف��ات را نمی‌شناس��یم و نمی‌توانی��م در ب��اب 
آنه��ا تفکر کنی��م. در مقابل، بر اس��اس دی��دگاه نگارنده، 
می‌توانی��م صف��ات زیبایی‌ش��ناختی ض��روری )ایجابی( 
موس��یقی را بشناس��یم و دربارهؤ آنها تفکر کنیم. ضعف 
ما درخصوص ق��راردادن ادراکاتم��ان در قالب »کلمات« 
اس��ت. ما از نوع��ی دانش غیرملف��وظ دربارهؤ موس��یقی 
برخورداری��م، درحالی‌ک��ه از نظ��ر ابن‌میم��ون، دان��ش 
ایجاب��ی )ملفوظ ی��ا غیرملف��وظ( دربارهؤ صف��ات ایجابی 
ضروری خداوند نداریم. یقیناً ما معرفتی دربارهؤ صفات 
زیبایی‌ش��ناختی موس��یقی داریم. نکته فقط اینجاست که 
نمی‌توان ای��ن معرفت را در قال��ب واژگان به‌زبان آورد. 
م��ا صفات زیبایی‌ش��ناختی ذاتی ایجابی موس��یقی را که 
نمی‌توان دربارهؤ آنها به‌صورت تحت‌اللفظی س��خن گفت، 
تجربه کرده و می‌شناس��یم، حال آن‌که بر اساس دیدگاه 
ابن‌میم��ون، از صف��ات ایجاب��ی ذات��ی خداوند ش��ناختی 

نداریم.
با وجود این، توصیفات استعاری ما از خداوند و موسیقی 
از این حیث دارای اهمیت مش��ابهی هس��تند که در هر دو 
م��ورد، می‌کوش��یم تا صفات ی��ا چیزه��ای بااهمیت را با 
معیارهای ارزشی توصیف کنیم. خداوند نه‌تنها سرمنشأ 
جه��ان م��ادی، بلک��ه همچنین منش��أ ارزش نیز ش��ناخته 
می‌ش��ود و م��ا به‌گون��ه‌ای مش��ابه، 
ویژگیهای موس��یقی را که به‌صورت 
اس��تعاری توصی��ف می‌ش��ود، منبع 
ارزش موس��یقایی درنظر می‌گیریم. 

موس��یقی از نظ��ر زم��ان و م��کان نی��ز محدود اس��ت. با 
وجود ای��ن، موس��یقی دارای خصوصیاتی وصف‌ناپذیر 
اس��ت؛ خصوصیات��ی ک��ه به‌ص��ورت تحت‌اللفظ��ی قابل 
توصی��ف نیس��تند. پیش‌تر گفته ش��د که دی��دگاه نگارنده 
درب��اب وصف‌ناپذیری بای��د از این دیدگاه که موس��یقی 
منبعی برای معرفتی وصف‌ناپذیر اس��ت، متمایز ش��ود. 
در چنین دیدگاهی، موسیقی امری درنظر گرفته می‌شود 
که کمابیش ما را از حوزه‌ای متعالی باخبر می‌سازد. اگر 
درست گفته باشم، این دقیقاً به‌منزلهؤ نادیده‌گرفتن مسئلهؤ 
اصل��ی در م��ورد موس��یقی، یعن��ی بیان‌ناپذی��ری زبانی 
پدیداری این‌جهانی اس��ت. دی��دگاه رازباورانهؤ آن‌جهانی 
عقی��ده‌ای بنیادین را که در رویکرد هانس��لیک10محوریت 
دارد، نق��ض می‌کن��د )Hanslick, 1986(. طبق این عقیده 
باید موسیقی را حسب ضوابط خودش درک کرد و نباید 
آن را وسیله‌ای برای رسیدن به جایی دیگر، مثلاً عواطفی 
خاص، یا قدمگاهی به‌سوی حوزه‌ای متعالی دانست. هر 
دو دیدگاه دربارهؤ موس��یقی به بیراه��ه رفته‌اند. علی‌رغم 
مقاصد بلند‌پروازانهؤ قائلان به رویکرد متعالی که براساس 
آن، موسیقی گذرگاهی به‌سوی واقعیت عمیق‌تر یا برتری 
ورای جهان محسوس قلمداد می‌شود، چنین دیدگاهی از 
پاسداشت ارزش موسیقی فی‌نفسه بازمی‌ماند. موسیقی 
یک راز است، اما رازی این‌جهانی. اصوات صرفاً سکوی 

پرت��اب یا راهی به‌س��وی جهان دیگر 
نیس��تند. ارزش موس��یقی در همی��ن 

اصوات است.
دوم این‌که، بنا بر دیدگاه ابن‌میمون، 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

35

10. Hanslick

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           35 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


در هر دو مورد، اس��تعاره، تشبیه و سایر اشکال تمثیلی 
زبانی را برای توصیف آن ارزش به‌کار می‌بریم.

این نیز درس��ت اس��ت که بدیلی برای توصی��ف ادراکات 
حس��ی جس��مانی )همچ��ون احس��اس خ��ارش، قلقلک یا 
تیرکشیدن( با واژگان استعاری در اختیار نداریم، اما آنچه 
در وصف ادراکات حس��ی به توصیف می‌آوریم در اغلب 
موارد مبتنی بر ارزش نیس��ت. از این حیث، س��خن‌گفتن 
دربارهؤ خداوند و سخن‌گفتن دربارهؤ موسیقی، هر دو در 
برابر سخن‌گفتن دربارهؤ ادراکات حسی هستند. اما به‌نظر 
می‌رسد که ما احساسات عمیقی نیز همچون اندوه، عشق 
یا احساسات جنسی داریم که آنها را ارزشمند می‌یابیم یا 
می‌دانیم. ش��اید این احساسات نیز به‌لحاظ ارزشی، رنگ 
آن‌گونه از احساس��ات را به‌خود گیرند که برای توصیف 
دشوارند و اس��تعاره را طلب می‌کنند. ادبیات سرشار از 
نمونه‌های به‌کار‌گیری اس��تعاره ب��رای توصیف عواطف 
اس��ت. به‌عنوان مث��ال، رابیندرانات تاگور11 در داس��تان 
کوت��اه فوق‌الع��ادهؤ فق��ط یک ش��ب12 ش��خصیتی دارد که 
احساس��ات عاشقانه و سرمس��تی وی را چنین توصیف 
می‌کند: »فقط یک ش��ب در ساحل مکاشفه ایستادم و لذت 
ابدی را چشیدم« )Tagore, 1994: 96(. یقیناً آن احساس، 
احساسی پرشور و سرشار از ارزش متعالی بوده است. 
همچنی��ن وسوس��ه‌ای وج��ود دارد مبنی ب��ر این‌که چنین 

احساس��اتی را »ژرفن��اک« توصیف 
کنیم. این‌گونه احساس��ات با تجارب 
زیبایی‌ش��ناختی از موس��یقی که در 
این مقال��ه بدانها پرداخت��ه‌ام، در یک 

طبقه قرار می‌گیرد.
زیبایی‌-  خـصوصیـ��ات  موس��یـقی 
ش��ناختی‌ای دارد که فـقـط می‌توان 
آنه��ا را به‌ص��ورت غیرتحت‌اللفظی 
ای��ن خصوصیات  توصی��ف ک��رد. 
از موس��یقیها ارزش��ی  ب��ه برخ��ی 
می‌بخش��ند که سبب می‌شود آنها را 
با لذت و سرخوش��ی و حتی با ش��ور و سرمستی تجربه 
کنیم. این ویژگیها در برابر توصیف تحت‌اللفظی مقاومت 
می‌کنن��د و تلاش��های توصیف‌گرایانه‌م��ان را به‌چال��ش 
می‌طلبن��د و به‌س��خره می‌گیرن��د. ای��ن خصوصی��ات که 
به‌لحاظ ارزشی اهمیت دارند، مرموز و دست‌نیافتنی‌اند. 
گوی��ی ما را به‌ریش��خند گرفت��ه، می‌گویند: »اگر راس��ت 
می‌گویی، توصیفمان کن!« با این حال، آنها چنین رفتاری 
را ن��ه از جایی دور، بلکه به‌عن��وان چیزی که از نزدیک و 
عمیقاً می‌شناسیم پیش می‌گیرند. آنها با محبت و ملایمت 

ما را به‌سخره می‌گیرند.

36

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

11. Rabindranath Tagore
12. One Single Night

سخن پایانی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           36 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


37

Audi, Robert. (1999), Cambridge Dictionary of Philosophy, second edition, Cambridge, Cambridge 
University Press.
Hanslick, Eduard. (1986), On the Musically Beautiful, Indianapolis, Hackett.
Kant, Immanuel. (1928), Critique of Judgement, trans. by Meredicth, Oxford, Oxford University Press. 
Kivy, Peter. (1990), Music Alone, Cornell, Cornell University Press. 
Maimonides, Moses. (1958), Guide for the Perplexed, London, Dover. 
Scruton, Roger. (1997), The Aesthetics of Music, Oxford, Oxford University Press. 
Tagore, Rabindranath. (1994), “One Single Night”, in his Collected Short Stories, Harmondsworth, 
Penguin.
Zangwill, Nick. (2001), The Metaphysics of Beauty, Ithaca, Cornell University Press. 
Zuckerkandl, Victor. (1956), Sound and Symbol, New York, Prometheus.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           37 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


بخش دوم، نقدنامه

این شماره:

نقد ساختار‌گرایانهؤ هنر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           38 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


مقدمه
»س��اختارگرایی«� یکی از گرایش��هایی اس��ت که در مورد آن بس��یار نوشته ش��ده، اما همواره و 
هنوز نیز موضوع اختلاف میان محققان اس��ت. س��اختار�، س��اختارگرایی، پیشاساختارگرایی�، 
ساختارگرایی باز�، نوساختارگرایی�، ابرساختارگرایی�، پساساختارگرایی� و واژه‌های دیگر از 
این دس��ت جزو رایج‌ترین واژه‌ها نزد محققان قرن بیستم محسوب می‌شوند و آثار بی‌شماری به 
توضی��ح و توصیف این واژه‌ها، همچنین نظریه‌ها، نقدها و مکات��ب مرتبط به آنها اختصاص پیدا 

کرده است.  
ساختارگرایی علاوه بر یک ادبیات و واژه‌شناسی غنی، دارای تاریخی پرفراز‌و‌نشیب و غنی‌ است. 
س��اختارگرایی ریش��ه در مباحث سوس��ور در اوایل قرن بیستم دارد، س��پس در اروپای شرقی، 
به‌ویژه مکاتب مس��کو و پراگ رش��د‌ونمو یافت. در ادامه وارد فرانسه شد و شکل تقریباً نهایی به 

39

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

رویکرد ساختارگرایانه

5. néo-structuralisme
6. super-structuralisme
7. post-structuralisme

1. structuralisme
2. structure

3. pré-structuralisme
4. structuralisme ouvert

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           39 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


40

خود گرفت و پس از آن وارد فرهنگهای دیگر غربی، سپس شرقی گردید. هزاران رساله، پایان‌نامه 
و کتاب و مقاله‌های بی‌شماری به این مبحث اختصاص یافته و یا با این روش به مطالعهؤ پیکره‌های 
مطالعاتی خود پرداخته‌اند. با وجود چنین گستردگی و تأثیرگذاری‌ای نظریه و نقد ساختارگرایی 
فقط به مدت چند دههؤ محدود به‌عنوان مهم‌ترین جریان فلس��فی و نقادی توانس��ت دوام بیاورد و 
در برخی موارد، بنیان‌گذاران س��اختارگرایی به مهم‌ترین ش��خصیتهای پساساختارگرایی تبدیل 
شدند. با این‌که بیش از یکصد سال از طرح این مبحث توسط سوسور� و نزدیک به هفتاد سال از 
مکتب س��اختارگرایی‌ای می‌گذرد که ما امروزه می‌شناس��یم و به لوی‌استروس� برمی‌گردد، و با 
توجه به گذر نزدیک به چهل سال از طرح مباحث پساساختارگرایی هنوز ساختارگرایی موضوع 
پ��اره‌ای از پژوهش��ها و حتی روش برخی از مطالعات تلقی می‌ش��ود. تأثیر س��اختارگرایی چنان 
عمیق و تعیین‌کننده است که می‌توان با آن، تاریخ مطالعات در حوزهؤ علوم انسانی به‌ویژهؤ ادبیات 
و هنر را تقس��یم‌بندی کرد. به بیان دیگر، با س��اختارگرایی برهه‌ای نوین از مطالعات آغاز ش��د و 

پیدایش این نظریهؤ رویکرد و نقد را می‌توان مقطع حساسی میان دو دوره محسوب کرد. 
در این مختصر کوش��ش می‌شود نخست به جریانات پیشاس��اختارگرایی، همچون زبان‌شناسی 
سوسوری و صورت‌گرایی روسی و ارتباط آنها با ساختارگرایی، پرداخته شود. سپس به تعریف 
ساختار و ویژگی‌های ساختارگرایی اشاره و در قسمت پسین به وضعیت کنونی ساختارگرایی و 

پساساختارگرایی توجه می‌شود. 

از زبان‌شناسی سوسوری و صورت‌گرایی روسی تا ساختارگرایی
س��اختار و ساختارگرایی ریشه در دروس زبان‌شناس��ی عمومی10 فردینان دو سوسور در سال 
1916 میلادی دارد. آرای سوسور طی فرایند و تاریخی و با واسطه‌ها و گذرگاههایی به نیمهؤ دوم 
قرن بیستم کشیده شد. ساختارگرایان، به‌ویژه نسل نخست آنها همچون لوی‌‌استروس بهره‌های 

زیادی از نظرات و آرای سوسور و پیروانش بردند، چنان‌که دیوید هوارث11 می‌گوید: 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

8. Ferdinand de Saussure
9. ‎Claude Lévi-Strauss

10. cours de linguistique générale
11. Divid. Howarth

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           40 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


»لوی‌اس��تروس الگوی زبانشناسی سوس��ور را برای مطالعهؤ جوامعی که به‌عنوان نظم‌های نمادین پیچیده 
درک ش��ده‌اند به‌کار می‌برد. هر فرهنگی ممکن اس��ت به‌عنوان منظرهؤ کلی از سیستم‌های نمادین انگاشته 
ش��ود که در بالاترین س��طح آن می‌توان، قوانین ازدواج، روابط اقتصادی، هن��ر، علم و مذهب را یافت. 
بنابراین او به‌دنبال آشکارس��اختن س��اختارها و روابط زیربنایی تفکر و تجارب انس��انی است که واقعیت 

اجتماعی را شکل می‌دهند« )هوارث، 1386: 7(.
درب��ارهؤ موارد تأثیرگذاری زبان‌شناس��ی، به‌ویژه زبان‌شناس��ی سوس��وری بر س��اختارگرایی 
به‌تفصیل س��خن گفته خواهد ش��د. در اینجا بر یکی دیگر از مهم‌ترین ریش��ه‌های ساختارگرایی، 
یعن��ی صورت‌گرای��ی روس��ی و نقش آن در ش��کل‌گیری س��اختارگرایی تأکید می‌ش��ود که تأثیر 
بس��زایی بر مکاتب هنری و ادبی به‌جای گذاش��ته اس��ت. صورت‌گرایی روس��ی واس��طه‌ای میان 
تفکر انداموارهؤ آلمانی12 و س��اختارگرایی فرانسوی تلقی می‌شود. در واقع یادآوری این نکته مهم 
اس��ت که عبارت »ساختار« نیز برای نخستین بار در حلقهؤ زبان‌شناسی پراگ13 مطرح شد. پس از 
این‌که نظرات سوسور درخصوص ساختار و نظام زبانی به شرق اروپا رفت، در آنجا با حضور 
نظریه‌ه��ا و نظریه‌پردازان مهم رش��د قابل ملاحظه‌ای یافت. اما در طی س��الهای جنگ و کمی پس 
از آن، امری��کا ک��ه محل مهاجران و پناهندگان اروپایی ش��ده بود، ام��کان ملاقات افرادی همچون 
یاکوبسن14 روس و لوی‌استروس فرانسوی را فراهم آورد که موجب انتقال دستاوردهای اروپای 
شرقی به اروپای غربی گردید. با طرح و تأثیر نظرات حلقه‌های مسکو و پراگ بود که فرانسویان 
ساختارگرایی را آن‌طوری‌که امروزه شناخته می‌شود مطرح کردند. سپس ساختارگرایی به دیگر 
فرهنگها و کش��ورها نیز کش��یده ش��د و به مدت نزدیک به س��ه دهه بر حوزهؤ مطالعات و نقد علوم 
انس��انی مسلط ش��د. این جریان شخصیتهای برجس��ته‌ای را در قرن بیستم و در میان رشته‌های 
گوناگون پرورش داد؛ شخصیتهایی همچون لوی‌استروس، آلتوسر15، لاکان16، فوکو17، بارت18، 
کریس��توا19، حتی دری��دا20. البته برخی از این ش��خصیتها متعلق به دوره‌ه��ا و پارادایمهای دیگر 
همچون پساساختارگرایی نیز هستند و فقط به ساختارگرایی محدود نمی‌شوند. یادآوری این نکته 

41

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

17. Michel Foucoult
18. Roland Barthes
19. Julia Kristeva
20. Jacques Derrida

12. pensée organique allemande
13. cercle linguistique de Prague

14. Roman Jakobson
15. Althusser ‏

16. Jacques Lacan

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           41 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


مهم اس��ت که گرچه خاستگاه نخستین ساختارگرایی زبان‌شناس��ی بود، اما این نظریه به‌سرعت 
در دیگر رش��ته‌های علوم انسانی نیز منتشر شد. ساختارگرایی در روان‌شناسی، مردم‌شناسی، 
انسان‌شناس��ی و بس��یاری دیگر از رشته‌ها وارد و بخش��ی از تاریخ آنها شد. بااین‌حال، همواره 
می��ان س��اختارگرایی و نظریه‌های زبانی و زبان‌شناس��ی ارتباطی تنگاتنگ وجود داش��ته اس��ت، 
چنان‌که حتی س��اختارگرایی در رش��ته‌های دیگر علوم انسانی نیز بی‌تأثیر از نظرات و قاعده‌های 

زبان‌شناختی نیست. 
چنان‌که گفته ش��د، س��اختارگرایی با وجود س��ابقه‌ای بیش از یک قرن و ش��خصیتهای برجس��تهؤ 
قرن بیس��تم، حت��ی در دوره‌ای که ب��ه آن پساس��اختارگرایی نیز می‌گویند، هنوز با پرسش��هایی 
اساس��ی روبه‌روس��ت؛ پرسش��هایی از قبیل این‌که آیا س��اختارگرایی یک نقد در میان نقدهاست؟ 
آیا س��اختارگرایی یک رویکرد فرانقدی است؟ آیا س��اختارگرایی یک پارادایم است؟ آیا به‌راستی 
ساختارگرایی متعلق به دوره‌ای خاص بوده و امروز آن دوران به‌‌سر رسیده است؟ چه معیارهایی 
پساساختارگرایی را از ساختارگرایی متمایز می‌سازد؟ آیا معنا و فرایند ساختارگرایی در جوامع 
گوناگ��ون، به‌وی��ژه‌ فرهنگهای اروپایی مش��ابه بوده اس��ت؟ آی��ا جریان س��اختارگرایی در ایران 

حضور داشته است؟ 

ساختار و ساختارگرایی
س��اختارگرایی زبانی به نظریه‌ای اطلاق می‌ش��ود که زبان را همچون نظامی مطالعه می‌کند که در 
آن، عناص��ر ج��ز در ارتباط با یکدیگر نمی‌توانند تعریف ش��وند. موضوع انواع روابطی اس��ت که 
براس��اس آن، عناصر با یکدیگر مرتبط می‌ش��وند و به‌واسطهؤ آن دلالت‌پردازی می‌کنند. مجموعهؤ 
این روابط را »س��اختار« می‌نامند. ساختارگرایی دیگر رش��ته‌ها نیز بر همین منوال است، به‌طور 

مثال برای ساختارگرایی اجتماعی به‌جای زبان، این جامعه است که یک نظام تلقی می‌شود. 
این گونه تحقیق به‌طور عمده متن‌محور است و بیشترین توجه خود را  به پیکرهؤ مطالعاتی به‌عنوان 
ی��ک نظام مس��تقل و روابط درونی آن معطوف می‌کند. همین توج��ه تقریباً انحصاری به موضوع 
مطالعه به‌عنوان یک واحد مس��تقل و بررس��ی روابط درونی موجب کم‌توجهی به مناسبات برونی 
شده است. این کم‌توجهی بعدها توسط محققان پساساختارگرا به‌عنوان انتقادی از ساختارگرایی 

مطرح می‌شود که به آن پرداخته خواهد شد.

42

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           42 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


درواقع، این گونه نگرش به همان زبان‌شناس��ی سوس��وری بازمی‌گردد که میان زبان21 به‌عنوان 
نظام و گفتار22 به‌عنوان کاربرد آن تمایز قائل می‌شود و توجه خود را معطوف به زبان و نه گفتار 
می‌کند. در این خصوص، می‌توان افزود که زبان مجموعهؤ صورتهایی اس��ت که روابط گوناگون 
را در خود جای می‌دهد، اما گفتار کنش��هایی دو یا چندس��ویه اس��ت. زبان نظامی بس��ته و گفتار 
کنش��ی باز محسوب می‌ش��ود. این وضعیت زبان و گفتار نیز به دیگر رش��ته‌ها تعمیم پیدا کرده، 
چنان‌‌ک��ه در هر رش��ته‌ای معادلهایی برای آنها فرض ش��ده اس��ت. به‌طور مث��ال، در حوزهؤ فیلم، 
نماها، سکانس��ها )فصلها( و بالاخره فیلم به عنوان واژه‌ها، جمله‌ها و متن نوش��تاری فرض و بر 

این اساس بررسی و مطالعه شده‌اند. 

مبانی نظری ساختارگرایی
س��اختارگرایی پیش از هر چیز، نظریه اس��ت؛ نظریه‌ای که نوع ویژه‌ای از نگرش به ادبیات، هنر، 
متن، مؤلف، نقد، خلق اثر و حتی انس��ان و جهان به‌ویژه معرفت انسانی را ارائه می‌کند. بنابراین 
ساختارگرایی را باید به‌عنوان نگرشی فلسفی مورد توجه قرار داد و به یک روش صرف محدودش 
نکرد. یکی از مشکلات اصلی مطالعهؤ ساختارگرایی در کشورهای مختلف بی‌توجهی یا کم‌توجهی 
به جنبهؤ فکری و فلسفی آن است و این امر موجب می‌‌شود تا عمق و مبانی این جریان نیز شناخته 
نش��ود. س��اختارگرایی، هم ش��باهتهای زیادی با دیگر نظریه‌ها و فلس��فه‌های دوران خود دارد و 
هم  از نظریه‌های پیش��ین و هم‌زمان خود، همچون مارکسیس��م، فرمالیسم، پوزیتیویسم و دیگر 
نظریه‌ها متمایز می‌شود. ساختارگرایی در قرن بیستم که شاخه‌های گوناگون علمی تا حد امکان 
تخصصی و از یکدیگر گسس��ته ش��ده‌اند و حتی فلسفه نیز فقط یک ش��اخه در کنار دیگر شاخه‌ها 
محس��وب می‌شود، می‌کوش��د نظریه‌ای را ارائه کند تا تمام علوم، دس��ت‌کم تمام علوم انسانی را 
دربر بگیرد. اسکولز23در این خصوص، ساختارگرایی را پاسخی به نیاز عصر خود و به متفکران 
زمان خود می‌داند و می‌نویسد: »نیاز به »نظامی منسجم« که علوم مدرن را وحدت بخشد و جهان 

43

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

21. langue
22. parole

23. Robert Scholes

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           43 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


را بار دیگر برای انس��ان قابل س��کونت گرداند« و اضافه می‌کند: »س��اختارگرایی در حال حاضر 
روشی است که استلزامات ایدئولوژیک نیز دارد. اما روشی است که می‌خواهد کلیه‌ی علوم را در 

نظام اعتقادی جدیدی وحدت بخشد« )اسکولز، 1379: 16(.
مناسب است در اینجا برخی از مهم‌ترین اصول ساختارگرایی یادآوری شود و در این خصوص 
بیش از همه، به دلایلی که گفته خواهد ش��د، به زبان‌شناسی سوسوری اشاره می‌شود. سوسور 
»ق��وهؤ زبان��ی« را دارای دو لای��ه و بخش می‌داند: نخس��ت زب��ان و دوم گفتار. از نظ��ر وی، زبان 
نظامی تثبیت‌ش��ده و چارچوب��ی کم‌وبیش معین دارد، درحالی‌که گفتار ب��ه چگونگی کاربرد زبان 
به‌وس��یلهؤ افراد مربوط می‌ش��ود. سوسور و به‌دنبال وی بس��یاری از پیروانش توجه اصلی خود 
را ب��ه زب��ان به‌عنوان نظامی معین و مس��تقل معطوف کردن��د. اما با اهمیت‌دادن ب��ه زبان به‌جای 
گفت��ار، نه‌فقط نظام زبانی نس��بت ب��ه گفتار فردی اولویت پی��دا می‌کند، بلکه رابط��هؤ هم‌زمانی نیز 
نس��بت به رابطهؤ‌ درزمانی از امتیاز بیش��تری برخوردار می‌شود. توجه به این مسئله از این جهت 
مهم اس��ت که تا پیش از سوس��ور، رابطهؤ درزمانی و ارتباط هر اثر با آثار پیشین بسیار مهم تلقی 
می‌شد، در‌صورتی‌که نظر سوسور موجب برتری رابطهؤ هم‌زمانی گردید. این جابه‌‌جایی تحولات 
عمیق��ی را به‌دنب��ال آورد، زیرا از یک س��و روابط نحوی، یعنی هم‌نش��ینی عناصر یک متن اهمیت 
فراوانی یافتند، و از س��وی‌ دیگر و مهم‌تر این‌که متن از بافت تاریخی خود مس��تقل شد. این جنبهؤ 
نحوی زبانی که کمتر مورد توجه محققان بوده است، در قرن بیستم با زبان‌شناسی سوسوری و 

فرمالیسم روسی اهمیت بی‌سابقه‌ای می‌یابد، چنان‌که تودوروف24 می‌نویسد: 
»جنبهؤ نحوی )که ارس��طو آن را در تراژدی اجزاء طولی می‌نامد( تا زمانی که فرمالیس��ت‌های روس��ی در 
دههؤ بیس��ت س��دهؤ حاضر آن را مورد بررس��ی قرار می‌دهند، بیش از دیگر جنبه‌ها مطرود مانده بود. از آن 
پس، این جنبه در کانون توجه پژوهش‌گران و به ویژه کسانی قرار گرفت که دارای گرایش‌های ساختاری 

هستند« )تودوروف، 1382: 34(.
 بر همین اس��اس اس��ت که متنها در س��اختارگرایی بدون توجه به بافت تاریخی و اجتماعی خود 

44

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

24. Tzvetan Todorov

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           44 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


مورد توجه قرار می‌گیرند. س��اختارگرایان کلاسیک از این هم فراتر می‌روند و نقش مؤلف را نیز  
به‌ش��دت کم می‌کنند و گاهی به هیچ در تحقیق و نقد اثر کاهش می‌دهند. علاوه بر آن، هنگامی که 
عناصر بیرونی متنی حضور و تأثیر خود را از دس��ت می‌دهند، عناصر و روابط درونی به‌مراتب 
دارای اهمیت بیش��تری می‌ش��وند. برای همین اس��ت که اگر تا پیش از این، عناصر متنی دلالتهای 
خود را اغلب به‌واس��طهؤ عناص��ر بیرونی، همچون مؤلف، تاریخ و محی��ط دریافت می‌کردند، نزد 
س��اختارگرایان به‌واس��طهؤ عناصر درون��ی و رابطه‌ای که با هم دارند کس��ب می‌کنن��د. به‌عبارت 
دیگ��ر، هیچ عنص��ری به‌تنهایی دارای معنا و دلالت نیس��ت و ارزش خاصی را دربر نمی‌گیرد. در 
س��اختارگرایی، این معنا و ارزش در ارتباط درون‌متنی ممکن می‌ش��ود. بنابراین، ساختارگرایی 
بی��ش از این‌که بر روی عناصر متنی به‌صورت جداگانه تأکید داش��ته باش��د، بر روابط میان آنها 
تأکی��د م��ی‌ورزد؛ چنان‌که لوی‌اس��تروس این موضوع را در دامنهؤ گس��ترده‌تری بی��ان می‌دارد و 
می‌گوید: »خطای انسان‌شناس��ی س��نتی، همچون خطای زبان‌شناسی س��نتی، این بود که به‌جای 
رواب��ط می��ان واژه‌ها به ]خود[ واژه‌ها توج��ه می‌کرد« )اس��تیور، 1383: 159(. با چنین دیدگاهی 
است که لوی‌استروس خویشاوندی را به‌ویژه در میان اقوام بدوی مطالعه و روابط آنها را به‌طور 

مثال به روابط تقابلی افراد خویشاوند و غیرخویشاوند تقسیم و بررسی می‌کند.
زبان‌شناس��ی و نشانه‌شناس��ی سوس��ور بیش از هر چیز متوجه نشانه ش��د. وی نشانه را به دو 
قس��مت دال و مدلول تقس��یم کرد. دال جنبهؤ مادی و مدلول جنبهؤ معنایی نش��انه را بیان می‌کنند؛ 
گرچه این دو از نظر سوس��ور دو روی یک س��که‌اند و از یکدیگر قابل تفکیک نیس��تند. آن‌ چیزی 
که نزد سوس��ور اهمیت فراوانی داش��ت نگرش کلان وی بود، چنان‌که نظر خود را در خصوص 
نش��انه قابل تعمیم به تمام علوم انس��انی می‌دانس��ت و حتی ایجاد دانش نشانه‌شناس��ی به‌عنوان 
مبنای علوم انس��انی را نیز پیش‌بینی کرده بود. همین نگرش فراش��اخه‌ای و کلان سوس��ور بود 
که موجب تحولات گس��ترده در علوم انس��انی قرن بیستم ش��د. در این نگرش و در نشانه‌شناسی 
پیش��نهادی، زبان نقش کانونی دارد. از نظر سوس��ور، به‌ویژه پیروانش، زبان به‌عنوان یک نظام 
می‌تواند تجلیاتی داش��ته باش��د که یکی از آنها گفتار اس��ت. از این رو بود که بسیاری از محققان 
ساختارگرا هر پیکره و موضوع تحقیقی را نخست به زبان تبدیل می‌کردند و سپس در خصوص 
آن تحقیق و نقد س��اختارگرایانه انجام می‌دادند؛ چنان‌که به‌طور مثال، لوی‌اس��تروس این راهبرد 
را در خصوص قوم‌شناسی، ژاک لاکان در مورد ضمیر ناخودآگاه، میشل فوکو در مورد تاریخ، 

45

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           45 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


رولان بارت در خصوص فرهنگ )پوش��اک و مد( و کریستین متز25 در مورد فیلم سینمایی به‌کار 
گرفت. در اینجا مناس��ب اس��ت تا کمی در خص��وص برخی ویژگیهای متمایزکنن��دهؤ این نظریه و 
دیگر نظریه‌های هم‌دوره و نزدیک تأکید ش��ود. درواقع، س��اختارگرایی براساس فلسفه‌ای شکل 
گرف��ت یا به‌مرور نظریه‌ای فلس��فی را ش��کل داد که آن‌را از دیگر نظریه‌ه��ا همچون ذره‌گرایی26 و 
بس��یاری دیگر متمایز می‌کند. تقابل س��اختارگرایی با وجودگرایی به‌دلیل توجه وافری اس��ت که 
وجودگرایی به فاعل شناس��ا دارد، درحالی‌که ساختارگرایی درست برعکس آن، به فاعل شناسا 

بی‌توجه است. 
»وجودگرایی بر فاعل فردی متمرکز می‌ش��ود، ولی س��اختارگرایی فاعل را با س��اختارهای بی‌نام و نشان 
جای‌گزی��ن می‌کند؛‌ وجودگرایی به قصدی‌بودن فاعل ]نیت‌داربودن وی[ می‌نگرد؛ ولی س��اختارگرایی به 
خ��ود فع��ل و الگویی ک��ه این فعل از آن سرمش��ق گرفته می‌نگ��رد. وجودگرایی ب��ر خودآگاهی و آزادی 
تأکید دارد، ولی س��اختارگرایی به س��اختارهای عمیق ناخودآگاهی که به‌اصطلاح »در پس عقبهؤ نویسنده« 

تعیین‌کنندهؤ عمل هستند، می‌نگرد« )استیور، 1383: 18(.
رابطهؤ میان س��اختارگرایی و مارکسیس��م رابطه‌ای پیچیده است، زیرا از یک سو این دو واکنشی 
به برخی دس��تاوردهای مدرنیته هس��تند و از سوی دیگر، پاس��خهای متفاوت و در برخی موارد 
متضاد به نیازهای عصر خود محس��وب می‌شوند. اسکولز در خصوص رابطهؤ میان مارکسیسم 
و س��اختارگرایی می‌نویس��د: »از منظری خاص می‌توان گفت که مارکسیسم و ساختارگرایی هر 
دو واکنش��ی در برابر بیگانگی و نومیدی مدرنیستی‌اند« )اسکولز، 1379: 18(. اما ساختارگرایی 
دارای تفاوتهای بنیادین با مارکسیس��م اس��ت، زیرا س��اختارگرایی اصل اساس��ی مارکسیس��م، 
یعن��ی تاریخی��ت و محیط را انکار می‌کند. این موضوع هنگامی پیچیده‌تر می‌ش��ود که ش��خصیت 

برجسته‌ای همچون آلتوسر می‌کوشد تا ساختارگرایی مارکسیستی را طراحی کند. 

46

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

25. Christian Metz 
26. atomisme

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           46 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


روش ساختارگرایانه
براس��اس نظریهؤ س��اختارگرایی، مظاهر انسانی و فرهنگی بسیار متنوع و غیرقابل احصا هستند، 
اما این مظاهر و رویدادها بر مبانی و »س��اختارهایی عمیق« اس��توار ش��ده‌اند که نه‌‌فقط زیربنای 
چنین مظاهری هس��تند، بلکه به‌طور نس��بی محدود و معدود نیز هستند. درضمن، وحدت و بنیان 
هر متنی به‌دلیل وجود همین س��اختارهای عمیق و بنیادین اس��ت. لوی‌اس��تروس با صراحت در 

کتاب ساختارهای خود به این موضوع اشاره می‌کند و می‌گوید: 
»م��ن در س��اختارها در ورای آنچ��ه رویداد س��طحی و تنوع غیرمنس��جم قوانین حاکم ب��ر ازدواج به‌نظر 
می‌رس��ید، به تعداد اندکی از اصول س��اده پی ‌بردم که با آن، مجموعهؤ بسیار پیچیده‌ای از عادات و اعمال 
را که در نگرش اول بی‌معنا به‌نظر می‌رس��ند )و اغلب ادعا می‌ش��ود که چنین هستند(، می‌توان به‌صورت 

نظامی معنادار تقلیل داد« )به‌نقل از استیور، 1383: 159(.
 بنابر‌ای��ن، ه��دف اصلی منتقد س��اختارگرا یافتن س��اختارهای عمیق و مح��دود از این پدیده‌های 
ظاهری و متکثر اس��ت. وی باید بتواند به‌وس��یلهؤ روش س��اختارگرایانه از این ظواهر عدول کند 
و به س��اختارهای عمیق دس��ت یابد. هنگامی که یک مجموعه و روابط میان آنها از اهمیت اصلی 
برخوردار می‌ش��ود، عناصر نه خودبه‌خود، بلکه به‌دلیل نقش��ی که در رابطه با دیگر عناصر ایفا 
می‌کنند دارای اهمیت می‌ش��وند. به‌طور مثال، پیاده در بازی ش��طرنج ن��ه به‌خاطر ارجاعی که به 
موضوعی برونی و عینی می‌دهد معنای خود را دریافت می‌کند، بلکه به‌واس��طهؤ تفاوتی که با فیل 
و رخ ی��ا دیگر مهره‌ه��ا دارد معنای خود را می‌یابد. لوی‌اس��تروس به ای��ن روابط در مجموعه‌ای 
از روابط توجه می‌کند و می‌نویس��د: »در واحدهایی که حقیقتاً یک اس��طوره را می‌س��ازند روابط 
جداجدا نیستند، بلکه دسته‌هایی از این روابط هستند و این روابط را فقط به‌شکل دسته‌ای می‌توان 

به‌کار گرفت و با هم تلفیق کرد تا معنایی را پدیدار سازند« )اسکولز، 1379: 21(.
یک��ی از مهم‌ترین ش��یوه‌هایی ک��ه س��اختارگرایان در مطالعات خ��ود به‌کار می‌برن��د یافتن نوع 
رواب��ط می��ان عناصر یک متن اس��ت. آنها در این رابط��ه به‌خصوص بر تقابله��ای دوگانه تأکید 
می‌ورزند؛ تقابلهایی که لوی‌‌اس��تروس تا کوچک‌ترین زوایای زندگی انس��انی، همچون آشپزی 
تعمی��م می‌ده��د، چنان‌ک��ه حتی تقابلهایی همچون خ��ام و پخته یا تازه و فاس��د را مطرح می‌کند. 
همچنین، یکی از جریاناتی که توانس��ت به بهترین شکل از داده‌های ساختارگرایی بهره‌مند شود 

47

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           47 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


روایت‌شناس��ی27 اس��ت. حتی می‌توان گفت که روایت‌شناس��ی در ش��کل‌گیری و تقویت این نوع 
نگرش سهم بسزایی نیز ایفا کرد. به‌طور دقیق‌تر، می‌توان گفت که دستاوردهای عظیم پژوهش 
ولادیمی��ر پ��راپ28 تأثیر تعیین‌کننده‌ای بر نظریه و روش س��اختارگرایی گذاش��ته ‌اس��ت. پس از 
وی نیز بارت، گرمس29 و تودوروف این مس��یر را همچنان تداوم بخش��یدند. این نظریه‌پردازان 
و منتقدان در حوزهؤ روایت‌شناس��ی، به‌ویژه پراپ و گرمس کوش��یدند تا به س��اختارهای عمیق 
روایت مورد مطالعه بپردازند. پراپ در چنین کوشش��ی به س��ی‌و‌دو کنش بنیادین دس��ت یافت، 
ولی گرمس آنها را به ش��ش و س��پس چهار وضعیت تقلیل داد. نظرات گرمس براس��اس نظریهؤ 
س��اختارگرایانه به تقابلهای دوگانه و تقلیل س��اختارها تا مربع معنا‌شناس��ی توجه بس��یاری از 

محققان در اقصا نقاط عالم را به خود جلب کرده اس��ت.  
ویژگیهای کلی ساختارگرایی را می‌توان چنین برشمرد:

- پذیرش یک نظام‌مندی در حوزه‌های متفاوت انسانی همچنین در مورد پیکرهؤ مطالعاتی؛
- درک پدیده‌های مورد مطالعه همچون عناصر چنین نظامی؛

- اولوی��ت‌دادن ب��ه کلیت نس��بت ب��ه عناصری ک��ه معنای خ��ود را با توج��ه به آن کلی��ت دریافت 
می‌کنند؛

- پذیرش داده‌ها با توجه به ویژگیهایشان؛
- تبعیت داده‌ها از پژوهشهای تحلیلی برای دستیابی به معناهای ضمنی در یک نظام خاص.

به‌طور کلی روش نقد ساختارگرایانه از سه مرحلهؤ کلان گذر می‌کند: نخست شناسایی عناصر و 
تجزیه به کوچک‌ترین واحدهای معنایی؛ دوم بررس��ی روابط میان این عناصر با تأکید بر روابط 
هم‌نش��ینی؛ و سوم استخراج مبانی ساختاری یا ساختارهای عمیق با کمک بسامدها و تکرارهای 
موج��ود در متن. ژان لیویت در این خصوص می‌کوش��د تا مش��ترکات موج��ود در میان نقدهای 

ساختارگرایانه را بیابد. وی دراین‌باره می‌نویسد: 

48

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

27. narratologie
28. Vladimir Propp

29. A.J. Greimas

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           48 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


»روش��هایی که در یک بخش مهم تحقیقات س��اختارگرایانه بیشتر برگزیده ش��ده‌اند دارای نقاط مشترکی 
هستند. این نقاط عبارت‌اند از:  

تعیین واحدهای کمینهؤ حامل یا محتمل معنا؛ 	.1
توجه به پدیدهؤ مطالعه‌شده همچون گستردهؤ این واحدها بر روی زنجیرهؤ نحوی؛ 	.2

شناس��ایی نظام با یک محور درزمانی ممکن؛ در مورد تحلیل زبان ش��اعرانه، ارائه‌ش��ده توسط رومان  	.3
یاکوبس��ن و تحلیل اس��طوره‌ها، ارائه‌ش��ده توس��ط لوی‌اس��تروس، جوه��ر روش به این ش��کل خلاصه 

می‌شود؛
شناسایی توازیها یا تکرارها بر روی محور هم‌زمانی الهام‌بخش مضامین درزمانی؛ 	.4

شناسایی تأثیرگذاری چگونگی گفتمان در بازی میان دو محور؛ 	.5
.)Leavitt, 2005: 46( »توجه به تمام متغیرات پدیدهؤ مورد مطالعه« آنجایی‌که داده‌ها آماده است 	.6

اصول مشترک ساختارگرایی
با وجود تکثری که ساختارگرایی در شاخه‌های گوناگون و حتی گاهی دیدگاههای متفاوت دارد، 
دارای اصول و ویژگیهای مش��ترکی اس��ت که آن‌ را از دیگر رویکردها و روشها متمایز می‌سازد 
و به این تکثر وحدتی نس��بی می‌بخشد. درواقع، مهم‌ترین ویژگی و نوآوری ساختارگرایی همانا 
توجه به متن به‌عنوان یک ساختار کمابیش مستقل و به‌عنوان مهم‌ترین و حتی تنها موضوع مورد 
مطالعه اس��ت. هنگامی که ساختار اصلی‌ترین موضوع و اغلب تنها موضوع مورد بررسی است، 
روابط درون‌متنی عناصر در محورهای هم‌نش��ینی و جانشینی اهمیت ویژه‌ای می‌یابند. با محور 
قرارگرفتن متن و استقلال آن، عناصر نقدهای دیگر، به‌ویژه نقد سنتی، همچون مؤلف یا محیط و 
حتی منابع به حاشیه رانده می‌شوند تا جایی‌که بارت »مرگ مؤلف« را اعلام می‌کند. در این نوع از 
مطالعه، به نیت مؤلف توجه نمی‌شود، بلکه متن هنری اولویت نخست مطالعه است. این دگرگونی 
به نوبهؤ خود تغییرات مهم و بنیادینی در حوزهؤ‌ پژوهش ایجاد کرد، چنان‌که به‌طور مثال، در ادبیات 
میان مؤلف و راوی و گاهی مخاطب و خواننده )یا بیننده و شنونده( فاصلهؤ قابل ملاحظه‌ای تصور‌ 
شد. متن هنری نیز دارای دو لایهؤ صورت و معناست که برخی از جریانات ساختارگرایانه توجه 
بیش��تری به صورت و برخی دیگر به محتوا داشته‌اند. س��اختارگرایان همچنین در مورد فاعل یا 
فاعل شناسا نظر مخصوص به خود را دارند، چنان‌که در اغلب موارد به‌عنوان یک شاخص برای 

49

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           49 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


تمایز آن از دیگر نظریه‌ها و روشهای نقد استفاده می‌کنند. مادن ساراپ در این مورد می‌نویسد: 
»ساختارگرایان برآن‌اند که فاعل شناسا را منحل کنند؛ به‌روایتی، می‌توان گفت که فوکو و دریدا، 
نظریه‌ای در مورد فاعل شناس��ا ندارند. لاکان، استثناس��ت. او به فاعل شناس��ا اعتماد دارد، زیرا 

بافت فلسفه‌اش هگلی است و به روان‌کاوی نیز معتقد است« )ساراپ، 1382: 10(. 

ساختارگرایی در دانشها و فرهنگهای گوناگون: روش یا رویکرد 
س��اختارگرایی از جریاناتی محس��وب می‌ش��ود که به یک یا چند رش��ته محدود نمی‌ش��ود، بلکه 
جریانی فرارش��ته‌ای و  پارادایمی اس��ت که تقریباً تمام گسترهؤ علوم انسانی را متأثر می‌سازد. به 
س��بب همین گسترده‌بودن دایرهؤ نفوذ ساختارگرایی اس��ت که می‌توان گفت ساختارگرایی نظریه 
و نق��دی در کن��ار دیگر نظریه‌ها و نقدها نیس��ت، بلکه پارادایمی اس��ت که نظریه‌ه��ا و نقدهای یک 
دوره را متأثر س��اخته اس��ت. بنابراین، علاوه بر زبان‌شناس��ی با بنیان‌گذارش، یعنی سوس��ور، 
رشته‌های دیگری نیز همچون جامعه‌شناسی با دورکیم ، روان‌شناسی با ژان پیاژه، مردم‌شناسی 
با لوی‌اس��تروس و فلس��فه با آلتوسر همگی بخشی از اندیشهؤ س��اختارگرایی محسوب می‌شوند. 
این رش��ته‌ها و رشته‌های دیگر، هم از س��اختارگرایی تأثیر پذیرفته‌اند و هم در تکمیل و گسترش 
آن سهم داشته‌اند. در اینجا امکان بررسی همهؤ این رشته‌ها وجود ندارد و به‌ همین اشاره بسنده 
می‌ش��ود. اما ساختارگرایی همانند برخی از نظریه‌ها و شاید بیش از بسیاری از آنها، با توجه به 
تجربیات هر فرهنگ دارای معانی و مصداقهای گوناگونی در کش��ورها یا مناطق گوناگون ش��ده 
اس��ت. این تفاوتها گاهی چنان بارز است که موجب مشکل در دریافت ساختارگرایی نزد محققان 
گردی��ده اس��ت. درواقع، محققان با دی��دن معنا، جای��گاه و کارکرد س��اختارگرایی در دو فرهنگ 
فرانس��وی‌‌زبان و انگلیس��ی‌زبان به‌دلیل تفاوتهایی که وجود دارد، متعجب شده‌اند. نگاهی هرچند 
گذرا به آثار منتشر‌ش��ده در این دو فرهنگ دربارهؤ س��اختارگرایی به‌س��ادگی این تفاوت را برملا 

می‌کند. با وجود این، کمتر از تغییر نگرش براساس تغییر خاستگاه سخن گفته شده است.
واقعیت امر این‌ اس��ت ک��ه فرهنگهای گوناگون در مورد مکاتب و روش��های نق��د دارای تجربیات 
یکس��انی نیستند و به‌همین دلیل برداشتها و جایگاههای متفاوتی برای آنها قائل‌اند. یکی از موارد 
چنی��ن وضعیتی جایگاه و برداش��ت از س��اختارگرایی در دو فرهنگ فرانس��وی و انگلیس��ی‌زبان 
و کش��ورهای مرتبط با این دو فرهنگ اس��ت؛ زیرا اگر در کش��ور و فرهنگ فرانس��ه، یعنی بستر 

50

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           50 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


ش��کل‌گیری این موضوع، ساختارگرایی یک پارادایم و فرارویکرد محسوب می‌شود، برعکس در 
کش��ورهای انگلیس��ی‌زبان، س��اختارگرایی در حد یک روش نقد اغلب در کنار سایر روشها طرح 
می‌شود. به‌همین دلیل است که به‌طور مثال، نه ایو تادیه30 در کتاب خود، نقد ادبی در قرن بیستم، 
که در آن ده نقد بزرگ این قرن را معرفی می‌کند و نه نویس��ندگان کتاب روش��های نقد برای تحلیل 
ادب��ی31 که به معرفی پنج روش نقد ن��و می‌پردازند، هیچ‌یک به س��اختارگرایی به‌عنوان یک روش 
نپرداخته‌اند. این در‌ حالی اس��ت که تری ایگلتون32، نویس��ندهؤ کتاب پیش��درآمدی بر نظریهؤ ادبی، 
نقد س��اختارگرایی را به‌عنوان ی��ک نقد کنار نقدهای دیگر، به‌ویژه همراه با نشانه‌شناس��ی مطرح 
می‌کند. خوشبختانه همواره کسانی نیز یافت می‌شوند که فراتر از تجربیات فرهنگی خود، دارای 
نگاهی کلان‌ترند، که نمونهؤ بارز آنها رابرت اس��کولز است که در مبحث »ساختارگرایی چیست؟« 
آن‌را نخس��ت »به‌منزلهؤ جنبشی ذهنی« و س��پس »به‌منزلهؤ یک روش« بررسی و مطالعه کرده‌است 

)اسکولز، 1379: 15(. 
همان‌طوری‌که پیش‌تر نیز اش��اره شد، یکی از اصلی‌ترین خاستگاههای ساختارگرایی در اروپای 
ش��رقی بود. واژهؤ »س��اختار« در آنجا وضع شد و پیشاس��اختارگرایی در مکاتبی همچون مسکو 
و پراگ رش��دونمو کرد. حال اگر ویرایش اروپای ش��رقی و نظر متفکران آن بر نظرات دو فرهنگ 
فرانس��وی و انگلیسی‌زبان افزوده ش��ود، پژوهش در خصوص موضوع ساختارگرایی به‌مراتب 

دشوارتر می‌شود. 
در جوامعی همچون جامعهؤ ما که بیش��تر متأثر از دو جریان فرانس��وی و انگلیسی‌زبان هستند و 
با ترجمه‌هایی که از این دو زبان صورت گرفته اس��ت، مش��کل دوچندان می‌شود؛ زیرا از یک سو 
س��اختارگرایی به‌عنوان یک نقد در کنار نقدهای دیگر مطرح اس��ت و از س��وی دیگر، به‌عنوان یک 
پارادایم یا دس��ت‌کم رویکرد طرح می‌شود. به‌همین دلیل، اغلب دانشجویان دچار مشکلاتی برای 
درک و تحقیق در این حوزه می‌شوند. بی‌توجهی به این تفاوت و اختلاف در مورد معنا و جایگاه 

ساختارگرایی است که موجب بسیاری از سوء‌تفاهمات پژوهشی می‌شود. 

51

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

30. Jean-Yves Tadié
31. Bergez, 1990

32. Terry Eagleton

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           51 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


بنابراین، نکتهؤ بس��یار مهمی که اغلب به آن بی‌توجهی شده و همین موضوع موجب سوء‌تفاهمات 
بسیاری نزد محققان و منتقدان گردیده، همانا اختلافات گاه اساسی در برداشت و تجربهؤ فرهنگها 
و شخصیتها از ساختارگرایی است. به‌بیان دیگر، ساختارگرایی دارای سطوح گوناگونی است که 
از یک پارادایم آغاز و در یک رویکرد و س��پس روش نقد محدود می‌ش��ود. تجربیات گوناگون در 
فرهنگهای متفاوت موجب شده است تا در همهؤ فرهنگها تمامی این سطوح به منصهؤ ظهور نرسد و 

برداشت از ساختارگرایی از یک فرهنگ به فرهنگ دیگر دستخوش دگرگونی شود. 

ساختارگرایی و پساساختارگرایی
نظریه و نقد س��اختارگرایی به نوبهؤ خود موضوع بس��یاری از نقدها و انتقادات قرار گرفته اس��ت. 
چنان‌که پیش‌تر گفته ش��د، مهم‌ترین نقدهای وارد‌شده بر ساختارگرایی توسط همان نسل نخست 
س��اختارگرایی ص��ورت گرف��ت؛ کس��انی که موج��ب پیدایش جریانات��ی همچون س��اختارگرایی 
باز، پساس��اختارگرایی و ساخت‌ش��کنی )واسازی( شده‌اند. بررس��ی همه‌جانبهؤ نقدهای وارد بر 
ساختارگرایی خود مبحثی مفصل است و در اینجا فقط به برخی از آنها اشاره می‌شود. مهم‌ترین 

این نقدها عبارت‌اند از: 
- بی‌توجهی به تاریخ و فرهنگ؛

- بی‌توجهی کامل به هنرمند؛
- تقلیل هنر به ادبیات یا هنریت اثر؛

- کم‌توجهی به زیبایی‌شناسی. 
این نقدها و برخی دیگر موجب شد تا جریانات و آثاری در رد ساختارگرایی و گذر از آن به‌سوی 
پساس��اختارگرایی آغاز ش��ود. البته به‌دلیل اهمیت و وضعیت س��اختارگرایی، گذر از آن س��اده 
محسوب نمی‌شود. در‌واقع، نزد بسیاری از محققان، ساختارگرایی فقط یک رویکرد ساده نیست، 
چنان‌که پذیرش یا انکار آن نیز  محدود به آن نمی‌ش��ود، زیرا س��اختارگرایی یک دوره و تفکر را 
نمایندگی می‌کند. به‌طور دقیق‌تر، س��اختارگرایی در دوران حاضر مدرنیسم را نمایندگی می‌کند، 
چنان‌که پذیرش یا رد آن به‌معنای پذیرش یا رد مدرنیس��م اس��ت. بر همین اساس است که برخی 
موضع‌گیریها نس��بت به س��اختارگرایی صورت می‌گیرد، چنان‌که پساس��اختارگرایی را عبور از 
مدرنیسم و ارزشهای آن تلقی می‌کنند. فرانک واگنر به‌ویژه در مورد فرهنگ فرانسه می‌نویسد: 

52

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           52 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


»اگر در حال حاضر، در فرانس��ه، تعبیر پسامدرنیس��م اغلب موضوع مخالفتهای ش��دیدی اس��ت، اساساً 
به‌دلیل مس��ائل ایدئولوژیک اس��ت. درحقیقت، تعدادی از نویس��ندگان، منتق��دان و نظریه‌پردازان در آن 
صورتی از ضد مدرنیس��م و علیه مدرنیسم مشاهده می‌کنند که پیوس��ته منشی ارتجاعی، محافظه‌کارانه و 

.)Wagner, 2004: 105( »حتی واکنشی را برمی‌انگیزد
در این جایگاه، ساختارگرایی آخرین سنگر و نگهبان مدرنیسم محسوب می‌شود و موضع‌گیری 
در خص��وص س��اختارگرایی فرات��ر از خود س��اختارگرایی اس��ت. ب��ا توجه به س��اختارگرایی، 
پساس��اختارگرایی نی��ز معانی گوناگونی به خ��ود می‌گیرد، چنان‌که برخی پساس��اختارگرایی را 
حتی در س��اختارگرایی باز مورد توجه قرار می‌دهند، و برخی دیگر همانند نشانه‌شناس��ان مکتب 
پاریس، علاوه بر متن، توجه جدی به چگونگی حضور فرامتن در متن دارند و می‌کوش��ند تا ردپا 
و حضور فرامتنهایی همچون مؤلف و ش��رایط محیطی را در متن بیابند و هیچ‌گاه به خود فرامتن 
به‌صورت مستقیم نمی‌پردازند؛ یا این‌که برخی دیگر فرامتن را به‌طور جدی و مستقیم مورد توجه 
قرار می‌دهند و ش��رایط فردی و گروهی ش��کل‌گیری متن برای آنها در قالب گفتمان نقش اساسی 

ایفا می‌کند. 

هنر و ساختارگرایی
رابط��هؤ می��ان هنر و س��اختارگرایی از موضوعاتی اس��ت که هنوز چنان‌که باید بررس��ی نش��ده 
‌اس��ت، درصورتی‌که رابطهؤ این دو به‌ش��کل متعامل و متقابل بوده و از این جهت متمایز اس��ت. 
یکی از ریش��ه‌های س��اختارگرایی نظرات فرمالیس��م روس��ی و پسافرمالیس��م پراگی اس��ت که 
دارای رابط��ه‌ای تنگاتن��گ با هنر بودند. درواقع، نظرات فرمالیس��تی در اروپای ش��رقی همواره 
ب��ا جریانات و پدیده‌ه��ای هنری مرتبط بوده و از هنر تأثیر پذیرفته اس��ت. توجه به صورت اثر 
در فرمالیس��م فق��ط از حوزهؤ ادبیات تغذیه نمی‌ک��رد، بلکه هنر در این خص��وص دارای تأثیرات 
عمیق و گس��ترده‌ای بود. ساختارگرایی نیز به نوبهؤ خود بر چگونگی درک و نقد اثر هنری مؤثر 
ب��ود، چنان‌که در دورهؤ مش��خصی ای��ن پارادایم بر نظریه و نقد هنری مس��لط بوده اس��ت. این 
تس��لط اغلب با تقلید از زبان و زبان‌شناس��ی به‌شکل افراطی آن صورت می‌گرفت، اما برخی نیز 
کوش��یدند تا با استفاده از روح س��اختارگرایی، خارج از اس��تعاره‌های زبانی به تبیین و تفسیر 

اثر هنری بپردازند. 

53

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           53 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


در هنر به‌طور خاص اصطلاح »س��اخت‌گرایی« که اغلب معادل کانستراکتیویس��م33 ترجمه ‌ش��ده 
‌است، نخستین‌بار در سال 1921 توسط هنرمندان روس استفاده‌ شد. این جنبش هنری در پی رد 
ای��ده هنر برای هنر، کارکردی اجتماعی برای هنر در نظر می‌گرفت. کانستراکتیویس��تهای روس 
همچنی��ن می��ان هنر و صنعت ارتباطی تنگاتن��گ برقرار کردند و بدین طریق، می‌کوش��یدند تا هنر 
دارای منفع��ت بیش��تری برای مردم باش��د. آنها قه��ر و غضب دولت کمونیس��تی را برانگیختند و 
بس��یاری از ایش��ان به غرب کوچ کردند و همین امر موجب انتش��ار گس��تردهؤ این اندیشه در دیگر 

جریانهای هنری شد که به همین اندک بسنده می‌شود.

پژوهشنامه

33. constructivism

54

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           54 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


اس��تیور، دان. )1383(، »س��اختارگرایی و پساس��اختارگرایی«، ترجمهؤ ابوالفضل س��اجدی، فصلنامهؤ حوزه و دانش��گاه، 
ش39. 

اسکولز، رابرت. )1379(، درآمدی بر ساختارگرایی در ادبیات، ترجمهؤ فرزانه طاهری، تهران، آگه.
ایگلتون، تری. )1380(، پیش‌درآمدی بر نظریهؤ ادبی، ترجمهؤ عباس مخبر، تهران، نشر‌مرکز.

تودوروف، تزوتان. )1382(، بوطیقای ساختارگرا، ترجمهؤ محمد نبوی، تهران، آگه.
ساراپ، مادن. )1382(، راهنمایی مقدماتی بر پساساختارگرایی و پسامدرنیسم، ترجمهؤ محمدرضا تاجیک، تهران، نشر 

نی. 
لیتل، استفان. )1388(، گرایشهای هنری، ترجمهؤ مریم خسروشاهی، تهران، کتاب آبان. 

هوراث، دیوید. )1386(، »سوس��ور، س��اختارگرایی و نظامهای نمادین«، ترجمهؤ کمیل بهرامی، تهران، فصلنامهؤ رس��انه، 
ش72. 

Genette, Gérard. (1982), Palimpsestes. La littérature au second degré, Seuil.
Leavitt, John. (2005), Les structuralismes et les mythes, Anthropologie et sociétés. vol. 29, no. 2.
Wagner, Frank. (2004), Du structuralisme au post-structuralisme, Etudes littéraires, vol. 36, no. 2.

55

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           55 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


نق��د س��اخت‌گرا

دکتر کورش صفوی 
استاد دانشگاه علامه طباطبایی 

safavi_koorosh@yahoo.com

تاریخ دریاف��ت مقاله: 88/1/29
تاری��خ پذیرش نهای��ی: 88/3/3

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           56 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


57

این نوشتار به بررسی نقد ادبی از دیدگاه ساخت‌گرایی اختصاص یافته است. مؤلف برای 
پرسشی  با  را  بخش  هر  و  تقسیم  بخش  چند  به  را  حاضر  نوشتهؤ  هدف،  این  به  دستیابی 
چه  به‌دنبال  باید  ساخت‌گرا  نقد  یک  در  اصولاً  که  بپردازد  نکته  این  به  تا  است  کرده  آغاز 
مؤلفه‌هایی بود، یا این‌که نقد ساخت‌گرا در شکل آرمانی‌اش چه می‌تواند باشد. بخش پایانی 
مقاله به معرفی الگویی پیشنهادی اختصاص یافته است که به‌نظر مؤلف، می‌تواند الگوی تازه‌ای برای نقد ادبی از منظر 

»زبان‌شناسی ساخت‌گرا« باشد.

واژگان کلیدی:
ساخت‌گرایی، زبان‌شناسی، نظام زبانی، الگوی نقد.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           57 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


»س��ـاخـت‌گرا«  را  کس��ـی  وقتـ��ی 
می‌نامی��م، منظور چیس��ت؟ از میان 
زبان‌شناسان و محققان قرن بیستم، 
بوده‌ان��د؟  »س��اخت‌گرا«  کدامش��ان 
اینان برای اثبات ساخت‌گرابودنشان 

چه‌کار کرده‌اند؟
ش��اید بهتر باش��د، ب��رای یافتن پاس��خی مناس��ب به این 
پرسشها، ابتدا به‌سراغ معتبرترین واژه‌نامه‌های توصیفی 
زبان‌شناس��ی برویم. متیوس تحت مدخل »زبان‌شناسی 

س��اخت‌گرا«� در فرهنگ خود آورده 
اس��ت: »ه��ر مکتب ی��ا نظری��ه‌ای که 
نظام��ی خودس��امان  زب��ان  آن،  در 
درنظ��ر گرفته می‌ش��ود و عناصرش 

 برحس��ب رابط��ه ب��ا س��ایر عناص��ر معرفی می‌ش��وند« 
)Matthews, 2005: 356(. کریستال نیز در فرهنگ خود 
می‌گوی��د: »این اصطلاح به تمام��ی رهیافتهایی در تحلیل 
زب��ان اش��اره دارد که توجهی صریح ب��ه روش توصیف 
مختص��ات زبان��ی، برحس��ب »س��اخت«‌ها و »نظام«ه��ا، 
دارن��د« )Crystal, 2003(. ای��ن تعریفه��ا در بس��یاری از 
نوش��ته‌های مقدمات��ی و تخصصی زبان‌شناس��ی تکرار 
می‌ش��وند و به کار هی��چ غیرمتخصص��ی نمی‌آیند، زیرا 
به‌ب��اور م��ن، بای��د اول‌ زبان‌ش��ناس س��اخت‌گرا ب��ود تا 
دریافت »معرفی عناصر یک نظام برحسب عناصر دیگر« 
به چه شکل است، یا اساساً منظور از »توصیف مختصات 
زبانی، برحسب س��اختها و نظامها« چیست. آیا اگر مثلاً 
در نظام پوش��اک، از من بپرسند که »پیراهن« چیست، و 
م��ن جواب بدهم: »آن اس��ت ک��ه روی زیرپیراهنی و زیر 
کت می‌پوشند«، نگاهی ساخت‌گرا به لباسها داشته‌ام؟ در 

این‌صورت، همه »ساخت‌گرا« هستند.
لپسکی در نوشتهؤ مش��هورش که به معرفی زبان‌شناسی 
ساخت‌گرا اختصاص دارد، بر این باور است که با توجه 
به این دس��ته از تعاری��ف، »هر مطالع��ه‌ای در باب زبان، 
 .)Lepschy, 1970: 35f( »همواره س��اخت‌گرا بوده است
در دس��تورهای س��نتی نی��ز می‌بینیم ک��ه واحدها معرفی 
می‌ش��وند و ه��ر واح��دی ب��ه واح��د همن��وع و واحدهای 
دیگری از انواع دیگر مربوط می‌شود 
و س��پس، »س��اخت«های بزرگ‌تر از 
راه هم‌نش��ینی واحده��ای کوچک‌ت��ر 
شکل می‌گیرند. نمونهؤ بارز این روش 

58

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

1. ساخت‌گرایی 
چیست؟ 

1. structural linguistics

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           58 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


را می‌توان در دس��تور زبان فارس��ی پنج اس��تاد نیز یافت 
)قریب و دیگران، 1317(. ولی پس چرا فرضاً بدیع‌الزمان 
فروزانفر را زبان‌شناس ساخت‌گرا نمی‌دانیم؟ یا چرا این 

استادان خود را ساخت‌گرا نمی‌دانستند؟
وقتی در »زبان‌شناس��ی س��اخت‌گرا بحث درب��ارهؤ »نظام 
زبان« پیش کش��یده می‌شود، مس��ئلهؤ اصلی صرفاً‌ رابطهؤ 
عناصر با یکدیگر نیس��ت، بلکه مسئله بر سر »ارزش« هر 
عنصر برحس��ب سایر عناصر اس��ت. فرض کنید یکی از 
عناصر نظام زبان فارسی را حذف کنیم؛ مثلاً »من« را از 
واژگان این زبان کنار بگذاریم. اگر قرار باشد »زبان« یک 
»نظام« به‌حس��اب آید، آن‌وقت »من« به »تو«، »او«، »ما«، 
َـ م« و دهها واحد دیگر مربوط می‌شود. اگر »من« از این  «
نظام حذف ش��ود، روابط موجود میان س��ایر واحدهای 
این نظ��ام تغییر خواهد کرد. ارزش ه��ر واحد نظام زبان 
به ارزش سایر واحدهای همان نظام وابسته است. برای 
نمونه، س��کهؤ دوریالی در نظام مسکوکات ایران، فقط در 
همی��ن نظ��ام ارزش می‌یابد؛ مثلاً این‌که ارزش پنج س��کهؤ 
دوریال��ی معادل ارزش یک س��کهؤ یک‌تومانی اس��ت. اگر 
این س��که از نظام مس��کوکات حذف ش��ود، به تکه‌ای فلز 
مبدل خواهد ش��د و ارزش س��ایر س��که‌های رایج در این 
نظ��ام تغییر خواهد ک��رد. نمونه‌ این‌که برای اس��تفاده از 
تلف��ن همگان��ی، مثلاً س��کهؤ بیس��ت‌وپنج‌تومانی هم‌ارزش 

آن دوریال��ی خواهد ش��د. ای��ن نکته 
یکی از بارزترین مختصات نگرش��ی 
ساخت‌گرا را می‌نمایاند. اما در اینجا 
با یک مشکل عمده مواجه می‌شویم که 

به محل طرح این دیدگاه بازمی‌گردد. برای نخستین بار، 
 De Saussure,( در دورهؤ زبان‌شناس��ی عمومی سوسور
1916( به این نکته برمی‌خوریم. او این کتاب را ننوش��ته 
اس��ت. سوس��ور در فاصلهؤ س��الهای 1906 تا 1911، در 
س��ه دوره به تدریس زبان‌شناس��ی عمومی در دانش��گاه 
ژن��و پرداخ��ت و به گفت��هؤ گردآورن��دگان ای��ن مجموعه، 
 .)Ibid: 7( یادداشتی از مطالب درسی‌اش نگاه نمی‌داشت
آنچه در اختیار ماس��ت صرفاً »بازآفرینی« )Ibid: 9( این 
سخنرانیهاس��ت، آن‌هم مبتنی بر جزوه‌های دانش��جویان 
دورهؤ س��وم این کلاس��ها. جالب اینجاس��ت که در برخی 
موارد، حتی به مطالب��ی در این کتاب برمی‌خوریم که در 
هیچ‌یک از یادداش��تهای این دانش��جویان وجود نداش��ته 
است. اما مسئله به همین‌جا ختم نمی‌شود. پس از انتشار 
تقریرات سوس��ور، آنچ��ه در این کتاب مطرح ش��ده بود 
به‌دس��ت گروهی از مفسران افتاد. نخس��تین تفسیرها به 
لئون��ارد بلومفیلد�، نیکلای تروبتس��کوی� و متخصصان 
دیگری تعلق داش��ت ک��ه در فاصلهؤ دو جنگ جهانی اول و 
دوم قلم می‌زدند. رُی هریس در کتاب اخیر خود به آرای 
برخی از این مفسران اشاره کرده است و جالب اینجاست 
ک��ه گاه این تفس��یرها، حتی دربارهؤ مطالبی که سوس��ور 
 نظرش را به‌دقت شرح داده است، به‌کلی با هم فرق می‌کنند 
)Harris, 2003(. از س��ال 1960م ب��ه بع��د، همین تعابیر 
نصفه‌ونیمـ��ه ب��ه درس‌نامه‌هــــ��ای 
زبان‌شناس��ی راه یافتند، آن‌هم اغلب 
با استناد به آرای پیروان بعدی همان 
 .)Matthews, 2001( مفس��ران اولیه

59

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

2. Leonard Bloomfield
3. Nikolai Trubetzkoy

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           59 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


در این میان، جزوه‌های دانش��جویان کلاسهای سوسور 
نیز ب��دون کوچک‌ترین تغییر و تعبیری به چاپ رس��یدند 
کار  از  کار  دیگ��ر  ول��ی   ،)De Saussure, 1967-1974(
گذش��ته بود، زی��را در زمان اوج تأثیرگ��ذاری کتاب دورهؤ 
زبان‌شناسی عمومی، این جزوه‌ها در اختیارمان نبودند.

در مدت��ی که درگیر آرای اصلی سوس��ور ب��ودم، دوبار 
به دانش��گاه ژنو رفت��م و هربار امیدوار ب��ودم که بتوانم 
برگه‌ه��ای امتحان��ی این دانش��جویان را بیاب��م. تصورم 
ای��ن بود که برحس��ب نمره‌ای که سوس��ور به ه��ر برگهؤ 
پاس��خ دانش��جویان داده اس��ت، ش��اید بتوانم نظر او را 
دریابم، ولی هر دو‌بار کارم بی‌نتیجه ماند. بار نخس��ت، 
پاس��خ ای��ن ب��ود ک��ه ای��ن کلاس��ها آزاد ب��وده و امتحان 
نداش��ته اس��ت، و بار دوم گفتند که سوس��ور برگه‌ها را 
به دانش��جویان برگردانده اس��ت. مش��کل من بیش��تر با 
دو ت��ن از این مفس��ران ب��ود: یکی ژاک دری��دا� و دیگری 
دری��دا  آرای  خ��ود،  کت��اب  در  هری��س  ب��ارت�.   رولان 
)Harris, 2003: 171-188( و ب��ارت )Ibid: 133-151( را 
به‌مثابهؤ دو تعبیر از آرای سوس��ور به‌دس��ت داده است. 
 وقت��ی ای��ن دو تعبی��ر را با تفس��یرهای لویـ‌ ‌‌اس��تروس� 
)Ibid: 109-132( یا یاکوبس��ن�)Ibid: 94-108( مقایس��ه 
می‌کنیم، درمی‌یابیم که انگار با دو تن سوسور مواجهیم. 
آنچه سوسور دربارهؤ »نظام زبان« و »نشانه« مطرح کرده 

و دس��ت‌کم در نگاه لویـ‌ ‌‌اس��تروس 
به‌حس��اب  س��اخت‌گرایی  مبن��ای 
می‌آید، در تفسیر دریدا تحریف شده 
و در تفس��یر ب��ارت انگار ب��ه مطلبی 

برگردانده شده که خواست بارت بوده است. 
به هر روی، خواندن و درک دورهؤ زبان‌شناس��ی عمومی، 
بدون توجه به این تفس��یرها، کار چندان ساده‌ای نیست. 
در اینجا باید از میان تمامی این گفته‌ها، به سه نکتهؤ عمده 
اش��اره کنم که معتقدم مبنای نگرش ساخت‌گرا به‌حساب 

آمده‌اند.
نخس��ت، تعری��ف زبان‌شناس��ی به‌منزلهؤ دان��ش مطالعهؤ 
نظامه��ای بدون زبان اس��ت. سوس��ور هن��گام بحث در 
‌این‌ب��اره، میان »قوهؤ نطق«، »زب��ان« و »گفتار« تمایز قائل 
می‌ش��ود. به‌اعتق��اد او، مطالع��هؤ تمام��ی جنبه‌ه��ای قوهؤ 
نطق، در مجموعهؤ وس��یعی از علوم، نظیر روان‌شناسی، 
مردم‌شناسی، فقه‌اللغه و... صورت می‌پذیرد و اگر قرار 
باشد زبان‌شناسی نیز درگیر این موضوع شود، نمی‌تواند 
هویتی خاص خود بیابد. او وظیفهؤ اصلی زبان‌شناسی را 
مطالعهؤ »زبان« می‌داند که نظامی متش��کل از »نشانه‌های 
زبانی« اس��ت و جنب��هؤ اجتماعی دارد. گفت��ار عمل فردی 
س��خن‌گویان در ایجاد ارتباط با یکدیگر اس��ت و به‌همین 
دلیل، نس��بت به مطالعهؤ زب��ان جنبهؤ فرعی دارد. او از این 
طریق، »زبان‌شناس��ی زبان« را از »زبان‌شناس��ی گفتار« 
متمایز می‌س��ازد و معتقد است که دانش زبان‌شناسی در 

کلیت خود،‌ همان »زبان‌شناسی زبان« است.
دوم، تمای��زی اس��ت ک��ه سوس��ور میان »زبان‌شناس��ی 
»زبان‌شناس��ــــی  و  درزمانــــ��ی« 
هم‌زمان��ی« قائل می‌ش��ود. برخلاف 
نگرش عجیبی که از راه تفسیر آرای 
سوس��ور به ما رخنه کرده است، او 

60

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

4. Derrida
5. Barthes

6. Levi-Strauss
7. Jakobson

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           60 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


این دو نوع مطالعه را مس��تقل از یکدیگر نمی‌داند. مطالعهؤ 
»درزمانی« از نگاه او، مطالعهؤ تحول واحدهای نظام زبان 
در طول زمان اس��ت، درحالی‌که مطالع��هؤ »هم‌زمانی« به 
ای��ن تحولهای تاریخی کاری ندارد و نظام زبان را در یک 
مقطع زمانی خاص بررس��ی می‌کند. به‌عب��ارت دقیق‌تر، 
ابتدا بای��د دو مطالعهؤ هم‌زمانی از یک زب��ان را در مقاطع 
»الف« و »ب« در اختیار داشته باشیم تا با مقایسهؤ آنها، به 
مطالعهؤ درزمانی بپردازیم و بگوییم که این زبان از مقطع 

»الف« تا مقطع »ب« چه تحولی داشته است. 
سوم، تعریفی است که سوسور از »نشانهؤ زبان« به‌دست 
می‌ده��د. او هر واح��د نظام زبان را یک »نش��انه« می‌داند 
و ب��ر این باور اس��ت که هر نش��انه از پیون��د یک »تصور 
صوتی«، یا »دال« با یک »مفهوم«، یا »مدلول« شکل گرفته 
اس��ت. برای او، دال تصوری ذهنی است که از یک برش 
ی��ا زنجیرهؤ آوای��ی در حافظه انبار می‌ش��ود و مدلول نیز 
تصوری ذهنی اس��ت که از مصداقه��ای همنوع و موجود 
در جهان خارج در حافظه انبار می‌ش��ود. حال مسئله این 
است که چرا سوسور این‌قدر به خود سخت گرفته تا چنین 
تعریفی از نش��انهؤ زبان به‌دس��ت دهد. معمولاً »نشانه« را 
این‌طور تعریف می‌کنیم که »چیز«ی بر »چیز« دیگری غیر 
از خودش دلالت کند. مثلاً »دود« نشانهؤ »آتش« است. در 
زبان نیز می‌توانیم بگوییم که واژهؤ »درخت« نشانهؤ مفهوم 
»درخت« است. به‌عبارت ساده‌تر، می‌توانیم همین »دال« 
را نش��انه درنظ��ر بگیریم و بگوییم ک��ه »دال« به »مدلول« 
دلالت می‌کن��د. تعجبی ندارد که در مجموعهؤ وس��یعی از 
درس‌نامه‌های زبان‌شناس��ی نیز همین تعبیر از »نش��انه« 

معرفی ش��ده اس��ت؛ یعنی »دال« را »صورت« نامیده‌اند و 
به‌ج��ای »مدلول« هم اصطلاح »معن��ی« را به‌کار برده‌اند. 
ام��ا بی‌دلیل نیس��ت ک��ه سوس��ور از ای��ن دو اصطلاح و 
پیوندش��ان با یکدیگر اس��تفاده نکرده است. او پیوندی از 
دال و مدلول در نظر دارد که »دوس��ویه« است؛ یعنی هیچ 
دالی در زبان، ب��دون مدلولش موجودیت نمی‌یابد و هیچ 
مدلولی هم بدون دالش وجود ندارد. اگر دالی به مدلولش 
پیوند نخورده باشد، واحدی از نظام زبان نیست و درکی 
از‌ آن ب��رای اهل زبان پدید نمی‌آید، و اگر مدلولی نیز دال 
نداشته باشد، ‌وارد نظام زبان نمی‌شود. در مورد »دود« 
و »آتش«، مس��ئله این‌طور نیس��ت. »دود« یک چیز اس��ت 
و »آت��ش« چیزی دیگر. م��ا برای ای��ن دو، موجودیتهای 
مس��تقلی درنظر می‌گیریم و می‌توانیم هر یک را مس��تقل 

از دیگری تعریف کنیم.
بنابراین،‌ به‌شکلی خلاصه،‌ زبان از دید سوسور، نظامی 
اس��ت که جنب��هؤ اجتماع��ی دارد و زبان‌شناس��ی در کلیت 
خ��ود، مطالع��هؤ همین نظ��ام اجتماعی اس��ت. جنبهؤ فردی 
آن، یعن��ی »گفتار«، مطالعهؤ دیگری اس��ت و از این طریق، 
»زبان‌شناس��ی زب��ان« از »زبان‌شناس��ی گفت��ار« متمایز 
می‌ش��ود. »زبان‌شناس��ی زبان« به‌نوبهؤ خ��ود به دو نوع 
مطالعه، یعنی »زبان‌شناس��ی هم‌زمانی« و »زبان‌شناسی 
درزمان��ی« تقس��یم می‌ش��ود. مطالع��هؤ زب��ان، ‌در اصل، 
چیزی نیس��ت جز مطالعهؤ نش��انه‌ها که هر ی��ک عنصر یا 
واحد »نظام زبان« را تش��کیل می‌دهد. هر »نش��انه« برای 
این‌ک��ه واحدی از نظام زبان به‌حس��اب آید، باید از پیوند 

یک دال با یک مدلول تشکیل شده باشد.

61

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           61 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


62

آنچه در اینجا مطرح ش��د آرای بنیادینی را تشکیل می‌داد 
که بعدها »س��اخت‌گرایی« نامیده ش��د. شخص سوسور 
هیچ‌گاه از این اصطلاح استفاده نکرد، ولی امیدوار بود که 
روزی به نام »نشانه‌شناس��ی« شکل گیرد و زبان‌شناسی 
ب��ا اعِمال این روش مطالعهؤ زبان، بخش��ی از چنین دانش 
عامی به‌حس��اب آید. »نشانه‌شناس��ی« از نگاه سوسور، 
 »مطالع��هؤ نش��انه‌ها و دریاف��ت حی��ات اجتماعی انس��ان« 
)De Saussure, 1916: 33( تلقی می‌شود که به‌نوبهؤ خود 

باید بخشی از روان‌شناسی اجتماعی به‌حساب آید.
کلـ��ود  بـ��ار  نخس��ـتین  را  »س��اخت‌گرایی«  اصطـ�الح 
وض��ع  فرانس��وی،  مردم‌ش��نـاس  اس��تروس،  ل��وی ‌ـ‌ 
گرفـ��ت  بـ��ه‌کار  خـ��ود  مش��ـهور  مقالـ��هؤ  در  و   کـ��رد 
)Levi-Strawss, 1945: 1-2(. ش��اید بت��وان او را یک��ی 
از پی��روان راس��تین سوس��ور نامی��د و ای��ن نابغ��هؤ علم 
مردم‌شناس��ی را در کن��ار تروبتس��کوی و یاکوبس��ن، 
»س��اخت‌گرا« در معن��ی اصیل آن به‌حس��اب آورد. لویـ 
‌اس��تروس هنگام مطالعاتش در زمینهؤ اسطوره‌شناس��ی، 
هی��چ‌گاه از آرای سوس��ور و آنچه خود »س��اخت‌گرایی« 
نامیده بود تخطی نکرد. بارزترین نشانهؤ ساخت‌گرابودن 
او در واقعیت��ی جال��ب نهفته اس��ت. او باره��ا و بارها به 
نکات��ی در اس��اطیر سرخ‌پوس��تان امریکایی پ��ی برد که 
کمت��ر کس��ی آنها را درک ک��رده بود، ولی هرب��ار به این 

نکته اشاره کرد که اینها را نمی‌شود 
»نش��انه« درنظ��ر گرف��ت، زی��را در 
»خودآگاه« قرار ندارند. این مس��ئله 
مثلاً در کاره��ای بارت به‌کلی نادیده 

گرفته می‌ش��د. به‌همین دلیل عمده، کالر مدعی اس��ت، با 
مطالعهؤ پژوهشهای لویـ ‌استروس درمی‌یابیم که چگونه 
از س��اخت‌گرایی به��ره بگیری��م و از پژوهش��های ب��ارت 
 دریابی��م که چه نوع تحقیقی اساس��اً س��اخت‌گرا نیس��ت 

.)Culler, 1989: 32-54(
حال که اصطلاح »س��اخت‌گرایی« روشن شد و دیدیم که 
شکل اصیل این دیدگاه مبتنی بر چه نکاتی است، پرسش 

بعدی مطرح می‌شود. 
از زمانی که اصطلاح »ساخت‌گرایی« 
وض��ع ش��د و ل��وی‌‌ـ اس��تروس آن 
را ب��ه‌کار برد حدود ش��صت س��ال 
می‌گذرد. دانشجویان زبان‌شناسی، 
به‌ویژه در کشور ما، تصور می‌کنند 
که ب��ا ظهور »دس��تور زایش��ی« در 
آغ��از نیمهؤ دوم قرن بیس��تم میلادی، نگرش س��اخت‌گرا 
در زبان‌شناس��ی مردود شناخته ش��ده و آرای این گروه 
از زبان‌شناس��ان به‌کل��ی به‌کن��اری نه��اده ش��ده اس��ت. 
این‌که مس��یر انتخاب‌شده از سوی چامس��کی� و پیروان 
راس��تین او تا چه حد از س��اخت‌گرایی اصیل سوسوری 
فاصله گرفته اس��ت، نوش��ته‌ای خاص خود را می‌طلبد و 
از حوصلهؤ این مقاله خارج است؛ ولی یک پرسش را باید 
در همین‌ج��ا مط��رح کن��م و آن این‌که، ما در م��ورد کدام 

»ساخت‌گرایی« صحبت می‌کنیم؟
را  »س��اخت‌گرایی«  ن��وع  س��ه  بای��د 
نخس��ت،  بازبشناس��یم.  یکدیگ��ر  از 
تاکنون  ک��ه  هم��ان س��اخت‌گرایی‌ای 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

8. Chomsky

2. کدام 
ساخت‌گرایی؟

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           62 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


63

در این‌ج��ا معرف��ی کردی��م و گفتیم ک��ه ب��ه آرای مندرج 
در دورهؤ زبان‌شناس��ی عموم��ی بازمی‌گ��ردد. ای��ن ن��وع 
س��اخت‌گرایی ک��ه ل��وی - اس��تروس آن را به سوس��ور 
نس��بت داده اس��ت، مکاتب متعددی را پیش روی ما قرار 
می‌ده��د که به مطالعهؤ نظام زب��ان پرداخته و می‌پردازند. 
نوع دیگری از س��اخت‌گرایی، بینش��ی است که ژان پیاژه 
 ،)Piaget, 1968( در کت��اب مش��هورش، س��اخت‌گرایی 
معرفی می‌کند. او بر این باور اس��ت که س��اخت‌گرایی را 
نباید صرفاً نوعی بینش محدود به زبان‌شناسی دانست، 
زیرا آنچه دربارهؤ نظام زبان و روش مطالعهؤ آن از سوی 
سوسور مطرح ش��ده است در مطالعهؤ س��ایر نظامها نیز 
امکان ط��رح می‌یاب��د و در ریاضی��ات، فیزیک، ش��یمی، 
زیست‌شناسی، مردم‌شناسی و... کارایی داشته و دارد. 
او در ای��ن مورد به پژوهش��های متعددی اش��اره می‌کند 
که در علوم مختلف صورت پذیرفته و همگی س��اخت‌گرا 
تلقی می‌شوند. به‌این‌ترتیب، پیاژه ساخت‌گرایی را نوعی 
جهان‌بینی ع��ام در مطالعهؤ انواع نظامهای جهان پیرامون 
و درون انس��ان درنظر می‌گیرد. این دی��دگاه نیز در نوع 
خود آن‌چنان تأثیرگذار بوده که یاکوبسن را وامی‌دارد تا 
 ،)Jakobson, 1973( در یکی از مشهورترین نوشته‌هایش
ثابت کند مجموعهؤ وس��یعی از ش��ناخت انس��ان نسبت به 
خ��ود و جهان اطراف��ش تنها از منظر س��اخت‌گرایی قابل 

تشخیص و تعیین بوده است.
ن��وع س��وم کاربرد ای��ن اصطلاح که 
کالر آن را »ساخت‌گرایی فرانسوی« 
می‌نامد)Culler, 1989: 3(‍، در آرای 

رولان بارت معرفی می‌شود. او اصطلاح »ساخت‌گرایی« 
را به‌شکلی به‌کار می‌برد که معادل نشانه‌شناسی است، و 
این »نشانه‌شناسی« نیز دانشی نیست که سوسور امکان 
پیدای��ی آن را مط��رح کرده بود. بارت س��عی می‌کند تا با 
الگوگیری از آرای زبان‌شناس��ان س��اخت‌گرا، به مطالعهؤ 
نظامه��ای نش��انه‌ای دیگ��ری، نظی��ر نظام مد و پوش��اک 
بپردازد )Barthes, 1967(. این نوع ساخت‌گرایی در نیمهؤ 
دوم قرن بیستم در میان فرانسویان و فرانسوی‌شدگانی 
چ��ون گرمس�، تودوروف10، کریس��توا11 و... به ابزار و 

نگرشی برای مطالعهؤ ادبیات مبدل شد.
از میان این س��ه نوع س��اخت‌گرایی، دو نوع اول و س��وم 
در نقد ادبی به‌کار گرفته ش��دند. حتی اگر صورت‌گرایان 
روس را از فضای زبان‌شناسان ساخت‌گرا کنار بگذاریم، 
باز هم افرادی چون یاکوبس��ن را بای��د مدنظر قرار دهیم 
ک��ه بر مبن��ای س��اخت‌گرایی ن��وع اول، یعن��ی از دیدگاه 
زبان‌شناس��ی س��اخت‌گرا، به مطالعات ادبی پرداخته‌اند. 
یاکوبس��ن در یکی از مقالات کلاس��یک و مش��هور خود، 
برحس��ب عوام��ل دخی��ل در فراین��د ایج��اد ارتب��اط، ب��ه 
 )Jakobson, 1960: 57-62( نقش��های زبان اشاره می‌کند
و »نق��ش ادبی« زب��ان را معرفی می‌کن��د. وی در مقاله‌ای 
دیگر مشخص می‌سازد که زبان‌شناسی چگونه می‌تواند 
به ‌»شعرشناس��ی« بپردازد. اصطلاح »شعرشناس��ی« را 
باید معادل »ادبیات‌شناسی« یا همان 
»بوطیقا«ی ارس��طو در نظ��ر گرفت، 
زیرا آنچه او مطرح می‌کند محدود به 
»شعر« نیست. او با الگوگیری از آرای 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

9. Greimas
10. Todorov
11. Kristeva

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           63 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


64

سوسور، یعنی دو محور »متداعی« و »هم‌نشینی«، به دو 
 Jakobson,( فرایند »استعاری« و »مجازی« اشاره می‌کند
62-57 :1988( ک��ه اول��ی ب��ر روی مح��ور جانش��ینی، و 
دومی بر روی محور هم‌نش��ینی عمل می‌کند. برای درک 
بهتر این مطلب، فرض کنید در فیلمی بخواهیم کشته‌شدن 
سربازی را در جنگ نمایش دهیم. می‌توانیم خیلی ساده، 
نشان دهیم که او گلوله‌ می‌خورد، به زمین می‌افتد و دیگر 
تکان نمی‌خورد و مخاطب فیلم درمی‌یابد که او کشته شده 
است. حال فرض کنید نخواهیم کشته شدن را به این شکل 
دلخراش نش��ان دهیم. در این ش��رایط، می‌توانیم سرباز 
را نشان دهیم، س��پس صدای شلیک گلوله را پخش کنیم 
و بعد، گلی را نش��ان دهیم که پژمرده می‌ش��ود. مخاطب 
ما‌ باز هم درمی‌یابد که آن س��رباز کشته شده است. این 
کار برحسب همان فرایند استعاری صورت می‌پذیرد. ما 
»پرمردن گل« را جایگزین »کشته‌شدن سرباز« کرده‌ایم. 
روش دیگ��ر این اس��ت که یک��ی از واحدهای هم‌نش��ین با 
آن س��رباز را به‌کار ببریم. صدای ش��لیک گلوله را پخش 
می‌کنیم و س��پس تفنگ سرباز را نشان می‌دهیم که روی 
زمی��ن افتاده اس��ت. مخاطب ما باز ه��م درمی‌یابد که آن 
س��رباز کش��ته ش��ده اس��ت. ما این بار از فرایند مجازی 
استفاده کرده‌ایم. البته باید توجه داشت که درک مخاطب 
ب��ه »دان��ش درون‌زبانی و دانش برون‌زبانی« او وابس��ته 

است. اگر به‌جای »پژمرده‌شدن گل« 
از »خاموش‌شدن ش��مع«، »شکستن 
گل��دان بل��ور«، »افت��ادن درخ��ت« و 
امث��ال آن نی��ز بهره بگیری��م، باز هم 

مخاطبمان را در مس��یر درک درست قرار می‌دهیم، ولی 
نمی‌توانیم انتظار داش��ته باش��یم که او از مثلاً »بستن بند 
کفش«، »خوردن بس��تنی«، یا »واک��س‌زدن پارکت خانه« 
نیز به همان درک درس��ت برسد؛ یا فرضاً هنگام استفاده 
از فرایند مج��ازی، به‌جای انداختن »چی��ز«ی از متعلقات 
آن س��رباز بر روی زمین، یک »کفش پاشنه‌بلند« را روی 

زمین بیندازیم که متعلق به آن سرباز نبوده است. 
ب��ه  یاکوبس��ن  نظ��ری،  طرحه��ای  ای��ن  از  ج��دا  ام��ا 
یازی��د  دس��ت  نی��ز  ش��عر  زبان‌ش��ناختی   تحلی��ل 
)Jakobson, 1973: 420f(. برای نمونه، او در یکی از این 
تحلیلهایش به سراغ قطعه شعری از بودلر12 رفت و انواع 
تکرارها، یا بهت��ر بگویم »توازن«ها و توزیعهای واژگانی 
این قطعه را اس��تخراج کرد. این کار پر مش��قت قرار بود 
نش��ان دهد که چگونه می‌توان از ابزارهای زبان‌شناسی 
در تحلیل یک مت��ن ادبی بهره گرفت. بحث در این‌باره که 
آیا یاکوبسن جدا از ارائهؤ مجموعه‌ای از اطلاعات آماری، 
ب��ه نتیجهؤ دیگری نیز در این تحلیل خود رس��یده اس��ت یا 
نه، از حوصلهؤ این نوش��ته خارج اس��ت. کالر همین قطعه 
ش��عر و روش تحلیل یاکوبس��ن را در کت��اب خود آورده 
اس��ت )Culler, 1989: 58-74( و در نهای��ت به این نتیجه 
رس��یده ک��ه تحلیلهای یاکوبس��ن، حت��ی اگر اش��تباهات 
تعبی��ر متن را نادی��ده بگیریم، چیزی جز اس��تخراج آمار 
و معرف��ی چند روال کش��ف خودکار 
نیس��ت. م��ن چندین بار به‌س��راغ این 
دس��ته از تحلیلهای یاکوبسن رفتم و 
حتی به‌هن��گام ترجمهؤ شعرشناس��ی 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

12. Baudelaire

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           64 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


س��اخت‌گرای کالر، مجبور ش��دم، با مش��قت فراوان، این 
بخش از کار یاکوبسن را ترجمه کنم. در اینجا لازم است 
صادقان��ه بگویم هنوز ه��م نفهمیده‌ام ک��ه دلیل این تلاش 
یاکوبس��ن چ��ه بوده اس��ت و ای��ن کار نصفه‌ونیمه به چه 

دردی می‌خورد.
حال به سراغ س��اخت‌گرایی نوع سوم برویم، یعنی آنچه 
»س��اخت‌گرایی فرانسوی« می‌نامند. تحلیلهایی که در این 
قالب تاکنون به‌دست داده شده‌اند، دست‌کم به‌اعتقاد من، 
راه ب��ه جایی نبرده‌ان��د. نمی‌خواهم در اینجا ب��ه انتقاد از 
این بررسیها بپردازم. رولان بارت را اساساً زبان‌شناس 
نمی‌دانم، زیرا او حتی ابتدایی‌ترین اصول زبان‌شناسی را 
نیاموخته است و نمی‌داند که هنگام استفاده از زبان، کدام 
گون��هؤ زبانی را باید به‌کار بگیرد. برای نمونه، می‌توان به 
برخی از نوش��ته‌های او مراجعه کرد که اتفاقاً به فارسی 
نیز ترجمه ش��ده‌اند؛ مثلاً  امپراتوری نش��انه‌ها که ترجمهؤ 
خوبی از آن در دس��ت است )بارت، 1383(. این برگردان 
در نوع خود بسیار دقیق است و اتفاقاً سبک‌وسیاق نوشتهؤ 
اصلی را به‌درستی حفظ کرده است. با خواندن این دسته 
از نوش��ته‌های بارت، به هی��چ نکت��ه‌ای برنمی‌خوریم که 
بتوانیم مدعی ش��ویم وی از منظری ساخت‌گرا به نکته‌ای 
می‌پردازد. در مورد کارهای گرمس که معنی‌ش��ناس این 
گروه اس��ت، ی��ا تودوروف، ژن��ت13، کریس��توا و... نیز 

کت��اب خ��وب س��اختار و تأویل متن 
را ب��ه زبان فارس��ی در اختیار داریم 
)احم��دی، 1370(. باب��ک احمدی در 
ای��ن کت��اب، به‌دق��ت مطالب��ی را گرد 

آورده ک��ه می‌توان��د برای ای��ن ادعای من س��ند معتبری 
به‌حس��اب آید. ادعای من این است که این ساخت‌گرایان 
فرانس��وی فقط ب��رای علمی جل��وه‌دادن حرفهایش��ان از 
برچسب »س��اخت‌گرایی« اس��تفاده کرده‌اند و روششان 
در تحلیله��ای ادبی، همانی اس��ت که س��ابقه‌اش به قرنها 
پیش می‌رس��د. اینان حتی به آنچه سوس��ور هنگام طرح 
نظ��ام زبان، تحت عنوان »خودآگاه جمعی«14 مطرح کرده 
اس��ت )De Saussure, 1967-1974: 140( توجهی ندارند 
و به‌این‌ترتی��ب، به تفس��یر و تعبیرهای��ی از یک متن ادبی 
می‌پردازن��د که یا با خ��ودآگاه جمع��ی مخاطبان مغایرت 
دارد، ی��ا اساس��اً قابل درک نیس��ت. در اینجا نمی‌خواهم 
بی��ش از این ب��ه بحث بپ��ردازم؛ در بخش »یادداش��تهای 
مترجم« برگردان کتاب شعرشناس��ی س��اخت‌گرای کالر 
به‌تفصی��ل به ای��ن نمونه‌ها اش��اره ک��رده‌ام )کال��ر، زیر 

چاپ(. 
بنابرای��ن، بای��د مدع��ی ش��وم هنوز چی��زی به ن��ام »نقد 
س��اخت‌گرا« معرفی نش��ده اس��ت. اگر چیزی تاکنون در 
این زمینه انجام ش��ده باش��د، و تأیید کنیم که این دس��ته 
از بررسیها همان نقد ساخت‌گراست، باید بپذیریم که این 
گونه از مطالعهؤ ادبیات ‌راه به جایی نبرده اس��ت، و چنین 
نگرشی در تحلیلهای ادبی مردود است. اما تحلیلهای لوی 
- اس��تروس در مردم‌شناس��ی، پیاژه در روان‌شناسی و 
تحلیلهای ساخت‌گرای دیگری که در 
علوم مختلف انجام شده است، خلاف 
ای��ن نظ��ر را ثابت می‌کن��د. به‌عبارت 
ساده‌تر، ساخت‌گرایان، دست‌کم در 

65

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

13. Genette
14. collective  consciousness

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           65 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


66

حوزه‌هایی غیر از تحلیلهای ادبی، به ما نش��ان داده‌اند که 
الگوی کارش��ان چیست، ولی الگویی ساخت‌گرا برای نقد 
ادبی معرفی نکرده‌اند. جالب اینجاس��ت که خود سوسور 
به‌نوعی، به تحلیل متون ادبی توجه داش��ته اس��ت. او در 
مجموعه‌ای از تأملات منتشرنشده‌اش دربارهؤ افسانه‌های 
آلمانی قرون وسطی به نشانه‌شناسی ادبیات می‌پردازد. 
او »افس��انه« را »زنجی��ره‌ای از نش��انه‌ها«یی می‌دان��د که 
»بای��د تعبی��ر ش��وند«. البته »ای��ن کار مش��کل‌تر از تعبیر 
واحده��ای نظام زب��ان روزمره اس��ت«، ول��ی به‌گفتهؤ او 
»بدون تردی��د، این نش��انه‌ها نیز تابع هم��ان اصول‌اند«. 
سوس��ور ب��ر این ب��اور اس��ت ک��ه »اث��ر ادبی ب��ه ورای 
نش��انه‌های نظام زبان گذر می‌کن��د و این کار را با ترکیب 
 نشانه‌ها و اس��تخراج معنی تازه‌ای از آنها انجام می‌دهد« 

.)Avalle, 1973: 17-50(
این نگاه سوسور باز هم همانی است که لوی - استروس 
»ساخت‌گرا« می‌نامد. او نظام زبان را مبنا قرار می‌دهد و 
معتقد اس��ت که ما در اثر ادبی با نوعی »بازی نش��انه‌ها« 
مواجهیم. سوسور در این یادداشتها، به نوع این عملکرد 
اش��اره نمی‌کند و ای��ن فرصت را به یاکوبس��ن می‌دهد تا 
نزدی��ک ب��ه هش��ت دهه بع��د، ب��ه دو فرایند،‌ ی��ا دو قطب 
اس��تعاری و مج��ازی اش��اره کند. مس��لماً اگر ق��رار بود 
سوس��ور ش��خصاً به این نکت��ه بپردازد، می‌توانس��ت از 

دو فرایندی س��خن به‌می��ان آورد که 
یک��ی بر مح��ور جانش��ینی و دیگری 
بر مح��ور هم‌نش��ینی عم��ل می‌کند. 
حال به‌س��راغ پرسش بعدی برویم و 

معلوم کنیم مختصات یک نقد ساخت‌گرا چه باید باشد. 
در همین آغاز بحث، لازم اس��ت بر 
این نکته تأکید کنم که اگر قرار باشد 
نقد را از منظر س��اخت‌گرایی انجام 
دهیم، باید س��اخت‌گرا باقی بمانیم. 
آنچه در اینجا »نقد« نامیده می‌شود 
باید مبنایی داش��ته باش��د ک��ه بتواند بر هر ن��وع آفرینش 
یا بازآفرین��ی مبتنی بر »زب��ان« عمل کن��د. به‌این‌ترتیب، 
نمی‌ت��وان الگویی را س��اخت‌گرا نامید و س��پس ادعا کرد 
ک��ه این الگ��و صرفاً به مطالع��هؤ ادبیات می‌پ��ردازد و مثلاً 
در ح��وزهؤ ترجم��ه عم��ل نمی‌کند؛ ی��ا در ح��وزهؤ ادبیات، 
صرفاً به مطالعهؤ ش��عر، آن هم شعر کلاسیک اختصاص 
می‌یابد. این‌که چنین مشغله‌ای را »نقد«، »شعرشناسی«، 
یا »بوطیقا« بنامیم، در اصلِ مطلب تأثیری ندارد. مس��ئلهؤ 
اصلی این است که الگوی نظری ما بتواند در عمل کاربرد 
یابد. برای درک بهتر این مطلب، بهتر اس��ت به دو نمونهؤ 
تاریخ��ی اش��اره کنیم و معل��وم کنیم چطور می‌ش��ود به 

چنین کاری دست زد و ساخت‌گرا ماند.
پیش‌تر گفتیم که سوس��ور نش��انه‌های زبان را واحدهای 
نظ��ام زب��ان درنظر می‌گی��رد و بر این باور اس��ت که هر 
نش��انه از پیوند یک دال با یک مدلول تش��کیل شده است. 
در هیچ‌ج��ای دورهؤ زبان‌شناس��ی عموم��ی، سوس��ور به 
شرایط این دال و مدلول در وضعیت 
»همنام��ی«15 ی��ا »چندمعنای��ی«16، ی��ا 
حتی »هم‌آوایی«17 اش��اره نمی‌کند. ما 
در شرایطی از رابطهؤ »همنامی« بهره 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

15. homonymy
16. polysemy

17. homophony

 3. نقد 
ساخت‌گرا 
چیست؟ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           66 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


می‌گیریم که دو یا چند واحد نظام زبان به یک شکل تلفظ 
شوند و به یک شکل نوشته شوند، و این واحدها ارتباطی 
معنایی با یکدیگر نداش��ته باش��ند؛ مث�الً »دوش دیدم که 
ملائ��ک در میخانه زدند«، »خیلی کثیف ش��ده بودم، رفتم 
دوش گرفت��م« و »نص��ف بارها را گذاش��تیم روی دوش 
فرام��رز«. ای��ن س��ه »دوش«، »همنام«اند. اگ��ر بخواهیم 
س��اخت‌گرا باقی بمانی��م، باید برای توضیح این مس��ئله، 
نظ��ام زبان را نادیده نگیریم و مثلاً مدعی نش��ویم که »در 
اینجا با س��ه نشانهؤ مختلف سروکار داریم؛ یعنی در نظام 
زبان فارس��ی، س��ه تصور صوت��ی از »دوش« داریم که 
به س��ه مفهوم مختلف »دوش« پیون��د خورده‌اند«. اما در 
م��ورد »چندمعنایی« ‌موضوع ف��رق می‌کند. در این رابطهؤ 
معنای��ی، با ی��ک واحد نظام زب��ان س��روکار داریم، زیرا 
معانی مختلف این واحد به یکدیگر ربط دارند؛ مثلاً »سرم 
درد می‌کن��د«، »برو س��ر ص��ف« و »او در زبان‌شناس��ی 
از ما س��رتر اس��ت«. این س��ه »س��ر« در اص��ل یک واحد 
بیش��تر نیس��تند. خودآگاه جمعی فارس��ی‌زبانان نیز این 
نکت��ه را تأیید می‌کن��د و در تمامی فرهنگه��ای لغت نیز با 
یک مدخل »س��ر« روبه‌رو می‌ش��ویم. حال آی��ا می‌توانیم 
ادع��ا کنیم ک��ه »در اینجا با یک دال س��روکار داریم که به 
س��ه مدلول چس��بیده اس��ت«؟ اگر چنین توضیحی مورد 
قبولمان باش��د، ش��اید مس��ئله را حل کرده باش��یم، ولی 
س��اخت‌گرا نمانده‌ایم، زیرا مسئلهؤ واحدهای »نظام زبان« 
و نی��ز »ارزش« ه��ر واحد را در رابطه ب��ا واحدهای دیگر 
را نادیده گرفته‌ایم. به‌عبارت س��اده‌تر، وقتی از ش��رایط 
دال و مدلول سوس��وری بیرون برویم، دیگر نباید از این 

اصطلاح اس��تفاده کنیم. به‌راحت��ی می‌توانیم دو اصطلاح 
جدید »ذال« و »مذلول« بس��ازیم و سپس ادعا کنیم که در 
اینجا، »یک ذال به سه مذلول چسبیده است«! واقعیت امر 
این اس��ت که به‌هنگام »چندمعنایی«، صرفاً با یک نش��انهؤ 
زبان س��روکار داریم که بر محور هم‌نشینی از ارزشهای 
متفاوتی برخوردار است. می‌توانیم با این راه‌حل مخالفت 
کنیم و راه‌حل دیگری پیش��نهاد کنیم. این پیش��نهاد تازه، 
باید با اصل اولیهؤ س��اخت‌گرایی مطابقت داش��ته باشد، و 
اگر چنین نباش��د، دیگر نباید خود را س��اخت‌گرا بنامیم.

حال فرض کنید هنگام مطالعهؤ آثار ادبی، به جمله‌ای نظیر 
»بتی دارم که گرد گل ز س��نبل سایبان دارد« بربخوریم. 
مس��لماً مخاطب حرفه‌ای، یعنی س��خن‌گویی که با ادبیات 
آشناس��ت، درمی‌یاب��د ک��ه در اینج��ا »بت« به‌ج��ای »یار 
دوست‌داش��تنی«، »گل« به‌جای »صورت زیبا« و »سنبل« 
به‌ج��ای »موی پرجع��د« به‌کار رفته‌ اس��ت. برای توضیح 
چگونگی این عملکرد، می‌توانیم ادعا کنیم که دال و مدلول 
نش��انهؤ »بت« از هم جدا می‌ش��وند و دال »ب��ت« به مدلول 
»یار« می‌چسبد، و برای درک این مفهوم اخیر با »تأخیر« 
مواجه می‌شویم. این همان راه‌حلی است که دریدا معرفی 
می‌کند )Derrida, 1967(. در اینجا قصد ندارم به این تفکر 
خرده بگیرم، ولی ی��ک نکته را نیز نمی‌توان نادیده گرفت 
و آن این‌ک��ه دریدا توجهی به ماهیت »اس��تعاره« ندارد و 
اص��ل مش��ابهت را در انتخاب »بت« به‌ج��ای »یار« نادیده 
می‌گیرد. به‌عبارت ساده‌تر، »بت« مفهوم »بت‌بودن« خود 
را دارد و جایگزین »یار« می‌ش��ود. آنچ��ه در اینجا حائز 
اهمیت اس��ت بی‌توجهی به شرایط اس��تعاره نیست، بلکه 

67

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           67 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


نادیده‌گرفتن یک اصل ساخت‌گرایی است. اگر قرار باشد 
از دو اصط�الح »دال« و »مدلول« سوس��ور بهره بگیریم، 
باید تعری��ف این دو را نیز مدنظر قرار دهیم؛ یعنی بدانیم 
ک��ه هی��چ دالی ب��دون مدل��ول آن موجودی��ت نمی‌یابد، و 
برعک��س. به‌عبارت س��اده تر، »س��رو« وقت��ی جایگزین 
»قد یار« یا »بلندی قد یار« می‌ش��ود، »س��رو بودن« خود 
را از دس��ت نمی‌دهد. در اینجا با فرایندی سروکار داریم 
ک��ه آن را »ب��ازی نش��انه‌ها« نامیده‌اند، ن��ه این‌که مدلول 
ی��ک دال به مدلول دیگری بچس��بد! اگر قرار باش��د چنین 
اتفاقی بیفتد، با نشانهؤ دیگری سروکار خواهیم داشت که 
در نظ��ام زبان تغیی��ر ارزش می‌دهد. تعیی��ن این »تغییر« 
نی��ز به زبان‌شناس��ی درزمانی مربوط اس��ت و ‌خودآگاه 
جمع��ی درکی از آن ندارد. برای نمونه، واژهؤ »ش��وخ« که 
در دوره‌ای به‌معنی »چرک« بوده اس��ت، امروز در معنی 
»بذله‌گو« به‌کار می‌رود. اگر قرار باش��د س��اخت‌گرا باقی 
بمانی��م، نباید ادعا کنیم که دال »ش��وخ« به مدلول جدیدی 
پیوند خورده است. این ادعا ممکن است در نگرشی دیگر 
مقبول به‌نظر برس��د، ولی آن نگرش دیگر س��اخت‌گرایی 

نیست.
ح��ال به‌س��راغ نمون��هؤ دوم می‌رویم. فرث، زبان‌ش��ناس 
انگلیس��ی، در چندی��ن مقالهؤ خود به دیدگاه سوس��ور در 
 .)Firth, 1957( باب »زب��ان و گفتار« خرده گرفته اس��ت
او معتقد اس��ت که مطالعهؤ »زبان« تنها از طریق بررس��ی 
نمونه‌ه��ای ملم��وس »گفت��ار« امکان‌پذی��ر اس��ت و بس. 
به‌این‌ترتیب، او »زبان‌شناسی گفتار« را هم‌ارزش، یا حتی 
مهم‌تر از »زبان‌شناس��ی زبان« درنظ��ر می‌گیرد و بر این 

باور اس��ت که تا وقتی گفتار را مطالعه نکنیم، نمی‌توانیم 
به نتیجه‌گیری درباب زبان بپردازیم. این سخن در برابر 
دیدگاه سوسور قرار می‌گیرد، ولی ساخت‌گرابودن فرث 
را مخ��دوش نمی‌کن��د؛ و اتفاقاً اب��زاری در اختیار ما قرار 
می‌ده��د تا در نقد ادبی به‌کار بگیریم. هر اثر ادبی »گفتار« 
ف��ردی خالق آن اثر اس��ت و از طریق این گفتار اس��ت که 
می‌توانی��م پی ببریم او از نش��انه‌های نظ��ام زبان چگونه 
به��ره گرفته اس��ت. فرث هیچ‌گاه به‌صراح��ت ادعا نکرده 
اس��ت که ساخت‌گراس��ت، ولی تاریخ زبان‌شناسی او را 
س��اخت‌گرا می‌داند. این درحالی اس��ت که ساخت‌گرایان 
فرانس��وی دائماً از ساخت‌گرابودنش��ان سخن می‌گویند، 
ول��ی آنچ��ه در قال��ب نق��د به‌دس��ت می‌دهند س��اخت‌گرا 
نیس��ت. به‌عب��ارت دقیق‌تر، فرث به مبانی س��اخت‌گرایی 
در زبان‌شناس��ی ظراف��ت بیش��تری می‌بخش��د، ب��دون 
این‌که ای��ن مبانی را نادی��ده بگیرد، درحالی‌ک��ه در آنچه 
نقد س��اخت‌گرایی فرانسوی نامیده شده است، این مبانی 

نادیده گرفته می‌شوند.
ت��ا اینج��ا ادع��ای م��ن این ب��ود که 
»نقد س��اخت‌گرا« هن��وز اصطلاح و 
برچس��بی نظری اس��ت ک��ه الگویی 
برای ش��کل عملی آن پیشنهاد نشده 
اس��ت. در ای��ن بخ��ش، الگوی��ی را 
معرف��ی خواه��م کرد که ب��اور دارم 
می‌توان��د کارای��ی مقبول��ی در این زمینه داش��ته باش��د. 
تمامی قطعه‌های تشکیل‌دهندهؤ این »پازل« از پیش موجود 
بوده‌اند. حتی آن بخش��هایی نیز که در طول این س��الها، 

68

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 4.نقد 
 ساخت‌گرا

 چه می تواند 
باشد؟

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           68 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


خودم مطرح کرده‌ام با الگوگیری از آرای دیگران معرفی 
شده‌اند. این الگو ساخت‌گراست. می‌توانیم آن را بپذیریم 
یا به‌کلی مردود بدانیم، ولی یک نکته را نمی‌توانیم نادیده 
بگیری��م و آن این‌ک��ه اگر نق��دی بخواهد س��اخت‌گرا باقی 
بماند، چیزی ش��بیه به این خواهد بود؛ چه درس��ت و چه 

غلط.
بلومفیل��د در کت��اب زب��ان18 ب��ر این نکت��ه تأکی��د دارد که 
اس��تدلالهای م��ا در زبان‌شناس��ی، بای��د در س��ایر علوم 
نی��ز مورد تأیی��د باش��د )Bloomfield, 1933: 144(. این 
حرف شاید کمی افراطی جلوه کند، ولی سرانجام روزی 
باید برس��د ک��ه بپذیریم آنچه در زبان‌شناس��ی می‌گوییم 
بای��د نه‌فق��ط واقعیت روان‌ش��ناختی داش��ته باش��د، بلکه 
ب��ا واقعیته��ای بیولوژیک��ی و فیزیولوژیک��ی انس��ان نیز 
س��ازگار باش��د. برای نمون��ه، وقتی س��خن از »ذهن« به 
میان می‌آوریم، باید به آرای متخصصان مغز و اعصاب 
و عصب‌شناس��ان توجه داشته باش��یم، تا دربارهؤ مطلبی 
س��خن نگویی��م که در دانش��ی دیگ��ر تأیید نمی‌ش��ود، یا 
اساس��اً قابل تأیید نیس��ت. برای معرفی ای��ن الگو، اجازه 
دهی��د مفروض��ات خود را مش��خص کنم‌ تا معلوم ش��ود 

حرفهایم بر چه پایه‌ای است.
الف. درک انس��ان برحسب نشانه‌های قراردادی صورت 
 ،)Peirce, 1958( می‌پذیرد. این‌که مطابق دی��دگاه پیرس

نش��انه‌ها را به »ش��مایل«، »نمایه« و 
»نماد« تقس��یم کنیم، در درک انسان 
تغییری ایج��اد نمی‌کند. این‌که »دود« 
را نش��انهؤ »آتش« بدانیم و رابطهؤ این 

دو را طبیعی درنظر گیریم، یا این‌که تصویر پدربزرگ مرا 
نش��انه‌ای تصویری از پدربزرگ من بدانیم، باید آموخته 
ش��ود؛ درس��ت مانند نش��انه‌های قراردادی. امروز »ابر 
سیاه« را نشانه‌ای طبیعی برای »باران« درنظر می‌گیریم، 
زیرا این نش��انه را برحسب قرارداد آموخته‌ایم. اگر قرار 
بود طبیعتاً به »باران« دلالت کند، قرنها انس��انها این ابرها 

را خدایانی نمی‌دانستند که بر آنها خشم گرفته‌اند. 
ب. هر قراردادی تابع ش��رط p→q اس��ت. گزاره‌هایی از 
این دست در حافظهؤ انسان انبار می‌شوند. رابطه و پیوند 
دال و مدلول نیز از همین نوع اس��ت. این حرف من قطعی 
اس��ت و در مورد تمامی آنچه می‌تواند نش��انه تلقی شود 

صادق است.
p→q ب��ه دان��ش درون‌زبان��ی م��ا  ای��ن  از  پ. بخش��ی 
مربوط‌اند، پس »اجتماعی«اند؛ و بخش��ی دیگر به »دانش 
برون‌زبانی« ما تعلق دارند و »فردی«اند. این دانش شامل 
تمام��ی اطلاعاتی اس��ت که هری��ک از ما از جه��ان خارج 
به‌دس��ت آورده‌ایم. برخی از این اطلاعات در میان برخی 
از س��خن‌گویان زب��ان مش��ترک‌اند، مثلاً این‌ک��ه »دریای 
س��یاه در ش��مال ترکیه قرار دارد«؛ و برخی دیگر صرفاً 
فردی‌ان��د، مث�الً این‌ک��ه »دریای س��یاه جایی اس��ت که با 

همسرم آشنا شدم«.
ت. ب��ر پای��هؤ فرض »پ«، هر س��خن‌گوی زب��ان از »زبان 
اجتماعی« برای ایج��اد ارتباط با اهل 
زب��ان اس��تفاده می‌کند و هر نش��انه 
را برحس��ب »زبان ف��ردی«اش درک 
می‌کند. نش��انه‌های زبان فردی فقط 

18. Language 

69

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           69 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


از طریق نشانه‌های زبان اجتماعی قابل انتقال‌اند، به‌همین 
دلی��ل درک متقاب��ل صرفاً برحس��ب مش��ترکات صورت 

می‌پذیرد.
ث. انس��ان برحس��ب موجودی��ت انس��انی‌اش، محدود و 
محک��وم به »درک انس��انی« اس��ت و هرچ��ه را درمی‌یابد 
در قالب محدودیتهای بیولوژیکی و فیزیولوژیکی انس��ان 
درک می‌کند. به‌همین دلیل است که مثلاً انسان را »حیوان 
ناط��ق« می‌نامی��م. ما ابت��دا »زب��ان« را آن‌گون��ه که برای 
خودمان قابل درک اس��ت تعریف می‌کنیم و سپس مدعی 
می‌ش��ویم که این »زبان« را حیوان دیگری ندارد و مسلم 
اس��ت که »ندارد«، زیرا »زبان« س��ایر حیوان��ات برای ما 
قابل درک نیس��ت و اگر هم چیزی از آنها س��ردرآوریم، 

مطابق درک انسانی دریافته‌ایم.
ج. با توجه به داده‌های زیستی و روانی انسان، موجودی 
که »انسان« نامیده می‌ش��ود دارای سه نیاز اصلی است: 
»نی��از به امنیت«، »نیاز به رش��د«، و »نیاز به جفت‌یابی«. 
تمام��ی فعالیتهای انس��ان برای حفظ حی��ات، به‌دلیل نیاز 
به امنیت اس��ت. تنفس، تغذیه، دف��ع، زندگی جمعی، دفاع 
در برابر دش��من و... فعالیتهای انس��ان را به‌دلیل نیاز به 
امنیت می‌نمایانند. تمامی فعالیتهای انسان برای دستیابی 
به برت��ری، به‌دلیل نیاز به رش��د اس��ت. تحصیل، تلاش 
برای ارتقای اجتماعی و غیره و... مجموعهؤ فعالیتهایی را 
تش��کیل می‌دهند که به‌دلیل نیاز به رشدند. تمامی جنگها 
و همنوع‌کش��یها به‌دلی��ل همین دو نی��از، و البته در برخی 
موارد نیز به‌دلیل نیاز س��وم، صورت پذیرفته اس��ت. آن 
که حمله می‌کند به‌دلیل نیاز به رشد است و آن‌یکی به‌دلیل 

نی��از به امنی��ت، دفاع می‌کند. نیاز ب��ه جفت‌یابی نیز برای 
بقای حیات انسان ضروری است.

ش��اید در گام نخس��ت، چنی��ن نمای��د که این س��ه نیاز از 
یکدیگ��ر تفکیک‌ناپذیرند. این نکته کاملاً صحیح اس��ت. ما 
تحصیل می‌کنیم تا در آینده، شغل بهتری بیابیم و زندگی 
امن‌تری بس��ازیم؛ یعنی نیاز به رش��د را ب��ا هدف نیاز به 
امنیت انتخاب می‌کنیم. ازدواج می‌کنیم تا همدمی داش��ته 
باشیم و زندگی امن‌تری بسازیم؛ یعنی نیاز به جفت‌یابی 
را ب��ا هدف نیاز ب��ه امنیت انتخاب می‌کنی��م. بنابراین، در 
بس��یاری از م��وارد، این نیازها به هم مربوط می‌ش��وند. 
ام��ا گاه، ای��ن نیازها مس��تقل از یکدیگرن��د. جفت‌یابیهای 
غیراخلاقی، زنا، تجاوز و... نه به رشد منتهی می‌شود و 
نه به امنیت. استفاده از زیورآلات گران‌بها در بسیاری از 
موارد، نه نیاز به امنیت را برطرف می‌کند و گاه نه نیاز به 
جفت‌یابی را. در چنین شرایطی است که به‌صورت نظری 

می‌توانیم به مستقل‌بودن این نیازها قائل باشیم.
چ. درک انس��ان »قطعی« و مبتنی بر زمان »حال« اس��ت. 
انس��ان هیچ درکی از »نس��بیت« ندارد. ما با مقایس��هؤ دو 
ی��ا چند درک قطع��ی و تابع p→q نس��بیت را درمی‌یابیم. 
وقتی از مس��یری می‌گذریم و »چیز«ی در سمت »راست« 
م��ا قرار می‌گیرد، به این دلیل اس��ت که نیمی از بدن خود 
را »راس��ت« نامیده‌ای��م و این »چیز« به آن س��مت بدن ما 
نزدیک‌تر اس��ت. حال وقتی همان مسیر را برمی‌گردیم و 
آن »چیز« در سمت »چپ« ماست، به‌دلیل این است که نیم 
دیگر بدن خود را »چ��پ« قرار داده‌ایم و این »چیز« به آن 
سمت نزدیک‌تر است. ما دراصل، با مقایسهؤ این دو درک 

70

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           70 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


مطلق، به درک این نسبیت رسیده‌ایم.
اف��زون بر این، این »درک قطع��ی« صرفاً در زمان »حال« 
ص��ورت می‌پذی��رد. درکی که از گذش��ته داری��م محدود 
ب��ه مجموع��هؤ p→q اس��ت ک��ه هرب��ار برحس��ب دان��ش 
برون‌زبانی‌م��ان مج��دداً در زم��ان حال تعبیر می‌ش��ود. 
درک م��ا از آینده نیز برحس��ب انباش��تهؤ حافظه در زمان 

حال صورت می‌پذیرد.
مفروض��ات »ال��ف« ت��ا »چ« از منظر س��اخت‌گرایی مورد 
تأییدن��د و مغایرتی با مبان��ی این نگره ندارند. از س��وی 
دیگ��ر، تمام��ی ای��ن مفروض��ات مبتن��ی ب��ر واقعیته��ای 
فیزیولوژیکی و بیولوژیکی انس��ان‌اند و هیچ‌یک از آنها با 
ملاکها و شناخته‌های ما از علوم دیگر مغایرت نمی‌یابند. 
ح��ال، با توجه ب��ه این باورهای اولی��ه، الگویی را معرفی 

می‌کنیم که قرار است به »نقد ساخت‌گرا« بپردازد. 
در بررس��ی آث��ار ادب��ی، همواره ب��ا »آفرین��ش« تازه‌ای 
س��روکار خواهیم داش��ت که از طریق زب��ان فردی خالق 
اث��ر، در زب��ان اجتماعی جاری ش��ده اس��ت و به‌صورت 
گفتار در برابر م��ا قرار می‌گیرد. در اینجا، »گفتار« را در 
همان مفهوم سوسوری‌اش درنظر می‌گیریم؛ یعنی تحقق 
م��ادی »زب��ان«. به‌این‌ترتیب‌، مبن��ای کار م��ا چیزی جز 
»نظام زبان« نمی‌تواند باشد. خالق هر اثر ادبی، برحسب 
نیازهای س��ه‌گانهؤ انس��ان، »نش��انه«های مطلوب خود را 
برمی‌گزیند. برای نمونه، اگر قرار باشد داستانی دربارهؤ 
»جنگ« آفریده ش��ود، ابزارهای کارزار برحس��ب فضای 
وقوع داس��تان انتخاب می‌ش��وند. این‌که او »شمشیر« را 
انتخ��اب کن��د یا »خمپاره‌ان��داز« را، به ای��ن فضای زمانی 

و نیز فض��ای مکانی خلقتش بس��تگی دارد. به‌این‌ترتیب، 
نی��از او در این خلقت تأثیرگذار اس��ت. او از این طریق به 
خلق اثر خود دس��ت می‌یازد. او گفتمان��ی را برمی‌گزیند 
ک��ه بتوان��د خوانن��دهؤ اث��رش را ب��ه جهانی غی��ر از جهان 
واقعیتهای اطرافمان بکش��اند. فراین��دی را که این کار را 
می‌کن��د »واقعیت‌گریزی« می‌نامیم. ای��ن گریز از واقعیت 
که قرار اس��ت »متن ادبی« را از »متن خبری« متمایز کند، 
به‌کمک »بزرگ‌نمایی« و »کوچک‌نمایی« صورت می‌پذیرد. 
انتخابه��ای او از میان نش��انه‌ها و نوع ترکیب آنها یا بهتر 
بگوییم،‌ انتخاب واحدها از روی محور جانشینی و ترکیب 
آنها بر محور هم‌نشینی، می‌تواند مبتنی بر »قاعده‌افزایی« 
یا »قاعده‌کاهی« باش��د. به‌کمک فراین��د »قاعده‌افزایی«، او 
اثر خ��ود را به گونهؤ »نظ��م« نزدیک می‌کند و با اس��تفاده 
از »قاعده‌کاه��ی«، کلام خ��ود را مخیل می‌کن��د و به گونهؤ 
»ش��عر« نزدی��ک می‌ش��ود. این ن��کات را در نوش��ته‌های 

متعددی بارها و بارها تکرار کرده‌ام )صفوی، 1379(. ‌
تمام��ی این کاره��ا در قالب نظام زبان و برحس��ب »نیاز« 
خالق اثر صورت می‌پذیرد. او این نیاز را برحسب دانش 
برون‌زبان��ی‌اش تعیین می‌کن��د. این نیازها ی��ا ترکیبی از 
نیازها، او را به یک »موضوع« رس��انده است. »موضوع« 
کوتاه‌ترین زنجیرهؤ پاره‌گفتارهایی اس��ت که یک خواننده 
برای گزارش محتوای اثر ادبی به‌دس��ت می‌دهد. مس��لماً 
‌هر خواننده‌ای گزارش��ی خاص خود را به‌دس��ت می‌دهد 
که صرفاً برای زمان »حال« معتبر است. هربار که یک اثر 
ادبی را می‌خوانیم، برحس��ب دانش درون‌زبانی و دانش 
برون‌زبانی‌مان در آن زمان ح��ال، به تعبیر می‌پردازیم. 

71

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           71 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


این گزارش��ها نس��بت به یکدیگر، وجوه افتراق و اشتراک 
دارند. موضوع را برحس��ب وجوه اشتراک این گزارشها 
درنظر می‌گیریم، زیرا به خودآگاه جمعی خوانندگان متن 
نزدیک‌تر است. در چنین وضعیتی، می‌توان هرم فرضی 

زیر را برای یک اثر ادبی در نظر گرفت. 

نمودار بالا ش��کل آرمانی یک اثر ادبی را نش��ان می‌دهد. 
قاع��دهؤ این »هرم تحلیل« را نظام زبان تش��کیل می‌دهد که 
کارکردش مبتنی بر دانش درون‌زبانی ماس��ت. سه ضلع 
این هرم را سه نیاز انسان، یعنی همانا نیاز به امنیت، نیاز 
به رشد و نیاز به جفت‌یابی، تشکیل می‌دهند. کارکرد این 
اضلاع مبتنی بر دانش برون‌زبانی ماست. رأس این هرم 
را موضوع اثر تش��کیل می‌دهد. حرکت خالق اثر از رأس 
این هرم به‌س��مت پایین آغاز می‌ش��ود و حرکت خوانندهؤ 
اثر عکس این مسیر خواهد بود. خالق اثر ابتدا موضوع را 

درنظر می‌گیرد و سپس برحسب نیاز، به‌سراغ نشانه‌های 
نظام زبان می‌رود. این درحالی اس��ت که خوانندهؤ این اثر 
با گفتار او مواجه می‌شود و از راه نظام زبان از این هرم 
ب��الا می‌رود تا به موضوع برس��د. درواق��ع به‌همین دلیل 
اس��ت که با تعبیرها یا خوانشهای مختلف یک متن مواجه 
می‌ش��ویم، زیرا در میانهؤ این هرم، آنچه در ابتدا، یا بهتر 
بگوییم، در قاعدهؤ این هرم، اجتماعی بوده است به‌تدریج 
فردی می‌ش��ود. ولی به‌هرحال، این فردی‌ش��دن تا حدی 
پیش نمی‌رود که خوانش��های ما از زمین تا آسمان با هم 

فرق کنند.
گفتیم که این هرم، فرضی اس��ت و در شکل آرمانی خود 
ترس��یم ش��ده اس��ت. حتی س��ه‌ضلعی‌بودن این هرم در 
ش��رایطی واقعیت می‌یابد که از هر سه نیاز انسانی برای 
خلق موضوع اس��تفاده ش��ده باش��د. بنابراین، این‌که ما 
واقعاً با یک هرم سروکار داریم یا نه، اساساً مهم نیست؛ 
آنچ��ه در اینجا مهم اس��ت روش حرکت بر روی این هرم 

است که در مسیر و روند خلق اثر جلو می‌رود.
ابتدا باید بپرسیم که آفرینندهؤ یک اثر ادبی چگونه از نظام 
زبان اس��تفاده کرده است. در این مرحله است که باید به 
انواع »انتخاب«ها و »ترکیب«های »نشانه«ها توجه داشته 
باش��یم. مس��ئولیت ای��ن کار صرفاً برعهدهؤ زبان‌ش��ناس 
اس��ت، زی��را مطالعهؤ نظ��ام زبان ب��ه زبان‌شناس��ی تعلق 
دارد. س��پس باید به‌سراغ این پرسش برویم که خالق اثر 
برحس��ب چه نیاز یا نیازهایی به این آفرینش دس��ت زده 
است و سرانجام این‌که او چه موضوعی را آفریده است. 
پرس��ش عم��ده‌ای که در اینجا مطرح می‌ش��ود این اس��ت 

72

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

موضوع

دانش 
برون 
زبانی

دانش 
درون 
زبانی

نظام 
زبان

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           72 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


که به چ��ه دلیلی باید به نیازهای خال��ق اثر بپردازیم. هر 
خلق��ت ادبی به دلیل یا دلایلی صورت می‌گیرد: یکی دلش 
می‌گیرد و ش��عر می‌گوید؛ آن‌یکی عاشق شده و دست به 
قلم برده است؛ یکی از ش��رایطی عصبانی است؛ آن یکی 
می‌خواه��د نکت��ه‌ای را به دیگران آم��وزش دهد و.... این 
دلایل نامحدودند، ولی به‌هرحال، از فضای »انسان‌بودن« 
ما فراتر نمی‌روند، زیرا باید در محدودهؤ درک انسان باقی 
بمانند. در اینجاس��ت که می‌بینیم توجه به این سه نیاز تا 

چه حد در طبقه‌بندی این دلایل مؤثر است.
حال بای��د به نکته‌ای نیز توجه داش��ت و آن محدودهؤ کار 
زبان‌شناس است. بارها، دست‌کم برای شاگردانم، بر این 
نکته تأکید کرده‌ام که »مؤدب‌بودن«، »خوش‌اخلاق‌بودن«،‌ 
»معلم‌بودن«، »باسوادبودن«، »زبان‌شناس‌بودن« و اصلاً 
»آدم‌ب��ودن« م��ا را دیگران تعیی��ن می‌کنند. م��ا در تعیین 
ویژگیهایم��ان ب��رای جامعه هی��چ اختی��اری نداریم؛ فقط 
ش��واهدی را در اختی��ار جامعه قرار می‌دهی��م و دیگران 
برحسب این مس��تندات، دربارهؤ ما تصمیم می‌گیرند. من 
اگ��ر روزی هزار بار فریاد بزنم که زبان‌ش��ناس هس��تم، 
هی��چ تغییری در تصمی��م دیگران دربارهؤ خ��ودم نخواهد 
داش��ت. این ح��رف را بی‌دلیل نمی‌گوی��م و اتفاقاً معتقدم 
ک��ه دقیقاً به این نوش��ته مربوط اس��ت. من ب��رای این‌که 
»زبان‌ش��ناس« باشم، باید در این حوزه باقی بمانم. حتی 
اگر قرار باشد در حوزه‌ای دیگر سخن بگویم، باید معلوم 
ش��ود که »زبان‌ش��ناس« باقی مانده‌ام. دانش��ی که در آن 
تحصی��ل کرده‌ام به من اج��ازه نمی‌دهد به »خوب و بد« و 
»زش��ت و زیبا«ی متن بپ��ردازم. این دانش مرا به مطالعهؤ 

نظام زبان محدود می‌کند؛ و بنابراین، من فقط در مطالعهؤ 
قاعدهؤ آن هرم کذایی، اجازه دارم اظهارنظر »علمی« کنم. 
این‌ک��ه در فضای بالای این ه��رم بخواهم ادعایی کنم، به 
»زبان‌شناس��ی« ربط��ی ن��دارد. من در فض��ای بالای این 
قاعده،‌ صرفاً یک »اهل زبان«ام و به‌همین دلیل، هر ادعایی 
را بای��د با جامعهؤ زبانی مخاطب ادبیات محک بزنم. ما در 
»نقد س��اخت‌گرا«، در هر لحظه باید »س��اخت‌گرا«‌بودن و 

»زبان‌شناس«‌بودنمان را مدنظر داشته باشیم. 

73

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           73 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


74

احمدی، بابک. )1370(، ساختار و تأویل متن، تهران، نشر نی. 
بارت، رولان. )1383(، امپراتوری نشانه‌ها، ترجمهؤ ناصر فکوهی، تهران، نشرنی.

کالر، جی. )زیر چاپ(، شعرشناسی ساخت‌گرا، ترجمهؤ کورش صفوی، تهران، مینوی خرد. 
صفوی، کورش. )1379(،  از زبان‌شناسی به ادبیات، تهران، پژوهشگاه فرهنگ و هنر اسلامی.

قریب، ع. و دیگران. )1317(، دستور زبان فارسی، تهران، کتابخانهؤ مرکزی.

Avalle, D'A. S. (1973), “La sémiologie de la narrativité chez Saussure”, Essais de la théorie du texte, C. Bouazis (ed), 
Paris, Galilée.
Barthes, R. (1967), Systeme de la mode, Paris, Seuil.
Bloomfield, L. (1933), Language, New York, Holt.
Crystal, D. (2003), A Dictionary of Linguistics and Phonetics, Fifth ed. Oxford, Blackwell.
Culler, J. (1989), Structuralist poetics, London, Routledge. 
Derrida, J. (1967), L'Ecriture et la difference, Paris, Seuil.
De Saussure, F. (1916), Cours de Linguistique generale, Paris, payot. 
____________. (1967-1974), Cours de Linguistique generale, Rudolf Engler (ed), Wiesbaden, O. Harrassowitz.
Firth, J. R. (1957), Papers in Linguistics 1934-1951, London, Oxford University Press.
Harris, R. (2003), Saussure and his Interpreters, Edinburgh, Edinburgh University Press.
Jakobson, R. (1973), Main Trends in the Science of Language, London, Allen&Unwin
__________. (1960), “Linguistics and Poetics”, Style in Language, T. Sebeok (ed), Cambridge, MIT Press. 
__________. (1973), Questions de poetique, Paris, Seuil. 
__________. (1988), “Methaphoric and Metonymic Poles”, Modern Criticism and Theory, D. Lodge (ed). London, 
Longman.
Lepschy, G. C. (1970), A Survey of Structural Lingusitics, London, Faber and Faber.
Levi-Strauss, C. (1945), “L' analyse structurale en linguistique et en anthropologie”, Word.1.
Matthews, P. H. (2001), A Short History of Structural Linguistics, Cambridge, Cambridge University Press.
____________. (2005), The Concise Oxford Dictionary of Linguistics, Oxford, Oxford University Press.
Peirce, C. S. (1958), Collected papers, C. Hartshorne and p. Weiss (eds), Cambridge, Harvard University Press.
Piaget, J. (1968), Le structuralisme, paris, Persses Universitaires de France.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           74 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


تاریخ��ی  هوی��ت 
ساخت‌گرایی روس 

دکتر احمد پاکتچی
عضو هیئت علمی دانشگاه امام صادق
apakatchi@gmail.com

تاری��خ دریافت مقال��ه: 88/2/7
تاریخ پذی��رش نهایی: 88/3/26

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           75 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


76

»ساخت‌گرایی« عنوانی است برای نوعی طرز فکر دربارهؤ موضوع علوم انسانی که بیش از 
آن‌که با وجه جامعی شناخته شود، با فرد اجلای خود، سوسور و ساخت‌گرایی فرانسوی 
پیش  این پرسش  در روسیه،  اخیر  فکری سدهؤ  بر جریانهای  در مروری  شناخته می‌شود. 
الگوی  پیش‌قراولان  به‌عنوان  روس  زبان‌شناسان  تعیین‌کنندهؤ  نقش  به  توجه  با  که  روست 
در  ساخت‌گرا  اندیشهؤ  حد  چه  تا  چک،  ساخت‌گرایی  شکل‌گیری  در  روس  مهاجر  متفکران  سازندهؤ  نقش  و  سوسوری 
‌‌ـ لنینیسم در چه بستری امکان دوام یافته است. آن‌گاه  روسیه زمینه داشته و پس از حاکمیت ایدئولوژی مارکسیسم‌ 
که سخن از عصر فعالیت شکل‌گرایان است، هنوز عنوان ساخت‌گرایی پای به عرصه ننهاده و آن‌گاه که سخن از مابعد 

استیلای شوروی است، هیچ طرز فکری نمی‌تواند این نام را بر خود بنهد. 
آنچه پیجویی جریان ساخت‌گرا در روسیه را دشوار می‌سازد فاصله‌ای است که از اندیشهؤ سوسوری در عدم گریز از 
مطالعهؤ درزمانی و پویاانگاشتن ساختار و اهمیت‌دادن به خلاقیت فردی گرفته است. در مقالهؤ حاضر کوشش شده است 
تا نخست مؤلفه‌های ساخت‌گرایی با توجه به تحولات پساسوسوری بازکاوی شود و با پیجویی این مؤلفه‌ها در محیط 
روسیه، جریان ساخت‌گرایی روس بازشناخته گردد. در این کاوش، سخن از جریانهایی است که خود، خویشتن را با 

عناوینی دیگر خوانده‌اند و جز در دهه‌های اخیر از سوی ناظران، ساخت‌گرا خوانده نشده‌اند.

واژگان کلیدی:
ساختار، ساخت‌گرایی، روسیه، شکل‌گرایان، مورفولوژی، مکتب مسکو ‌ـ تارتو. 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           76 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


رومـ��ان  به‌گفتـ��هؤ  س��ـاخت‌گرایی 
یاکوبس��ن�، ی��ک مکت��ب، روش ی��ا 
رویک��رد نیس��ت، بلک��ه یک ش��یوهؤ 
 .)Jakobson, 1973( اندیشه اس��ت 
فرد اجلای س��اخت‌گرایی را به‌مثابهؤ 
یک عنوان باید در طرز فکر فردینان دوسوس��ور� در باب 
زبان جست‌وجو کرد و از مصادیق توسعه‌یافتهؤ آن، طرز 
فکر لوی‌استروس� دربارهؤ انسان‌شناسی و بارت� دربارهؤ 

نشانه‌شناسی است که همه 
مبن��ای اندیش��هؤ خ��ود را از 
اندیش��هؤ سوس��وری اله��ام 
گرفته‌اند. در همان روزگار 
از  برخ��ی  نی��ز  سوس��ور 

77

اندیشمندان در حوزه‌های مختلف رویکردی نزدیک به وی 
داشتند؛ از جمله باید امیل دورکم� را نام برد که در کتاب 
خود، صورته��ای عنصری در حیات دین��ی�، طرز فکری 
بس��یار نزدیک به سوس��ور را در حوزهؤ مفاهیم اجتماعی 
دنب��ال کرده اس��ت. این رومان یاکوبس��ن، زبان‌ش��ناس 
مهاجر روس بود که نخس��تین ب��ار در 1929م، اصطلاح 
س��اخت‌گرایی را برای طرز فکر سوس��ور و اندیشمندان 

.)Culler, 1998( نزدیک به او  به کار گرفت
در مجموع، مطالعهؤ ساخت‌گرایی اغلب برپایهؤ تبارشناسی 
طرز فکرهایی اس��توار شده است که به‌نوعی بازگشت به 
اندیشهؤ سوسوری دارند؛ گاه مانند لوی‌استروس به‌دنبال 
آن بوده‌اند تا الگوی سوس��وری در مطالعهؤ زبان را برای 
حوزه‌ای دیگر از دانشهای انسانی شبیه‌سازی کنند و گاه 
همچون زبان‌شناسان حلقهؤ پراگ و مکتب کپنهاگ، نسلی 

جدیدتر از اندیشهؤ سوسوری را ارائه کرده‌اند. 
برخ��ی در مق��ام تحلیل کوش��ش داش��ته‌اند ت��ا مهم‌ترین 
ویژگیه��ای این ط��رز فکر را صورت‌بن��دی کنند؛ از جمله 
یاکوبسن یادآور می‌ش��ود که در ساخت‌گرایی »صورت 
غیرمتحقق« بر »صورت متحقق«، و نظام جمعی بر ارادهؤ 
 .)Jakobson, 1973/Harland, 1994( فردی مقدم اس��ت
دیگر ویژگیها از این قرار است: در ساخت‌گرایی موضوع 
ام��ور  از  نظام��ی  مطالع��ه، 
ق��راردادی و نه نفس‌الامری 
اس��ت. در س��ـاخت‌گرایــی 
موضـ��وع مطالعـ��ه نوعـ��ی 
از واقعی��ت اس��ت و فراین��د 

مقدمه

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

1. Roman Jakobson
2. Ferdinand du Saussure

3. C. Levi-Strauss
4. R. Barthes

5. Émile Durkheim
6. Les formes élémentaires de la vie religieuse, 1912.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           77 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


78

مطالع��ه منجر به »علم« می ش��ود؛ به‌تعبی��ر دیگر، فرایند 
مطالعه توصیفی‌ـ‌ اکتشافی است و نه توصیه‌ای‌ـ‌ هنجاری. 
در دانشی متکی بر اندیش��هؤ ساخت‌گرا، موضوع انسانی 
همچ��ون موض��وع طبیع��ی مطالع��ه می‌ش��ود و قواعدی 
اس��توار تلقی می‌ش��ود که تنها باید آنها را ش��ناخت و با 
دانایی کنت��رل کرد. در س��اخت‌گرایی، مطالع��ه بر روی 
قوانی��ن زیرس��اختی و باثب��ات در زب��ان یا امر انس��انی 
مطل��ب دیگری اس��ت که چیرگ��ی کاربران ب��ر آن قوانین 
 در س��طح ناخودآگاه آنان قرار دارد و باید کش��ف ش��ود 

.)Harland, 1994/Margolis, 1998(
ت��ا آنج��ا که به روس��یه مربوط می‌ش��ود، یاکوبس��ن در 
بررسی ریش��ه‌های اندیشهؤ س��اخت‌گرا اشاره می‌کند که 
در آغ��از قرن بیس��تم، تفک��ر هوس��رل�، بازتاب‌یافته در 
کتابش، پژوهش��های منطقی�، به‌وی��ژه در بحث از »تمایز 
میان معنای خودبس��نده و وابس��ته و تلقی دس��تور ناب« 
در نضج‌گرفت��ن این ط��رز فکر جایگاهی بنیادی داش��ت، 
و ی��ادآور می‌ش��ود که وی ب��ا مطرح‌کردن دس��تورهای 
همگانی و پیش��ینی در مقابل تلقی غالب بر عصر خود که 
دستور باید صرفاً تجربی و پسینی باشد، زمینهؤ گسترش 
 زبان‌شناسی را در مسیر ساخت‌گرایی فراهم آورده بود 
)Jakobson, 1973: 14-15(. تأثی��ر اندیش��ه‌های آلمان��ی 

اندیش��ه‌ورزی  ب��ر فض��ای 
همواره  پدی��ده‌ای  روس��ی، 
دربـ��ارهؤ  و  اس��ت  آش��ــنا 
هوس��رل نی��ز همی��ن قاعده 
دراین‌ب��اره  اس��ت.  ج��اری 

به‌طور خ��اص باید گف��ت در اوایل ده��هؤ 1920، در حلقهؤ 
زبان‌شناسی مسکو این گوستاو اشپت�، فیلسوف و عالم 
هرمنوتیک و از ش��اگردان خاص هوسرل بود که این باب 
را در فلسفهؤ زبان روسی گشود و به‌دنبال کاربردی‌کردن 
مضامی��ن پژوهش��های منطقی در حوزهؤ زبان‌شناس��ی و 
ایجاد اصلاحات بنیادین در اندیش��هؤ وی، زمینهؤ پرداختن 
به دستور جهانی یا به‌تعبیر متأخرتر، ساخت‌گرایی را در 

.)Ibid( فضای روسیه فراهم ساخت
اندیش��هؤ سوس��وری ک��ه در محافل 
مدته��ا  ت��ا  گرف��ت،  ش��کل  غرب��ی 
به‌طور مش��خص به فضای روسیه 
معرف��ی نش��د و این در حالی اس��ت 
اندیش��هؤ برخاس��ته از محاف��ل  ک��ه 
روس��یه، در پراگ با اندیش��هؤ غربی 
درآمیخت و در ش��کل‌گرفتن س��اخت‌گرایی چک س��همی 
مؤث��ر ایف��ا ک��رد. ای��ن پیش‌زمینه اندیش��ه‌ای برخاس��ته 
در محیط روس��یه اس��ت که گاه از س��وی محققان روس 
اس��ت  ش��ده  خوان��ده  روس  س��اخت‌گرایی  غرب��ی،   و 
)Kusubov & Uspenski, 1974/Pike, 1979: 38(، ام��ا 
به‌نظر می‌رسد در مطالعهؤ تاریخ اندیشه در روسیه، لازم 
است تعریف و جایگاه دقیق‌تری برای آن جست‌وجو کرد 
و ش��اید مناسب باشد از آن 
با تعبیر »پیشاساخت‌گرایی« 
در  بروکم��ان  ش��ود.  ی��اد 
س��اخت‌گرایی،  مرحله‌بندی 
در  را  آن  تکوی��ن  مراح��ل 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

7. Edmund Husserl (1859-1938)
8. Logische Untersuchungen

9. Густав Шпет/Gustav Shpet (1878-1940)

زبان‌شناسی 
پیشاسوسوری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           78 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


79

.)Broekman, 1974( مسکو، پراگ و پاریس دانسته است
در روس��یه نی��ز، مانن��د آنچ��ه در فرانس��ه دی��ده ش��د، 
زبان‌شناس��ی یک��ی از حوزه‌ه��ای مهم ب��رای پیدایی این 
پیشاس��اخت‌گرایی بود. یکی از مهم‌ترین محافل مؤثر در 
این راس��تا، محفل شکل‌گرفته بر گرد بودوئن دکورتنه10، 
زبان‌ش��ناس لهس��تانی در قازان اس��ت که گاه ب��ا عنوان 
»مکتب قازان« ش��ناخته می‌شود. وی شخصیتی محوری 
اس��ت که زمینه‌ساز تحول در دانش زبان‌شناسی روسیه 
محس��وب می‌ش��ود و از س��وی یاکوبس��ن به‌عنوان یکی 
از پیش‌قراولان حرکت سوس��ور در زبان‌شناس��ی نوین 
معرف��ی ش��ده اس��ت )Jakobson, 1973: 22(. اندیش��هؤ 
فرانس��ه  زبان��ی  روش‌شناس��ی  از  برآین��دی  دکورتن��ه 
و اندیش��ه‌ورزی فلس��فی در آلم��ان ب��ود و ب��ا توج��ه به 
شخصیت محوری او در پیشاس��اخت‌گرایی روس، باید 
دانس��ت که این طرز فکر دارای چه خاس��تگاههای مبنایی 
بوده اس��ت. وی در مطالعهؤ زبان، برخلاف اسلاف خود، 
ص��ورت مکتوب زبان را کنار نهاد و صورت ش��فاهی را 
مبنای مطالعه قرار داد. با وجود این‌که چنین گردشی در 
مطالع��هؤ زبان و همراهی سوس��ور با وی در این گردش، 
به خودی خود با طرز فکر س��اخت‌گرا مرتبط اس��ت، این 
ارتب��اط زمانی آش��کارتر می‌ش��ود که توجه ش��ود زبان 
ش��فاهی تنها به‌صورت هم‌زمانی اس��ت که امکان مطالعه 

دارد و مطالع��هؤ هم‌زمان��ی نوع��ی از 
مطالعه اس��ت که ش��یوه‌های پیشین 
زبان‌شناس��ان در محاف��ل تطبیق��یـ‌‌ 
‌تاریخی خ��ود ام��کان پرداختن بدان 

را نداش��ت. درحالی‌که اس�الف دکورتنه بر کشف قواعد 
تغیی��ر در تاریخ زبان متمرکز بودند، وی فهم س��ازوکار 
کارک��رد زبان را ه��دف مطالعهؤ زبان‌شناس��ی دانس��ت. 
توج��ه به کارک��رد زب��ان الزام��اً به‌معنای س��اخت‌گرایی 
نبود، ولی قدرمس��لم جداش��دن از طرز فکر تاریخی بود 
و با س��اخت‌گرایی نیز س��ازگاری کافی داشت. دکورتنه 
در مطالعهؤ زبان بر ویژگیهای آوایی تکیه‌ای خاص داشت 
و به‌خصوص در زمینهؤ تدوین ویژگیهای آوایی زبانهای 
اسلاوی کوشید. توجه به سطح آوایی زبان به‌جای سطح 
نحوی که نزد اس�الف او معمول بود، خود نش��انی دیگر 
از آن اس��ت ک��ه وی به‌دنب��ال آن بود تا با تکی��ه بر آنچه 
بیش��تر در صورت شفاهی زبان مطرح بود، به سازوکار 
کارک��رد زبان بپردازد و بکوش��د تا نظ��ام حاکم بر آواها 
را کش��ف کند. توجه به اموری چ��ون آمیزش بینازبانی، 
ن��گاه تحول��ی به زب��ان، ک��ه در مطالعهؤ زبان ک��ودکان و 
مقایس��هؤ آن با زبان بزرگ‌س��الان دیده می‌شود، و تأثیر 
ساختار زبانی بر جهان‌بینی، از جمله ویژگیهایی است که 
پیشاس��اخت‌گرایی دکورتنه را از ساخت‌گرایی سوسور 
متمایز می‌کند و در مقابل ایس��تایی س��اختار سوس��ور، 
تصوی��ری از س��اختارهای پویا به‌دس��ت می‌ده��د که در 
بازنگ��ری س��اخت‌گرایی در محاف��ل غرب��ی دهه‌های بعد 
.)Jakobson, 1960/Jakobson, 1973: 27( به‌چشم می‌آید
یک��ی از همفکران و همکاران جوان‌تر 
دکورتنه و پیوس��تگان ب��ه حلقهؤ وی 
ک��ه او نی��ز زبان‌شناس��ی لهس��تانی‌ـ‌ 
روس محس��وب می‌ش��ود، میکولای 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

10. Baudouin de Courtenay, 1845-1929

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           79 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


کروشفسکی11 است. او با وجود آن‌که عمر زیادی نکرد، 
نام��ی ماندگار در زبان‌شناس��ی روس��ی از خود بر جای 
نه��اد، تا آنجا که یاکوبس��ن ن��ام او را در کن��ار دکورتنه 
به‌عن��وان یکی از پیش��گامان زبان‌شناس��ی نوین پیش از 
سوسور آورده است)Jakobson, 1973: 17, 22(. شاید 
بیراه نباش��د اگر گفته ش��ود برخی از اندیش��ه‌های مبهم 
نزد دکورتنه، از س��وی کروشفس��کی به‌طور واضح‌تری 
صورت‌بندی شده اس��ت و از همین روست که تصویری 
بسیار نزدیک به زبان‌شناسی ساخت‌گرای سوسور نزد 
کروشفس��کی - البته چند دهه پیش از او - دیده می‌ش��ود. 
توج��ه دکورتنه به س��طح آوای��ی در مطالعهؤ زب��ان، نزد 
کروشفسکی به تأسیس نظریهؤ »فونم«12 منجر شده است 
که مبنای آواشناسی ساخت‌گراست. کروشفسکی تأکید 
داش��ت که اصوات زب��ان به‌مثابهؤ وجودهایی س��اختاری 
و ن��ه پدیده‌هایی فیزیکی تحقق دارن��د و همین وجودهای 
س��اختاری را فون��م نامیده اس��ت؛ نظریه‌ای که در س��ال 
1895 در کتاب��ی به زب��ان آلمانی با عنوان جس��ت‌وجوی 
نظریه‌ای برای جانش��ینیهای آوایی13 مطرح شد. با وجود 
آن‌که این تأملات کروشفسکی خود در راستای تمرکز بر 
مطالعهؤ هم‌زمانی زبان بود، در افکار وی مس��تقیماً نیز بر 

مسئلهؤ مطالعهؤ هم‌زمانی زبان تأکید شده بود.
این‌که زبان‌شناسی  بر  تکیه 
جن��س  از  مطالع��ه  نوع��ی 
»علم« اس��ت، به‌همان اندازه 
که موجب هیجان سوس��ور 
س��ـوی  از  بـ��ود،  ش��ــده 

کروشفسکی نیز طرح و دنبال می‌شده است؛ از جمله وی 
در مکاتب��ه‌ای با کورتنه، ضرورت علم��ی جدید و کلی‌تر 
ب��رای توصی��ف دقیق زب��ان را گوش��زد کرده ب��ود. این 
دانش از دید کروشفس��کی برمبنای فلسفهؤ پدیدارشناسی 
اس��توار بود و او مبان��ی زبان را پدیدارشناس��انه درون 
زب��ان و ن��ه در ارتب��اط ب��ا واقعیات خارجی جس��ت‌وجو 

.)Jakobson, 1960/Radwańska, 1994( می‌کرد
این‌که کروشفسکی در مطالعهؤ زبان، جایگاه فرد سخنور 
را فرومی‌کاست، او را بسیار به اندیشهؤ سوسور نزدیک 
س��اخته است. کروشفس��کی در مطالعهؤ خود به »ویژگی 
ناخ��ودآگاه« در فرایندهای زبانی توجهی خاص داش��ت 
و در بررس��یهایش بیشتر منطق زبان و همگانیهای زبان 

مبنای کاوش بود.
یک��ی از ویژگیه��ای برجس��ته در س��اخت‌گرایی توجه به 
رواب��ط جانش��ینی در تعام��ل با روابط هم‌نش��ینی اس��ت 
ک��ه م��ورد توج��ه کروشفس��کی در مطالع��هؤ زب��ان قرار 
گرفته و او را بدین س��مت س��وق داده اس��ت ک��ه عملیات 
زای��ای زب��ان را مبتن��ی ب��ر دو گون��ه رابط��ه: گزینش و 
ترکی��ب بدان��د Radwańska, 1994(14(؛ اندیش��ه‌ای ک��ه 
در س��دهؤ بعد از س��وی یاکوبس��ن در قطبهای اس��تعاره 
.)Jakobson, 1956: 76-82( ش��د  تکمی��ل  مج��از15  و 

از  س��خن  در  س��رانجام 
روس،  پیشاس��اخت‌گرایی 
باید از فیلیپ فورتوناتوف16 
یاد کرد که او نی��ز تأثیراتی 
از دکورتنه پذیرفته بود، اما 

80

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

11. Mikolay Kruszewski (1851-1887)
12. phonem

13. Versuch einer Theorie phonetischer Alternationen
Jakobson, 1973: 25 :14. برای سوسور، نک

15. The Metaphoric and Metonymic Poles
16. Филипп Ф. Фортунатов/Filipp F. Fortunatov  

(1856-1925)

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           80 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


81

در مکتب، فردی مس��تقل به‌ش��مار می‌رفت. اندیش��ه‌های 
او در فلس��فهؤ زب��ان بیش از همه نزدیک ب��ه افرادی چون 
گوستاو اشپت بود که با مکتب شکل‌گرایان روس نزدیک 
ب��ود. فورتوناتوف خود بنیان‌گذار مکتبی در مس��کو بود 
ک��ه گاه از آن با عنوان »مکتب زبان‌شناس��ی ش��کل‌گرای 
مسکو« و گاه به‌اختصار »مکتب فورتوناتوف« یاد می‌شد. 
یاکوبسن نیز به تمایز مکتبی او نسبت به دکورتنه تصریح 

.)Jakobson, 1973: 12( کرده است
آنچ��ه دکورتنه ب��ا عنوان فهم س��ازوکار کارک��رد زبان 
به‌عن��وان ه��دف مطالع��هؤ زبان‌شناس��ی مط��رح می‌کرد 
در آم��وزهؤ فورتونات��وف به‌عن��وان مورفول��وژی زبان 
مطرح ش��د که البته آن را باید به‌معنایی بس��یار وسیع‌تر 
درنظ��ر  بع��د  دهه‌ه��ای  در  مصطل��ح  مورفول��وژی  از 
گرف��ت. مورفول��وژی در اصطلاح��ی ک��ه فورتوناتوف 
ب��ه‌کار می‌ب��رد، مطالع��هؤ اندام��واره‌ایِ س��طوح مختلف 
ای��ن  آغ��از می‌ش��د.  آواه��ا  مطالع��هؤ  از  و  ب��ود  زب��ان 
در  پ��روپ17  مورفول��وژی  ب��ا  کام�الً  مورفول��وژی 
در  ش��کل‌گرایان  مورفول��وژی  و  روایـت‌شــناس��ـــی 
 نقد ادبی قابل مقایس��ه بود و خاس��تگاهی واحد داش��ت 

.)Beresin, 1980/Zhuravlëv, 1990(
در بازگشت به زبان‌شناسی فورتوناتوف باید گفت وی به 

رابطه‌ای دوسویه میان فکر و 
زبان باور داشت. از دیدگاه 
او، فکرک��ردن جز ب��ا زبان 
امکان‌پذیر نیس��ت و به‌همان 
ان��دازه، زب��ان نی��ز چی��زی 

جز اندیش��هؤ تبلوریافته در قالب نمودهای زبانی نیس��ت. 
دیدگاه فورتوناتوف دربارهؤ رابطهؤ زبان و فکر، آن‌گاه که 
با دیدگاه الکساندر پاتبنیا18 دربارهؤ ادبیات و هنر مقایسه 
شود، رابطهؤ ادبیات و زبان را در باور اندیشمندان روس 
در آن روزگار روش��ن‌تر می‌سازد. پاتبنیا و همفکران او 
باور داش��تند که هنر و ادبیات فکرکردن با ایماژها اس��ت 
و فورتونات��وف و همفکرانش ب��ر این تلقی بودند که زبان 
فکرکردن با الفاظ است. اما همین طرز فکر، فورتوناتوف 
را ب��دان س��مت س��وق داد که از الف��اظ تلق��ی‌ای جز تلقی 
معمول نزد پیش��ینیان داشته باشد. اگر زبان فکرکردن با 
الفاظ اس��ت و اگر زبان و فکر چنین رابطه‌ای دوس��ویه با 
یکدیگر دارند، پس برخلاف تلقی رایج، لفظ تحققی صوتی 
در دنی��ای فیزیک نیس��ت، بلکه امری اس��ت در همان دنیا 
که فکر متعلق به آن اس��ت. بر این پای��ه، این ویژگی مهم 
س��اخت‌گرایی که تقدم »صورت غیرمتحقق« بر »صورت 
متحق��ق« اس��ت، در اندیش��هؤ فورتوناتوف قاب��ل پیجویی 
اس��ت. ای��ن تفکر بس��یار نزدیک به اندیش��هؤ سوس��وری 
در این باره اس��ت که وظیف��هؤ زبـــان‌شناس��ــی مطالـعهؤ 
صورت غیرمتحقق لفظ در وضعیت پیش��ینی آن است که 
بعدها در نظریهؤ گلوس��ماتیک19 یلمس��لف20 صورت کمال 

.)Beresin, 1980/Zhuravlëv, 1990( پذیرفت
قدرشناس��ی‌ای  وج��ود  ب��ا 
ک��ه یاکوبس��ن از دکورتن��ه 
داش��ت،  کروشفـس��کی  و 
بای��د گف��ت  کلـ��ی  به‌طـ��ور 
ب��ود  فورتوناتـ��وف  ایـ��ن 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

17. Vladimir Propp (1895-1970)
18. Alexandr Potebnya

19. glossematic
20. L. Hjelmslev

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           81 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


روس��ی« باش��د، اما چ��راغ آن در روس��یه به خاموش��ی 
.)Erlich, 1981: 135( گرایید

خاس��تگاههای  از  یک��ی  بی‌ش��ک 
پراگ��ی  ‌ـ  روس��ی‌  س��اخت‌گرایی 
اندیش��ه‌های مکت��ب  بایـ��د در  را 
شکل‌گرای روس با دو شاخهؤ آن، 
یعنی حلقهؤ زبان‌شناسی مسکو25، 
و انجم��ن زبان ادبی س��نت‌‌پترزبورگ با ن��ام اختصاری 
»اوپویاز«26 جست‌وجو کرد که کمتر از دو دهه، گروهی از 
زبان‌شناسان و نقادان ادبی را گرد هم آورده بود. یکی از 
تأثیرگذارترین این نظریه‌پردازان، ویکتور اشکلوفسکی27 

از حلقه اوپویاز در سنت‌پترزبورگ است. 
در حیطهؤ نقد ادبی، در محافل روس��یه در فاصلهؤ سالهای 
1915ـ1930 موج��ی برآم��د ک��ه به »ش��کل‌گرایی روس« 
ش��هرت یاف��ت و طرز فکری خ��اص را در نقد ادبی مطرح 
می‌ک��رد ک��ه دس��ت‌کم برخ��ی از مهم‌تری��ن مؤلفه‌ه��ای 
س��اخت‌گرایی را دارا ب��ود. با وجود آن‌ک��ه صاحبان این 
نظری��ه بعده��ا نام ش��کل‌گرا را بر خود پذیرفتن��د، اما در 
بحبوحهؤ فعالیتش��ان، رویکرد خود را نسبت به متن ادبی 
»مورفولوژی« می‌خواندند؛ همان تعبیری که در رویکرد 

فورتوناتوف به سطوح مختلف زبان دیده می‌شد.
روس  ش��کل‌گرای  محاف��ل 
در  را  »فرم«‌ه��ا  جای��گاه 
ادبی��ات به‌نح��وی بررس��ی 
کردند ک��ه دو ویژگ��ی نگاه 
تق��دم  یعن��ی  س��اخت‌گرا، 

82

که حلقهؤ اتصال زبان‌شناس��ی پیشاسوس��وری روس��یه 
ب��ه زبان‌شناس��ان روسـ‌ پراگ��ی مانن��د تروبتس��کوی21 
و یاکوبس��ن ب��ود و مبان��ی س��اخت‌گرایی در ح��د قاب��ل 

ملاحظه‌ای در آموزهؤ او شکل گرفته بود.
در ب��رآوردی کل��ی درخص��وص زبان‌شناس��ی روس با 
ه��ر دو گرایش آن در دهه‌های انتقال از س��دهؤ نوزدهم به 
بیستم، باید گفت زبان‌شناسی روس از همان آغاز، اتکای 
ویژه‌ای بر مبانی فلس��فی ـ به‌خصوص پدیدارشناس��ی22 
هوس��رل ـ  داش��ته و همی��ن ام��ر زمینهؤ هش��یاری آن را 
دربارهؤ ویژگیهای فرهنگی زبان فراهم آورده اس��ت. این 
همان نکته‌ای اس��ت که یاکوبسن با عبارتی کوتاه و عمداً 

پیچیده در رسالهؤ روندهای بنیادین آورده است: 
»روند س��اخت‌گرای زبان‌شناس��ی همگانی که در اواخر دههؤ 
1920 و اوای��ل ده��هؤ 1930 ریش��ه گرف��ت، چنان‌ک��ه امروزه 
مج��دداً ثابت ش��ده، نس��بت ب��ه فلس��فه بیگانه بوده اس��ت، 
درحالی‌که پیش��گامان جهانی این جنبش به‌واقع رابطهؤ مؤثر و 
نزدیکی با پدیدارشناس��ی هوس��رل و اندیشهؤ هگل داشته‌اند« 

.)Jakobson, 1973(
دس��تاوردهای  از  ب��رآوردی  در  ارلیــ��خ23  ویکتــــ��ور 
شــکل‌گرایان روس، به برخی از آثار آنان اشاره می‌کند 
که به فراموش��ی سپرده شده‌اند. از جمله وی به بیانیه‌ای 

و  تینیان��وف24  از  مش��ترک 
یاکوبس��ن اش��اره می‌کند و 
یادآور می‌شود که مضمون 
می‌توانس��ت  بیانی��ه  ای��ن 
»س��اخت‌گرایی  طلای��ه‌دار 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

25. Moscow Linguistic 
Circle
26. Опояз/Opoyaz
27. Victor Shklovski

21. Nikolai Trubetzkoy
22. phenomenology

23. Victor Erlich
24. Tynyanov

زمینهؤ 
ساخت‌گرایی نزد 
شکل‌گرایان روس

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           82 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


»صورت غیرمتحقق« ب��ر »صورت متحقق«، و تقدم نظام 
جمع��ی ب��ر ارادهؤ ف��ردی، در آن دیده می‌ش��د و بر همین 
پای��ه، برخ��ی به‌وض��وح صورت‌گرای��ی روس را مقدمهؤ 

 .)Schleifer, 1992 ًساخت‌گرایی انگاشته‌اند )مثلا
اما زایش س��اخت‌گرایی در حوزهؤ نقد ادبی و امکان ادامهؤ 
حی��ات طولان��ی آن، نه مرهون مبنای فلس��فی یادش��ده، 
بلک��ه مرهون نوع��ی خودآگاهی نس��بت به فرمها اس��ت 
که در ح��وزهؤ آفرینش ادبی پدید آم��ده و این خودآگاهی 
نس��بت به فرمها، به‌ش��دت آفرینش��های س��دهؤ بیستم را 
تحت‌الش��عاع قرار داده بود. از همین روست که نقد ادبی 
معاصر ـ به‌ویژه در حوزهؤ روس��یهـ به‌نحوی رش��د کرده 
ک��ه بیش��تر پاس��خ‌گوی آفرینش��های ادب��ی پدیدآمده در 
همین گفتمان اس��ت و کمتر برای نقد و تحلیل آفرینشهای 
کلاسیک، یا آفرینشهای معاصر غیرپایبند به این گفتمان 
کفایت نش��ان داده اس��ت.  هم از این روس��ت که ریچارد 
هارلن��د به‌هن��گام بح��ث از حیطهؤ موس��ع س��اخت‌گرایی، 
ک��ه خ��ود آن را »ابرس��اخت‌گرایی« خوانده، به‌درس��تی 
نق��د ادبی صورت‌گ��رای روس و به‌م��وازات آن نقد نوی 
آنگلوساکس��ون را ب��ا همی��ن اس��تدلال از مباح��ث خود 
کن��ار نهاده اس��ت، درحالی‌که تعلق کل��ی آن را به حوزهؤ 

.)Harland, 1994( ساخت‌گرایی تأیید کرده است
از حیث تاریخ، باید توجه داش��ت که نخس��تین پیشتازان 
ساختارگرایی فرانسوی، همچون دوسوسور و دورکم، 
در زم��ان تألی��ف رس��اله‌های اشکلوفس��کی در 1917، 
هن��وز آن اندازه ش��ناخته نش��ده بودند که اف��کار آنان بر 
محیط روس��یه تأثیر گ��ذارد. درواقع اثری چون نوش��تهؤ 

اشکلوفسکی را باید از آثاری موازی تلقی کرد که شاخص 
س��اخت‌گرایی بومی روسیه اس��ت. این در مکتب پراگ و 
اوج درخش��ش آن در س��الهای 1926-1939 است که دو 
موج س��اخت‌گرایی از فرانسه و روس��یه با یکدیگر تلاقی 

کرده و ساخت‌گرایی چک را به‌وجود آورده است.
در بازگشت به محوری‌ترین اندیشهؤ شکل‌گرایان روس، 
باید گفت برای اندیشمندان این مکتب، فرم )صورت‌(های 
ادبی موضوعی بود که می‌توانست و می‌بایست موضوع 
مطالعه‌ای مستقل باش��د، بدون آن‌که متن ادبی براساس 
پیوس��تگیهایش ب��ا زندگ��ی مؤل��ف ی��ا باف��ت اجتماعی و 
فرهنگ��ی تحلی��ل ش��ود. برپای��هؤ نگاه��ی س��اختاری ب��ه 
خودبس��ندگی ادبیات، اشکلوفس��کی آثار هنری را نه در 
بافت اجتماعی، که در بافت پیشینهؤ ادبی معنادار می‌یابد. 
او دراین‌باره به‌عنوان قاعده‌ای کلی، بیان می‌کند: »هر اثر 
هنری در برابر یک پس‌زمین��ه و در همراهی با دیگر آثار 
هنری قابل درک اس��ت. صورت اثر هن��ری در ارتباطش 
ب��ا دیگر صورتهای��ی که پیش‌تر وجود داش��ته‌اند تعریف 
می‌ش��ود« )Shklovski, 1917(. ای��ن ط��رز فک��ر نه‌تنه��ا 
تاریخ ادبیات را دس��تخوش تحول س��اخته و مورخ ادبی 
را موظ��ف کرده اس��ت تا صورتهای ادبی را در مقایس��هؤ 
زمانی توصیف کند، بلکه نقاد ادبیات را نیز وادار ساخته 
است تا هر واقعهؤ ادبی را در بافتاری تاریخی بررسی کند 

.)Levchenko, 2001(
این واقعیت که ادبیات بسیار بیش از زبان درگیر خلاقیت 
اس��ت و بس��یار کمتر از آن دربند تقلی��د و تکرار، موجب 
ش��ده اس��ت تا در نگاه ش��کل‌گرایان، س��اختارهای ادبی 

83

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           83 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


همواره در تعادلی میان نوآوری و پیروی دیده ش��وند و 
ارزش ادبی آنها براس��اس برآیند ای��ن دو ویژگی متقابل 
در آنها س��نجیده ش��ود. ش��کل‌گرایان این نگاه خود را با 
الهام‌گیری از اندیشه‌های انسان‌شناسی سنت‌پترزبورگ 
و در رأس آن ایوان گرفس28 در تمایزنهادن میان فرهنگ 
نخبگان و فرهنگ عامه کمال بخش��یدند و دو گونه ترکیب 
کلامی را در تقابل با یکدیگر قرار دادند: ترکیبی روزمره 
ک��ه اتکای آن ب��ر تکرار و پیروی اس��ت؛ و ترکیب کلامی 
هنرمندان��ه و حاص��ل فعالی��ت نخب��گان که ات��کای آن بر 
نوآوری و خلاقیت اس��ت. اشکلوفس��کی، ب��ر پایهؤ همین 
تناس��ب تقابلی، یکی از مهم‌ترین وجوه تفاوت میان کلام 
هنرمندان��ه و کلام روزمره را »دشوارس��ازی«29 موجود 
در گونهؤ نخس��ت می‌دانس��ت و باور داشت که زبان شعر 
زبان��ی اس��ت ک��ه عامدان��ه در آن عناصر دشوارس��از و 
 .)Shklovski, 1917: 29( غری��ب به‌کار گرفت��ه می‌ش��ود
این تلقی هستهؤ نظریهؤ »آشنایی‌زدایی«30 نزد اشکلوفسکی 
اس��ت که اوج نظریه‌پردازی ش��کل‌گرایان ش��ناخته شده 

 .)Shklovski, 1917( است
افزون بر مباحث شعرشناس��ی و بوطیقا، روایت‌شناسی 
نی��ز از مباح��ث م��ورد توج��ه در محافل ش��کل‌گرا بود و 
ویژگیـــه��ای س��ـــاخت‌گرا در روایت‌شناس��ی آنان نیز 
دی��ده می‌ش��د. ب��از اشکلوفس��کی در یک��ی از مهم‌تری��ن 
نوش��ته‌های خود با عن��وان دربارهؤ نظریهؤ نث��ر مباحثی را 

دربارهؤ ماهیت داستان مطرح ساخته 
است که در مقایسه با روایت‌شناسی 
در  غرب��ی،  اروپ��ای  س��اخت‌گرای 

 Shklovski,(بسیاری از مضامینش نوعی پیشدستی است
1925(. ف��ارغ از تق��دم زمان��ی اشکلوفس��کی نس��بت ب��ه 
س��اخت‌گرایان غرب��ی، در بن‌مای��هؤ نظری��ه قراب��ت قابل 
ملاحظه‌ای به س��اخت‌گرایی دیده می‌شود. اشکلوفسکی 
با پیش‌کش��یدن این اصل که مؤلف س��اختار داستانش را 
بیش��تر براس��اس اصول هنری طراحی می‌کن��د تا تقلید31 
واقعیت، روش��ی نو برای اندیش��یدن دربارهؤ داس��تان و 
نق��اط عطف آن به‌دس��ت داده که تحلیل‌گر را از مقایس��هؤ 
داستان با واقعیت آزاد ساخته است، اما کنارنهادن تقلید 
واقعیت از دیدگاه اشکلوفس��کی، بدان معنا نیست که وی 
اساس��اً عنصر تقلید را در روایت منتفی دانس��ته اس��ت؛ 
آنچه منتفی اس��ت تقلید واقعیت اس��ت، بدون آن‌که تقلید 
از داستانهای دیگر و تکرار فرمهای داستانی منتفی بوده 
باش��د. از نگاه اشکلوفسکی، حرکت‌کردن در قالب رابطهؤ 
تعادل��ی میان نوآوری و پیروی، نه‌تنها در ش��عر، که در 

روایت نیز کاملاً مصداق دارد. 
پرورش این اندیش��ه و بسط تناسب تقابلی میان نوآوری 
و پیروی در روایت را می‌توان در مطالعهؤ سطوح داستان 
بازجس��ت. مهم‌تری��ن دس��تاورد ش��کل‌گرایان در تاریخ 
روایت‌شناس��ی، تمایزی است که میان فابولا و سوژت32 
)طرح و داس��تان( در تحلیل روایت قائل شده‌اند؛ تمایزی 
که می‌توانس��ت جهش��ی در روایت‌شناس��ی پدید آورد و 
زمینه‌ساز رش��د روایت‌شناسی ساخت‌گرا توسط پروپ 
و بعد گرمس33 باشد. اگرچه در نگاه 
ب��دوی، تلق��ی آن ب��ود ک��ه در تحلیل 
روایت، فابولا ساحت پیروی و سوژت 

84

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

28. Ivan Grevs
29. затруднение/zatrudnenie

30. ostronenie/defamiliarization
31. mimesis

32. fabula & syuzhet

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           84 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


ساحت نوآوری باشد، اما الگوی شکل‌گرا به‌خوبی نشان 
می‌دهد ک��ه فابولا و س��وژت مانند س��طوح تحلیل زبان، 
تنها دو سطح تحلیل برای روایت‌اند. مؤلفه‌های فرمی در 
هر دوی آنها دیده می ش��ود و در هر دو س��طح می‌توان 
تعادل میان نوآوری و پیروی را جست‌وجو کرد، هرچند 
 Erlich,( مجال نوآوری در سوژت فراهم‌تر از فابولاست
202-200 :1981(. او اس��تفاده از آش��نایی‌زدایی ب��رای 
ایج��اد ارزش هنری را از بوطیقای اشکلوفس��کی گرفته و 

در حوزهؤ روایت چنین بسط داده است: 
»ش��گردها زاده می‌ش��وند، زندگ��ی می‌کنند، پیر می‌ش��وند و 
می‌میرن��د. هرچه کاربرد آنه��ا خودکارتر ش��ود، از کارآمدی 
فهرس��ت  در  نمی‌توانن��د  دیگ��ر  و  می‌کاه��د  تأثیرش��ان  و 
فن��ون قابل‌قب��ول، جای��ی داش��ته باش��ند. ب��رای پیش��گیری 
از آن‌ک��ه فن��ون مکانیک��ی ش��وند، ش��گردهای ت��ازه ب��ا معنا 
.)Harland, 1994: 151( اس��ت«  بایس��ته  ن��و  کارک��رد  و 

با وجود محوریت تقابل میان نوآوری و پیروی در اندیشهؤ 
ش��کل‌گرایان روس و بازگش��تن این تقابل به معیارهایی 
چون روزمرگی و خودکارش��دگی، آنچه از آش��نابودگی 
یا غریب‌بودگی برای ش��کل‌گرایان اهمیت داشت آشنایی 
و غراب��ت درون نظام ادبیات و مربوط به ش��کلهای ادبی 
بود، نه آش��نایی و روزمرگی و خودکارشدگی و جامعهؤ 
واقع��ی بیرون از ادبیات. اشکلوفس��کی در تعبیری که در 
مقام تبیین این اندیشه آورده است، می گوید: »شکل نو نه 

به قصد بیان محتوای نو، که به قصد 
تغییردادن شکل کهنه‌ای پدید می‌آید 
ک��ه عم��ر آن درازت��ر از س��ودمندی 

ارزش هنری‌اش گش��ته است« )Shklovski, 1925(. تمام 
سخن دربارهؤ شکلهاست، نه محتوا، و مسئلهؤ آشنابودگی 
ی��ا غرابت نیز مح��دود به دنیای ش��کلها و دنی��ای درون 
ادبیات است و همین ویژگی است که اندیشهؤ شکل‌گرایان 
روس را به‌عن��وان گونه‌ای مقدم بر س��اخت‌گرایی مطرح 

ساخته است.
ای��ن نکت��ه ک��ه ش��کل‌گرایی، نام��ی خودخوان��ده ب��رای 
شکل‌گرایان روس نبود و آنان ترجیح می‌دادند که اندیشهؤ 
خود را »مورفولوژی« بنامند، نش��ان‌دهندهؤ آن اس��ت که 
اندیشمندان این مکتب موضوع مطالعهؤ خود ـ یعنی ادبیاتـ 
را ب��ا تمامیت آن یا با محدودس��اختن موضوع مطالعه به 
س��احتهایی از فعالیت ادبی، اندامواره‌ای می‌انگاشتند که 
می��ان اجزای آن رابط��ه‌ای اندامی34 وج��ود دارد، همانند 
آنچه نزد زبان‌شناس��ان پیرو دکورتنه نیز دیده می‌ش��د. 
در واق��ع آنچه ش��کل‌گرایان ب��ا اس��تفاده از واژهؤ کلیدی 
»فرم« بدان پرداختند در معنای عمیق خود ناظر به مفهوم 
»م��ورف« )جزء اندامی( بود ک��ه وام‌گرفته از اصطلاحات 

علم پزشکی و تشریح بود.
ولادیمی��ر پ��روپ، روایت‌ش��ناس روس نیز که اندیش��هؤ 
ش��کل‌گرایان روس را در تحلی��ل داس��تانهای فولکلوری 
به‌کم��ال رس��اند، عن��وان مورفول��وژی را ب��رای مطالعهؤ 
خ��ود برگزیده اس��ت. ویژگیهای مورفول��وژی پروپ را 
بای��د در پیوند با مورفولوژی آنتی آرن��ه35 دریافت که او 
نیز داعی��ه‌دار مورفول��وژی فولکلور 
ب��وده اس��ت. پ��روپ در نق��د آرن��ه، 
مهم‌ترین اش��کال نظری��هؤ او را در آن 

85

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

33. A.J. Greimas
34. organic

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           85 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


می‌بین��د ک��ه آرنه ب��ه مطالع��هؤ بن‌مایه‌ها، ب��دون توجه به 
کارکرد آنها در داس��تان، می‌پردازد و خود، این کارکرد 
را درنظر می‌گیرد. پروپ داستانها را براساس طرحهای 
اساسی یا کارکردهای اساس��ی تحلیل می‌کند و کوشش 
دارد ت��ا عناص��ر درگیر در داس��تانهای عامیانه روس��ی 
را ب��ه س��اده‌ترین عناصر روای��ی غیرقاب��ل تقلیل کاهش 
ب��ر  نقده��ای وارد  از مهم‌تری��ن   .)Propp, 1928( ده��د 
نظریهؤ پروپ نیز آن اس��ت که وی با خودبسنده‌انگاش��تن 
مؤلفه‌ه��ای روای��ی، ملاحظات کلام��ی و برخی جنبه‌های 
دیگ��ر چ��ون لح��ن، موقعی��ت و ش��خصیت را در تحلی��ل 
داستانها نادیده گرفته است. لوی‌استروس، برجسته‌ترین 
ش��خصیت در انسان‌شناس��ی س��اخت‌گرا، کتاب پروپ، 
ریخت‌شناس��ی قصه‌ه��ای پری��ان، را به نق��د گرفته و آن 
را به‌عن��وان نمون��ه‌ای ش��اخص ب��رای ناتوان��ی رویکرد 
 ش��کل‌گرا و توانمندی رویکرد س��اخت‌گرا برگزیده است 
)Levi-Strauss, 1976(؛ گوی��ی او ش��کل‌گرایی را نقط��هؤ 
مقابل ساخت‌گرایی می‌دیده است. برداشت لوی‌استروس 
از س��اخت‌گرایی کشف قوانین زیربنایی و باثباتی بود که 
هر فعالیت ذهنی در پس خود داشت و در سطح ناخودآگاه 
قرار می‌گرفت )Margolis, 1998( و این دقیقاً همان است 
که پروپ را به‌س��بب دست‌نیافتن به آن در کتابش تخطئه 
کرده اس��ت. انتظار او از یک س��اخت‌گرا آن بود که ذهن 
انس��انی را وج��ودی عینی ف��رض کند، ب��ه کاوش در آن 

الگ��وی  قال��ب  در  را  آن  و  بپ��ردازد 
ساختاری تعریف‌شده‌ای با تغییرات 
در شمار اندکی از عناصر به‌صورت 

ماتریس ارائه دهد که در آن هر یک از مؤلفه‌ها براس��اس 
منطق بولی و با ارزش س��لب یا ایجاب مشخص می‌شود 
 .)Levi-Strauss, 1976: 115-145/Schleifer, 1992: 66(
مش��خصاً شیوه‌ای نزدیک به آواشناسی تروبتسکوی مد 

نظر او بود و تنها همان را ساخت‌گرایی می‌نامید.
از آنجا که تعاریف کلی س��اخت‌گرایی در ریخت‌شناس��ی 
پروپ نیز صادق است، برخی صاحب‌نظران به‌صراحت 
 .)Margolis, 1998( ش��ناخته‌اندمثلاً  س��اخت‌گرا  را  او 
درواق��ع آنچ��ه لوی‌اس��تروس در پ��روپ نیافت��ه تعریف 
مضیقی از س��اخت‌گرایی است، درحالی‌که ساخت‌گرایی 
پ��روپ مص��داق  درب��ارهؤ  کام�الً  آن  به‌معن��ای موس��ع 
دارد. تقاب��ل لوی‌اس��تروس با پ��روپ را می‌ت��وان تقابل 
س��اخت‌گرایی ماتریس��ی ب��ا س��اخت‌گرایی اندام��ی ی��ا 

مورفولوژیک دانست.
با وجود قرابتهای بسیار میان اندیشهؤ شکل‌گرایان روس 
و س��اخت‌گرایان متق��دم غرب��ی، تلقی ارگانیس��م به‌جای 
مکانیس��م و توج��ه به خ��زش فرمها در تح��ول زمانی از 
متنی ب��ه متن دیگر و ارزش‌دهی به ن��وآوری در تقابل با 
پیروی، ویژگیهایی هس��تند که ساخت‌گرایی متقدم روس 
را به نوعی ساخت‌گرایی پویا در مقایسه با ساخت‌گرایی 
ایس��تای سوس��وری مبدل کرده بود و پدیدآمدن مکاتب 
گفت‌وگوگ��را توس��ط باختین36 و برخ��ی جریانهای دیگر 
به‌نوعی در امتداد آن و نه در تضاد با آن بود. ویژگیهای 
مکت��ب  س��اخت‌گرایی  در  یادش��ده 
ش��کل‌گرایان روس، به‌هم��ان اندازه 
نزد زبان‌شناس��ان پیشاسوس��وری 

86

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

35. Antti Aarne
36. M. Bakhtin

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           86 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


روس��یه و در روایت‌شناس��ی پروپ هم دیده می‌ش��ود. 
آنچ��ه دربارهؤ این تفاوتها گفته ش��د بس��تری از اندیش��هؤ 
نقش‌گراس��ت ک��ه اندکی بع��د در حلقهؤ پ��راگ و دیرتر در 
مکتب زبان‌شناسی پاریس زمینهؤ توسعه و تدوین یافت.

در خ�الل س��ـــالهای 1939-1928 
و  زبان‌شــنـاس��ــان  از  حـلقــ��ه‌ای 
نظریه‌پردازان ادبیات در پراگ پدید 
آمد که به »حلقهؤ پراگ« شهرت یافت 
آن،  بنیان‌گ��ذار  می��ان ش��ش  در  و 
س��ه نفر مهاجرانی از زبان‌شناسان 
روس بودن��د ک��ه ب��ه اندیش��ه‌های محف��ل زبان‌شناس��ی 
دکورتن��ه و مکت��ب زبان‌ش��ناختیـ ادب��ی ش��کل‌گرا تعلق 
داشتند: نیکلای تروبتسکوی، رومان یاکوبسن و سرگئی 
کارتسفسکی37. اگر اندیشهؤ این افراد آن‌گاه که در روسیه 
حضور داشتند، به‌صراحت ساخت‌گرایی خوانده نشده، 
ام��ا اندیش��هؤ مکتب پراگ در تاریخ مکاتب س��دهؤ بیس��تم، 
ای��ن  به‌صراح��ت س��اخت‌گرایی خوان��ده ش��ده اس��ت. 
س��اخت‌گرایی با همین تعبیر از س��وی اندیشمندان پراگ 
اعلام می‌ش��د و به‌نقل از یاکوبسن، نقطهؤ عطفی در اعلام 
مواضع اندیشمندان پراگ در کنگرهؤ جهانی اسلاوشناسی 
پ��راگ، در اکتب��ر 1929 ب��ود ک��ه در قطعنام��هؤ آن، بندی 
اختصاصاً ب��رای تأیید س��اخت‌گرایی به‌عن��وان راه‌حلی 
پیشنهادی در پیشبرد علم زبان‌شناسی گنجانـــده شــده 

.)Jakobson, 1973: 11-12( ب��ود 
همانن��د  پ��راگ  حلق��هؤ  اندیش��ه‌های 
خاستگاههایی  دارای  شخصیتهایش 

چندگانه اس��ت: تبارشناس��ی افکار حلقهؤ پراگ از سویی 
به زبان‌شناس��ی ساخت‌گرای سوس��ور بازمی‌گشت، از 
س��ویی به شکل‌گرایان روس بازگشت داشت و در جانب 
فلس��فی نیز به‌ش��دت متأثر از اندیش��ه‌های نوبرآمده در 

آلمان، به‌ویژه پدیدارشناسی هوسرل بود.
ب��ا آنچ��ه درب��ارهؤ تفاوته��ا می��ان ش��کل‌گرایان روس و 
س��اخت‌گرایان سوس��وری گفته ش��د، می‌توان به‌خوبی 
دریافت که چگونه اندیش��مندانی چون رومان یاکوبس��ن 
و تروبتس��کوی از ادامه‌دهن��دگان اف��کار زبان‌ش��ناختی 
دکورتنهـ‌ فورتوناتوف و از پیوس��تگان به حلقه‌های ادبی 
ش��کل‌گرا، زمان��ی که ناچار ش��دند روس��یه را ترک و به 
پراگ مهاجرت کنند، به‌خوبی در محفل ویلم ماتسیوس38 
جذب شدند و همراه با او و چند تن از همفکران چک، حلقهؤ 
پراگ و اندیشهؤ ساخت‌گرایی چک را پی ریختند. آنچه در 
پراگ اتفاق افتاد تغییر عقیدهؤ یاکوبس��ن و تروبتس��کوی 
و پیوس��تن آن��ان به اندیش��ه‌ای جدی��د نبود، بلک��ه ادامهؤ 
طبیعی افکاری بود که آنان در روس��یه دنبال می‌کردند و 
اکنون در فضایی جدید و همفکری با اندیش��مندانی دیگر، 
زمینهؤ شکوفایی بیش��تر یافته بود. نوشته‌های یاکوبسن 
در فرانس��ه و امری��کا، یعن��ی مدتها پس از مش��ارکتی که 
در حلقهؤ پراگ از خود نش��ان داده ب��ود، به‌خوبی گواهی 
می‌دهد که او به بخش مهمی از دستاوردهای شکل‌گرایان 
روس و زبان‌شناسان پیشاسوسوری روس پایبند بوده 
و کوشش��های خ��ود را فعالیت��ی در 
راستای کمال‌بخشی بدان می‌انگاشته 
و   Jakobson, 1973: 11-12( اس��ت 

87

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

مشارکت 
ساخت‌گرایان 
روس در حلقهؤ 

پراگ

37. Sergei Kartsevski (1884-1955)
38. Vilem Matesius

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           87 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


مواضع مختلف از آثار متأخر وی(. 
پ��راگ،  مکت��ب  آموزه‌ه��ای  از  کل��ی  برآورده��ای  در 
نقش‌گرای��ی یک��ی از ویژگیه��ای ای��ن مکتب اس��ت که آن 
را ب��ا س��اخت‌گرایی جم��ع ک��رده و درواق��ع، ب��ا تکیه بر 
نقش‌گرای��ی، نوعی تعادل در س��اخت‌گرایی سوس��وری 
پدی��د آورده اس��ت؛ نقش‌گرای��ی‌ای ک��ه در هم��ان اوای��ل 
فعالی��ت حلقه، از س��وی ویلم ماتس��یوس، رهب��ر حلقه، 
به‌عن��وان یک مبنا مطرح ش��د و او مبنای اندیش��هؤ خود را 
 در خطابه‌ای، »زبان‌شناسی نقش‌گرا و ساخت‌گرا« نامید 
)Ibid: 18(. هم‌زمان با مس��ئلهؤ س��ازش میان نقش‌گرایی 
و س��اخت‌گرایی و زمینه‌ه��ا و امکان��ات آن، در محاف��ل 
غربی نی��ز اندیش��ه‌ورزیها و کوشش��هایی دیده می‌ش��د 
)مثلاً Calkins, 1906: 61-81( که نش��ان می‌دهد این امر 
نه گرایش��ی بومی، که نیازی برخاس��ته از فلسفهؤ علم آن 

روزگار بوده است. 
از دیگر ویژگیهای س��اخت‌گرایی چک نس��بت به اندیش��هؤ 
سوس��وری، توجه‌ک��ردن به نوع��ی مطالع��هؤ درزمانی و 
نگ��رش تحولی به زب��ان و ادبیات، و ایج��اد تعادلی میان 
این نوع مطالعه با مطالعهؤ هم‌زمانی سوس��وری اس��ت که 
بلافاصل��ه از حلقهؤ پ��راگ به مکتب زبان‌شناس��ی پاریس 
و ش��خصیت بارز آن، آندره مارتینه39، نی��ز انتقال یافته 
اس��ت. این دو ویژگی، یعنی افزودن نقش‌گرایی و نگرش 
تحولی به ساخت‌گرایی، اگر کاملاً به اعضای روس حلقهؤ 

پراگ بازگردانده ش��ود، مبالغه‌آمیز 
اس��ت، ول��ی بی‌تردی��د ای��ن اعضا و 
به‌خصوص یاکوبس��ن در رشددادن 

ای��ن ویژگیها و ش��کل‌دادن به س��اخت‌گرایی پ��راگ نقش 
عمده‌ای برعهده داشته‌اند.

از مهم‌تری��ن نقدهای��ی که به س��اخت‌گرایی سوس��وری 
وارد می‌ش��د این بود که هیچ نظامی نمی‌تواند خوبس��نده 
و خودگ��ردان باش��د، آن‌گونه ک��ه س��اخت‌گرایی اقتضا 
از  انتق��ال  ح��ال  و   )Harland, 1994: 167-186( دارد 
س��اخت‌گرایی بسته درون یک ساختار به الگویی پویا که 
در آن تعاملی میان زیرساختارها و حتی ساختارها درون 
یک س��اختار بزرگ‌تر وجود دارد، انتقال از ساخت‌گرایی 

ایستا به پویا بود.
دوگانهای تقابلی که در اندیشهؤ سوسور جایگاه محوری 
دارد، در نظریات زبان‌شناس��ان روسِ پ��راگ به‌گونه‌ای 
بسط‌یافته دیده می‌شود. دوگانهای مربوط به مؤلفه‌های 
معنایی که در آواشناسی تروبتسکوی بازتاب یافته و در 
دانش آواشناسی پس از خود نقشی عمیق و ماندگار برجای 
نهاده، نقطهؤ اوجی برای اندیشهؤ دوگانی در زبان‌شناسی 
ساخت‌گراس��ت. تروبتسکوی که مفهوم »فونم« را مبنای 
مطالعهؤ س��طح آوایی زبان قرار داد، هر فونم را مرکب از 
مؤلفه‌هایی ش��مرد که هر ی��ک از آنها برمبنای یک دوگان 
تقابلی و با منطق س��لب و ایجاب تحقق می‌یافتند و برپایهؤ 
این نظری��ه، نظام آوایی هر زبان متش��کل از مجموعه‌ای 
از فونمها بود که در چارچوب مؤلفه‌های ایجابیـ‌ س��لبی 
تحلیل می‌ش��دند و رابطهؤ آنها با یکدیگر تعریف می‌ش��د؛ 
نظام مؤلفه‌ای و رواب��ط فیمابینی که 
 ساختار آوایی زبان را تشکیل می‌داد 
نظ��ام  ای��ن   .)Trubetzkoy, 1939(

88

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

39. André Martinet

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           88 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


آواش��ناختی که توس��ط تروبتس��کوی در اثری با عنوان 
اصول آواشناسی40  تبیین شد، در همان دورهؤ پراگ توسط 
یاکوبسن نیز دنبال شد و او تحقیقات خود را دراین‌باره در 
 نوشته‌ای با عنوان دربارهؤ ساختار فونمها41 منتشر ساخت 
و  دوگانه��ا  ب��ر  تکی��ه   .)Anderson, 1985: 83-116(
دورش��دن از نقش‌گرایی و نگرش تحولی در آواشناس��ی 
تروبتس��کویـ‌ ‌‌‌یاکوبس��ن به‌اندازه‌ای بود که موجب ش��د 
این افراط در س��اخت‌گرایی از س��وی آن��دره مارتینه نقد 
ش��ود )Martinet, 1955(. مارتین��ه که خ��ود نقش‌گرایی 
و نگ��رش تحول��ی را از حلق��هؤ پراگ برگرفته ب��ود، گویی 
این آواشناس��ی را متف��اوت با معیارهای غال��ب بر روند 
زبان‌شناس��ی پ��راگ می‌دی��د. گوی��ی تروبتس��کویـ این 
اندیش��مند روس ـ جزیره‌ای برای خود درون حلقهؤ پراگ 
پدید آورده بود و یاکوبس��ن، آن اندازه که به آواشناسی 
می‌ش��د،  مرب��وط   1939 در  منتشرش��ده‌اش  کت��اب  و 
به‌عنوان هم‌وطن او در همان جزیره قرار داش��ت. اساس 
این‌که تروبتس��کوی زبان‌شناس��ی س��اخت‌گرای خود را 
از س��طح آوایی آغاز ک��رده بود و یاکوبس��ن نیز یکی از 
نخس��تین کتابهایش را دراین‌باره نوش��ته بود -آن‌گاه که 
در همسنجی با زبان‌شناسان پیشاسوسوری در روسیه 
قرار گیرد - نش��ان از ریش��ه‌ای در سرزمین مادری آنان 
دارد. این در حالی اس��ت که اندیش��مندان چ��ک در حلقهؤ 
پ��راگ، بیش��تر مطالعات خود را بر س��طح نح��و و نیز بر 

ادبی��ات متمرک��ز ک��رده بودن��د و از 
زبان‌شناس��ی  ب��ه  دیگ��ر  زاوی��ه‌ای 
س��اخت‌گرا می‌نگریس��تند. ب��ا توجه 

به ویژگی تروبتس��کوی و یاکوبسن در حلقهؤ پراگ، بیراه 
نیس��ت اگر برخی از صاحب‌نظران، این دو زبان‌ش��ناس 
روس را در کن��ار سوس��ور، س��ه ش��خصیت مؤث��ر در 
تأس��یس س��اخت‌گرایی نام برده‌ان��د، ب��دون آن‌که نامی 
 از ماتس��یوس و چکه��ای حلقهؤ پراگ در میان باش��د مثلاً 

.)Margolis, 1998(
در برآورد این‌که ساخت‌گرایی تروبتسکوی و یاکوبسن 
چه نس��بتی با س��اخت‌گرایی ماتریس��ی و س��اخت‌گرایی 
اندام��ی دارد، بای��د گف��ت آواشناس��ی س��اخت‌گرا ن��زد 
اس��ت  ماتریس��ی  کام�الً  یاکوبس��ن  و   تروبتس��کوی 

 .)Greenberg, 1990: 153(
ب��رای یاکوبس��ن، زب��ان نظامی پوی��ا با مجموع��ه‌ای از 
زیرنظامها اس��ت ک��ه با یکدیگر تعامل دارن��د؛ یکی از این 
زیرنظامها مربوط به س��اختار اص��وات نقش‌آفرین زبان 
اس��ت )آواشناس��ی(، دیگر مربوط به س��اختار واژه‌های 
آن )سازه‌شناس��ی(، دیگر س��اختار جملات آن )نحو(، و 
س��اختارهای دیگر. هر یک از ای��ن زیرنظامها یک محور 
باثب��ات دارد ک��ه با ی��ک حاش��یهؤ کم‌ثبات‌تر احاطه ش��ده 
اس��ت و می‌کوش��د تا ب��ه وضعیت تعادل برس��د؛ تعادلی 
که به‌ط��ور کامل دس��ت‌نیافتنی اس��ت؛ زی��را تغییری که 
ی��ک بخ��ش از نظ��ام را ثب��ات می‌بخش��د، به‌عک��س، ب��ه 
 بخشی دیگر آسیب می‌رس��اند و آن را بی‌ثبات می‌سازد 
)Holfcroft, 1998(. در این‌گونــ��ه از س��ـــاخت‌گرایــی 
ـ برخلاف تصویری که از سوس��ور 
برمی‌آی��دـ پویای��ی، گذش��ت زمان و 
عناصری که می‌توانن��د در این تغییر 

89

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

40. Grundzüge der Phonologie, 1939.
41. Zur Structur des Phonems, 1939.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           89 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


مؤثر باش��ند، چه عوامل اجتماعی و چ��ه خلاقیت فردی، 
نادی��ده گرفت��ه نش��ده‌اند و می‌توانند امکانی ب��رای تبیین 

یابند.
یاکوبس��ن، برخلاف تروبتس��کوی، از آواشناسی بسیار 
فراتر رفته و در حوزهؤ نقد ادبی ـ به‌خصوص شعرشناسیـ 
نیز به بسط اندیشهؤ س��اخت‌گرای خود پرداخته است. با 
وج��ود آن‌که پیش��ینهؤ یاکوبس��ن در محفل ش��کل‌گرایان 
موج��ب ش��ده اس��ت ت��ا او بیش از ه��ر ش��خصیت دیگر 
مسئول گسترش‌دادن شکل‌گرایی در حوزهؤ ساخت‌گرایی 
باش��د )Margolis, 1998(، ام��ا چنی��ن می‌نمای��د که باید 
دیدگاهه��ای او را در ادبی��ات س��اخت‌گرا طیفی بررس��ی 
ک��رد. یاکوبس��ن کمت��ر به ح��وزهؤ نثر نزدیک ش��ده و در 
ان��دک اوراقی که ب��ه این موضوع پرداخت��ه، قرابتی میان 
او و س��اخت‌گرایی اندام��ی پروپ دیده می‌ش��ود )Ibid(؛ 
ام��ا تا آنجا ک��ه به شعرشناس��ی مربوط می‌ش��ودـ یعنی 
بخش��ی عمده از آنچه یاکوبس��ن در مطالع��ات ادبی خود 
بدان پرداخته اس��ت ـ نگاه او به س��اخت‌گرایی ماتریسی 
بیش��تر نزدیک شده اس��ت. نمونهؤ این اندیش��هؤ ماتریسی 
 را می‌ت��وان در م��دل شش��گانهؤ ارتباط��ی وی بازجس��ت 
)Jakobson, 1983(. همی��ن نزدیک��ی ب��ه س��اخت‌گرایی 
ماتریس��ی اس��ت ک��ه لوی‌اس��تروس را به الگوه��ای نقد 
ادب��ی یاکوبس��ن علاقه‌من��د ک��رده و زمین��هؤ آن را فراهم 
س��اخته است تا در تألیفی مشترک با یاکوبسن، به تحلیل 

س��اختاری کتاب گربه‌ها، اثر شارل 
بودلر، بپردازد.42

چنان‌که صاحب‌نظران مختلف چون 

گرینب��رگ تصریح کرده‌ان��د، جدایی مطالع��ات هم‌زمانی 
از درزمانیـ آن‌گونه که در آموزهؤ سوس��ور مطرح شده 
 بود ـ در عمل نتوانس��ت تحقق یابد و تحقق‌یافتنی هم نبود 

.)Greenberg, 1990: 153(
درب��ارهؤ کارتسفس��کی، رأس س��وم مثل��ث اندیش��مندان 
روس در پراگ، باید اش��اره کرد که وی به س��بب اقامتی 
چند در سوئیس و همکاری مستقیم با حلقهؤ ژنو، آشنایی 
نزدیک‌ت��ر و عمیق‌ت��ری ب��ا اف��کار سوس��ور داش��ت. در 
آموزه‌ه��ای او تأکی��د بر مطالع��هؤ هم‌زمان��ی و دوگانهای 
تقابلی به‌ش��کل بارزی دیده می‌ش��ود؛ اما او برخلاف دو 
همتای روس خود در پراگ، بیشتر بر سطح نحو متمرکز 
ش��د و در همین راس��تا، با الهام‌گرفت��ن از مفاهیم متقابل 
syntagm و paradigm، دو مفهوم systax و مفهوم ساختگی 

paratax را در تقاب��ل ب��ا یکدیگ��ر ق��رار داد و آن را مبنای 

 تحلی��ل روابط هم‌نش��ینی و جانش��ینی در نحو ق��رار داد 
)Kartsevski, 1948(؛ اصطلاحی که نزد زبان‌شناس��ان 
نش��د  نگریس��ته  اهمی��ت  دی��دهؤ  ب��ه  چن��دان   بع��دی 
)Akhmanova, 1969: 311(. کت��اب او ب��ا عنوان دربارهؤ 
دوگانگ��ی نامتقارن در نش��انه زبان‌ش��ناختی کوشش��ی 
مش��ابه یاکوبس��ن در راس��تای ارائ��هؤ الگوی��ی پوی��ا از 
دوگانه��ا برمبن��ای تع��ادل و بی‌تعادل��ی و به‌دس��ت‌دادن 
 .)Kartsevski, 1965( تبیینی تحول‌گرا از ساختارها بود
چگونگی و میزان تأثیرپذیری حلقهؤ پراگ از اندیش��ه‌های 
برخ��ی  توس��ط  روس  ش��کل‌گرایان 
محقق��ان ب��ه بحث نهاده ش��ده اس��ت 

.)Striedter, 1989: 83-12(

42. Jakobson & Lévi-Strauss, 1962: 5-21.

90

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           90 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


مس��ئلهؤ  زب��ان مس��تقیماً  فلس��فهؤ 
مارکس و مارکسیس��م نبود، اما 
تن��وع زبان��ی در قلم��رو روس��یه 
و بعد اتح��اد ش��وروی، از همان 
آغاز س��یطرهؤ بلش��ویکها خود را 
به‌عنوان یک مس��ئلهؤ مهم سیاسی 
به‌رخ کش��ید و سیاستمداران ش��وروی را به مسئلهؤ زبان 
علاقه‌مند ک��رد؛ به‌همان اندازه که ای��ن علاقه‌مندی زمینهؤ 
توج��ه نظریه‌پ��ردازان به موض��وع را نیز فراه��م آورد. 
در توجه زمامداران ش��وروی به زبان، ش��اید بتوان سه 
مح��ور را بیش از همه مورد توج��ه آنان یافت؛ دو محور 
ک��ه دس��ت‌کم در نگاه ب��دوی ارتب��اط ویژه‌ای ب��ا یکدیگر 
نداش��تند: نخس��ت، همگان‌گرایی یا یونیورسالیسم43؛ و 
دوم این‌که، همه‌چیز باید در خدمت اجتماع و به‌خصوص 
دگرگونی اقتصاد آن باشد؛ و محور سوم تاریخی‌نگری، 

که بتواند محملی برای دیالکتیک تاریخی باشد.
از  ش��وروی  فاصله‌گرفت��ن  اول،  مح��ور  درخص��وص 
ملی‌گرای��ی و روی‌آوردن ب��ه جهان‌وطنی - که اوج آن در 
دورهؤ متقدم ش��وروی دیده می‌شد- اقتضا می‌کرد که در 
مسئلهؤ مهم و هویت‌س��ازی مانند زبان، زبان نه به‌عنوان 
عاملی برای قطعه‌قطعه‌کردن قومیتها، که به‌عنوان ابزاری 
برای متحدکردن قومیتها اس��تفاده ش��ود؛ حتی آن‌گاه که 
کوچک‌تری��ن ارتب��اط زبان��ی میان آن��ان یافت نمی‌ش��د. 

به ‌ه��رروی، اگ��ر آرم��ان چنین بود 
ک��ه »هم��هؤ پرولترهای جه��ان متحد 
ش��وند«، قوام‌بخ��ش چنی��ن اتحادی 

ایجاد هویت مش��ترک میان آنان بود و برای ش��کل‌گیری 
ای��ن هویت، لازم بود از ابزارهای مختلف هویت‌س��از، از 
جمله زبان اس��تفاده شود. در این راستا، یونیورسالیسم 
ی��ا همگان‌گرای��ی زبانی می‌توانس��ت بهترین اب��زار برای 
گس��ترش آرمانه��ای جهان‌وطن��ی زمامداران ش��وروی 
باش��د. اما این همگان‌گرایی اگر بنا بود هویت‌ساز باشد، 
باید دارای ماهیتی تبارش��ناختی می‌بود تا گونه‌شناختی، 
زی��را اثبات این‌که هم��هؤ زبانهای جهان ب��دون آن‌که دلیل 
آن مهم باش��د، دارای ساختارهای مشابه‌اند، شاید تأثیر 
عمیقی ب��ر ملتها نمی‌نهاد، ولی اگر روش��ن می‌ش��د همهؤ 
زبانها از تبار واحدند، می‌توانست احساس هویت مشترک 
را میان آنان پدید آورد و دست‌کم در گام نخست، مشکل 
تنوع هویت قومی را در قلمرو ش��وروی برای زمامداران 
حل کند. ب��ا توجه به این آرمانه��ا و هدفها، همگان‌گرایی 
برآمده از نظریهؤ س��اخت‌گرایی در زبان، برای ش��وروی 
فاق��د جذابیت بود و این در حالی اس��ت ک��ه همگان‌گرایی 
برآمده از نظریهؤ ماریسم44 ـ مربوط به مار45ـ می‌توانست 
کاملاً در مسیر خواستهای آنان باشد. مار کوشش داشت 
به اثبات رساند که همهؤ زبانهای جهان دارای تباری واحد 
هستند و اشتراکات آنها را نیز در چارچوبی تبارشناختی 

با رویکرد تاریخیـ‌ ‌اجتماعی باید پیجویی کرد. 
درخصوص محور دوم، باید گفت رویکرد روان‌شناس��ی 
اجتماع��ی به زبان، یک��ی از اصلی‌تری��ن ویژگیهای مکتب 
م��ار بود. ب��ا وج��ود آن‌که ماریس��م 
در مطالع��هؤ زبان، مس��ائل مربوط به 
 اقتص��اد جامع��ه و تض��اد طبقاتی را

91

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

43. universalism
44. marrism

45. Николай Марр/Nikolas Marr (1882-
1943)

پسزنی 
ساخت‌گرایی در 

زبان‌شناسی متقدم 
شوروی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           91 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


-آن‌گون��ه که مورد پس��ند ایدئول��وژی ش��وروی بود- در 
مرک��ز توجه خود نداش��ت، اما به‌س��بب محوریت��ی که به 
جامع��ه در مطالعهؤ زبان داده بود، کاملاً ظرفیت داش��ت تا 
در این راستا گام بردارد و برداشت. مار در مواضع خود 
اعلام کرد که »زبانها واقعیاتی ملی نیستند، بلکه پدیده‌هایی 
طبقاتی‌اند و بخش��ی از روبنایی هس��تند که تغییرش��ان با 
 تغییرهایی مطابقت دارد که در بنیاد اقتصادی پدید می‌آید« 
)Alpatov, 1991(. این در حالی است که ساخت‌گرایی بر 
این نکته تأکید داشت که زبان، ادبیات یا هر موضوع مورد 
مطالعهؤ خود را به‌عنوان ساختار مستقل و خودبسنده، بدون 
آن‌که تأثیرات بیرونی بر آن را مبنا قرار دهد، مطالعه کند. 
اگرچه امثال یاکوبسن به‌هنگام بسط نظریه‌شان در پراگ، 
نوعی از پویایی برخاس��ته از تعامل میان زیرس��اختارها 
را در س��اخت‌گرایی دنب��ال کردند و همی��ن نظریهؤ تکمیلی 
می‌توانس��ت ظرفیت استفاده در فضای ش��وروی را پدید 
آورد، اما نظریهؤ ساخت‌گرای پویا، هم دیرتر از آنچه لازم 
ب��ود پای به عرصه نهاد و هم مجالی که برای تأثیر عوامل 
اجتماعی درنظر می‌گرفت بسیار محدودتر از ماریسم بود 

و همچنان یارای مقابله با آن را نداشت.
درخصوص محور سوم، باید توجه داشت ماریسم از آن 
روی که ادامهؤ س��نت زبان‌شناس��ی تاریخی‌ـ‌ تطبیقی قرن 
نوزدهم بود، می‌توانس��ت محمل مناس��بی ب��رای رویکرد 
تاریخ��ی به زبان، و برای پیاده‌س��ازی اندیش��هؤ دیالکتیک 

تاریخ��ی در ای��ن ح��وزه باش��د. اما 
س��اخت‌گرایی اساس��اً به‌وجود آمده 
ب��ود تا ب��ه مقابل��ه با س��نت تاریخی‌ـ‌ 

تطبیقی برخیزد. با وجود آن‌که در ساخت‌گرایی پیشنهادی 
از سوی امثال یاکوبس��ن در پراگ، زمینهؤ محدودی برای 
رویک��رد تحول��ی و مطالع��ات درزمانی در زبان‌شناس��ی 
ساخت‌گرا پدید آمد، به‌همان اندازه که دربارهؤ جامعه‌نگری 
گفته ش��د، ای��ن نظریه ب��رای همراه‌ش��دن ب��ا ایدئولوژی 

شوروی دیرهنگام و هم ناکافی بود.
روی‌هم‌رفت��ه بای��د گف��ت نظری��هؤ م��ار برآم��ده از اف��کار 
مارکسیس��م نب��ود، ام��ا همگان‌گرای��ی، جامعه‌نگ��ری و 
ب��ا  از هماهنگ��ی  تاریخی‌نگ��ری موج��ود در آن نوع��ی 
مارکسیس��م را داش��ت و به‌خص��وص به‌س��بب آنچه در 
باب همگان‌گرایی تبارشناختی گفته شد، در کوتاه زمانی 
توانس��ت همس��ویی کافی با اندیش��هؤ سیاس��ی شوروی 
به‌دس��ت آورد و به‌عنوان تنها مکت��ب معتبر تحت حمایت 

حاکمان قرار گیرد. 
در رویکرد ایدئولوژیک شوروی نسبت به حوزه‌های دانش، 
این حمایت به‌معنای منزوی‌س��اختن اندیشهؤ ساخت‌گرا و 
س��رکوب محافل پایبند به آن بود؛ چنان‌که مصداق آن را 
می‌توان در مخالفت شدید حاکمیت با حلقه‌های شکل‌گرای 
 روس��ی بازجس��ت ک��ه منج��ر به فروپاش��ی آنها گش��ت

)Erlich, 1981: 99-139(. ب��ا وج��ود آن‌ک��ه در اروپای 
مارکسیس��تهای  محافـ��ل   - فرانس��ـه  به‌وی��ژه  غرب��ی- 
س��ــــاخــــت‌گـــرا مانن��د لوی��ی آلتوس��ر46 فیلس��وف، 
نیکوس پولانت��زاس47 جامعه‌ش��ناس و موریس گودلیه48 
انسان‌ش��ناس زمینه‌ای برای آش��تی 
پدی��د  مارکسیس��م  و  س��اخت‌گرایی 
آورد، ام��ا در محاف��ل مارکسیس��تـ‌ 

92

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

46. Louis Althusser
47. Nikos Poulantzas
48. Maurice Godelier

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           92 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


‌لنینیس��تی در فضای ایدئولوژیک ش��وروی، هرگز چنین 
تحملی در برابر ساخت‌گرایی وجود نداشت.

در نخستین دهه از حاکمیت بلش��ویکها در شوروی، برای 
برخی از مخالفان س��اخت‌گرایی ش��رایطی فراهم آمد تا به 
نقد این طرز فک��ر بپردازند. از میان ای��ن مخالفان، باختین 
و اندیش��مندان حلقهؤ او دارای اندیشه‌ای اصیل و برخاسته 
از س��نت مطالعات نمادگرا‌ـ ش��کل‌گرا در روسیه بودند که 
در آن س��الها ناچار گش��تند اندیش��هؤ انتقادی خود را به نام 
مارکسیسم عرضه کنند. در کوششهای حلقهؤ باختین برای 
نقد س��اخت‌گرایی، اس��اس این نقد واقعی بود، اما از عنوان 
مارکسیسم به‌عنوان پوش��ش استفاده می‌شد. از نخستین 
کوشش��ها در فضای ش��وروی برای مدون‌ساختن فلسفهؤ 
زبان و نقد نظری س��اخت‌گرایی، مقالهؤ مشترکی از باختین 
و ولوش��ینوف49 ب��ود با عن��وان »جریانهای جدید اندیش��هؤ 
زبان‌شناس��ی در غرب«50 که چهره‌ای مارکسیس��تی به آن 
داده شده بود، و یک سال بعد کتابی که عنوان غریبی داشت: 
مارکسیسم و فلسفهؤ زبان؛ کتابی از آن دو که در سال 1929 
در لنینگراد )س��نت‌پترزبورگ( به چاپ رس��ید و در شمار 
نخستین کتب منتشرش��دهؤ حلقهؤ باختین بود. حلقهؤ باختین 
در نقد ساخت‌گرایی محدود به حوزهؤ زبان نبود و کارآمدی 
ساخت‌گرایی را در گسترهؤ علوم انسانی به‌ نقد گرفت. در این 

خصوص می‌توان به مقالاتی 
چون »دربارهؤ روش‌شناسی 
عل��وم انس��انی«51 )محصول 
س��ــــالهای 1930-1940( و 
»دربارهؤ مبانی فلس��فی علوم 

انس��انی«52 )محصول س��الهای پس از 1941( اشاره کرد.
اما ماریس��م در تأمی��ن همهؤ نیازهای ش��وروی به نظریهؤ 
زبان‌ش��ناختی بس��نده نبود؛ از جمل��ه در دههؤ 1930 یکی 
از مس��ائل شوروی، موضوع ساماندهی به زبانهای ملی 
و پدیدآوردن ش��رایط مناس��ب برای اس��تفاده از آنها در 
نق��اط مختلف قلمرو ش��وروی ب��ود که مطالع��هؤ تاریخیـ‌ 
‌اجتماعی دربارهؤ آن وافی به مقصود نبود و نوعی مطالعهؤ 
زودب��ازده مبتنی بر روش��های س��اخت‌گرا می‌توانس��ت 
کارایی بیش��تری داشته باشد. این‌گونه است که در خلال 
این س��الها، اس��تفاده از الگوها و روشهای ساخت‌گرایی 
در س��طحی غیرآش��کار در زبان‌شناسی ش��وروی رواج 
یافت، بدون آن‌که به‌معنای رس��میت‌یافتن س��اخت‌گرایی 
در محافل ش��وروی بوده باش��د. کاتیا چاون در مقاله‌ای 
به بررس��ی این نیاز در زبان‌شناسی شوروی و استفاده 
از دس��تاوردهای س��اخت‌گرایی در ده��هؤ 1930 پرداخته 

.)Chown, 2008: 201-219(است
گفتنی است نوعی از ساخت‌گرایی، البته نه با این عنوان، 
در چارچوب ادامهؤ مکتب قازان تا اواس��ط س��دهؤ بیستم، 
هرچن��د در ان��زوا، همچن��ان برج��ای بود. ش��اخص این 
جریان در اوایل س��دهؤ بیس��تم، لف شچربا53 از شاگردان 
دکورتن��ه، اس��ت ک��ه ب��ه بس��ط مفه��وم فونم و توس��عهؤ 
به‌موازات مکتب  آواشناسی 
در  و  پرداخــــ��ت  پــ��راگ 
زمین��هؤ آنچه »نظ��ام زبانی« 
می‌خوان��د و بس��یار نزدیک 
ساخت‌گرایان  »ساختار«  به 

93

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

49. В. Н. Волошинов/V.N. Voloshinov
50. Voloshinov & Bakhtin, 1928.

51. ‘К методологии гуманитарных наук’, in Контекст, 1974.
52. ‘К философским основам гуманитарных наук’, in 

Контекст, 1974.
53. Лев В. Щерба/Lev V. Shcherba (1880-1944)

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           93 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


بود، تحقیقاتی انجام داد که به‌خصوص در کتاب او، نظام 
زبانی و کنش گفتاری54، بازتاب یافته است. کنش گفتاری 
نزد او مفهومی نزدیک به پارول )گفتار( سوسوری داشت 

  .)Shcherba, 1974(
دیگر باید از یوگنی پولیوانوف55، زبان‌ش��ناس برآمده از 
سنت‌پترزبورگ، یاد کرد که در دورهؤ فعالیت شکل‌گرایان، 
از اعض��ای فعال اوپویاز بود، ام��ا برخلاف مهاجران در 
روس��یه باقی ماند و به‌خصوص در جریان ساماندهی به 
زبانهای ملی در دههؤ 1390، یکی از چهره‌های فعال بود. او 
به‌ویژه در زمینهؤ آواشناسی تحقیقاتی داشت که می‌توان 
آن را در معنای موسع، »آواشناسی ساخت‌گرا« دانست. 
مهم‌تری��ن اث��ر او در این زمین��ه، مجموع��ه‌ای از دروس 
او با عنوان دروس��ی به‌عن��وان درآمد بر زبان‌شناس��ی و 
آواشناسی عمومی56 است که در 1923ـ یعنی سالها پیش 
 از تحقیقات زبان‌شناس��ان پراگـ در برلین منتش��ر ش��د 

.)Leont’ev, 1983 :نیز نک(
در نس��ل پسین، به‌جاس��ت از ویکتور ویناگرادوف57 نام 
برده شود که برجسته‌ترین فرد برآمده از محفل شچربا و 
از نسل دوم شاگردان دکورتـنـه اسـت. وی از طریق آثار 
شارل بالی58، از برجستگان سبک‌شناسی ســاخت‌گــــرا، 
عمیق��اً از وی تأثی��ر پذیرفت و سبک‌شناس��ی را بخش��ی 

 از ح��وزهؤ مطالع��ات خ��ود 
 Rozhdestvenski,( قرار داد
1990(. این‌که ویناگرادوف 
پس از مرگ مار در 1943، 
رهب��ری  در  او  جایگزی��ن 

94

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

54. Языковая система и речевая деятельность
55. Yevgeny Polivanov

56. Лекции по введению в языкознание и общей фонетике
57. В.В. Виноградов/ V.V. Vinogradov, 1895-1969

58. Charles Bally
59. Arnold Chikobava, 1898-1985

60. Марксизм и вопросы языкознания

زبان‌شناس��ان شوروی شد، خود چرخشی از دشمنی با 
ساخت‌گرایی به تحمل آن در دههؤ 1940 است.

برخ��ی از محقق��ان کوش��ش کرده‌ان��د با ردیای��ی برخی 
آث��ار دانش��مندان روس در  نظریه‌ه��ای س��اخت‌گرا در 
اوایل س��دهؤ بیستم، اندیش��ه‌های مطرح‌ش��ده در پراگ و 
پاریس را دنبال کنند و از دس��تاوردهای آنها بهره گیرند 
ب��رای  هن��وز  اگرچ��ه   ،)Milivojevic, 1970: 17, 48(

روشن‌شدن ابعاد این تأثیرات راهی در پیش است.
در  مه��م  مقطع��ی   ،1950 س��ال 
به‌ط��ور  و  زبان‌شناس��ی  تاری��خ 
کلی علوم انسانی شوروی است؛ 
مقطع��ی ک��ه در آن سیاس��تهای 
تحول��ی  کش��ور  ای��ن  در  حاک��م 
بنیادی��ن یافته و روی به مس��یری دیگر نهاده اس��ت. در 
این س��ال، به‌اهتمام آرنولد چیکوباوا59 و به‌ادعای برخی 
حتی به قلم او، بیانیه‌ای از س��وی اس��تالین منتشر شد با 
عنوان »مارکسیس��م و مس��ائل زبان‌شناس��ی«60 که مهر 
پایانی بود بر تسلط ماریسم. ماحصل این بیانیه این بود 
که »زبان متکی یا مبتنی بر س��ازمان اقتصادی نیس��ت و 
زبان روس��ی به‌همان اندازه که در خدمت س��رمایه‌داری 
پی��ش از انقلاب بود، در خدمت کمونیس��م ق��رار گرفت«. 
این آغازی برای آزادسازی 
زبان‌شناسی  محافل  رسمی 
از بخ��ش مه��م الزاماتی بود 
انتظ��ار  آن  از  پیش‌ت��ر  ک��ه 
را  ش��ـرایطی  و  مــی‌رف��ت 

ساخت‌گرایی 
در دورهؤ متأخر 

شوروی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           94 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


برای زبان‌شناس��ان فراه��م می‌کرد که بس��یار آزادتر از 
گذش��ته به فلسفهؤ زبان بیندیشند. دههؤ 1950 کافی بود تا 
مهم‌ترین آثار غربی درخصوص زبان‌شناسی ساخت‌گرا 
ب��ه روس��ی ترجم��ه و زمینه‌ای ج��دی برای بازاندیش��ی 
ش��ود.  فراه��م  س��اخت‌گرایی  در  روس  زبان‌شناس��ان 
در س��ال 1956، آن‌گاه ک��ه ویرای��ش دوم دایرة‌المعارف 
بزرگ ش��وروی منتش��ر ش��د، س��اخت‌گرایی به‌ان��دازه‌ای 
در فضای روس��یه مهم انگاش��ته می‌ش��د که مقاله‌ای در 
ای��ن دایرة‌المع��ارف ب��ه آن اختصاص داده ش��د، اما این 
نکت��ه که در س��رعنوان این مقاله، س��اخت‌گرایی »یکی از 
 گرایش��های اصلی در زبان‌شناس��ی خارجی« معرفی شد

ک��ه  دارد  آن  از  نش��ان   )BSE2, 1956, vol. 41: 156(
هنوز زمینهؤ کافی برای شناس��ایی ساخت‌گرایی به‌عنوان 
پدی��ده‌ای داخلی فراهم نیامده ب��ود. جهت‌گیریهای اصلی 
آخمان��وا  نوش��تهؤ  زبان‌ش��ناختی61،  س��اخت‌گرایی  در 
در 1955، نوش��ته‌ای مه��م دربارهؤ س��اخت‌گرایی اس��ت 
اس��ت  گفت��ار  اصل��ی  مح��ور  س��اخت‌گرایی  آن،  در   و 

.)Akhmanova, 1969: 458(
به‌قول بروکمان، با مرگ استالین )1953(، ساخت‌گرایی 
 Broekman,( نوین روس��ی فرصتی برای گسترش یافت
بنیان‌گ��ذار مکت��ب  ک��ه خ��ود  اوسپنس��کی   .)1974: 42

نشانه‌شناس��ـــی مس��ـــکو 
اس��ت، برآم��دن ای��ن مکتب 
را فرصت��ی ب��رای باززایی 
دانسته  روس  ساخت‌گرایی 
 Uspenski, 1973:( اس��ت 

XII(. س��ارلز ضمن اش��اره ب��ه باززایی س��اخت‌گرایی 
روس در دهه‌های 1960 و 1970، به‌درس��تی تأکید دارد 
ک��ه این جریان بیش��تر در حیطهؤ نشانه‌شناس��ی و نظریهؤ 
 Sarles,( اطلاعات و س��ایبرنتیک به‌کار گرفته شده است

.)1977: 21
باید توجه داش��ت که از دههؤ 1960، در فضای فرانسه که 
پایگاه س��اخت‌گرایی اروپای غربی بوده، س��اخت‌گرایی 
روی به افول نهاده و جریانهای پساس��اخت‌گرا از اقتدار 
آن کاس��ته اس��ت. از همی��ن رو، به‌نظ��ر می‌آی��د زمان��ی 
محدودیته��ای ایدئولوژی��ک ش��وروی ب��رای گس��ترش 
ساخت‌گرایی کاسته شد که دیگر دورهؤ اقتدار ساخت‌گرایی 
به‌س��ر آمده بود. اما واقعیت آن اس��ت که س��اخت‌گرایی 
قابل جذب در محافل روس��یه، همواره س��اخت‌گرایی‌ای 
تعدیل‌ش��ده و پویا بوده و به‌نظر نمی‌رس��د ساخت‌گرایی 
ایس��تا هی��چ‌گاه زمینه‌ای ب��رای ج��ذب در روس��یه یافته 

باشد.
به‌ه��رروی، در دههؤ1960، دانش��مندان ش��وروی توجه 
بس��یاری به س��اخت‌گرایی نش��ان دادند؛ توجه��ی که از 
سویی به‌دنبال دس��تاوردهای سودمند آن بود و از دیگر 
س��و به نقد تندرویهای آن می‌پرداخت. در س��ال 1964، 
برخی محققان نوشته‌ای مش��ترک با عنوان جهتگیریهای 
س��اخت‌گرایی62  در  اصل��ی 
گوی��ا  ک��ه  کردن��د  منتش��ر 
ب��ود،  آخمان��وا  کار  ادام��هؤ 
ب��ه  مح��دود  آن‌ک��ه  ب��دون 
باش��ــد.  زبان‌شــناس��ـــی 

61. Akhmanova, Основные направления лингвистического 
структурализма

62. Оснавные направления структурализма,  
Москва, 1964.

95

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           95 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


آپرس��یان63 نی��ز در 1966، کتاب��ی ب��ا عن��وان ایده‌ه��ا و 
روش��های زبان‌شناس��ی س��اخت‌گرای معاصر64 منتش��ر 
س��اخت ک��ه ب��رآوردی از وضعی��ت س��اخت‌گرایی نزد 
زبان‌شناس��ان میانهؤ سدهؤ بیس��تم بود؛ کاری که در دههؤ 
بعد، رووزین65 پی گرفت.66 س��ربرنیکوف، زبان‌ش��ناس 
مش��هور روس، در س��ال 1973، در کتابی که به معرفی 
رویکرده��ا و روش��های متنوع زبان‌شناس��ی اختصاص 
داش��ت، بخش مهم��ی را نیز به س��اخت‌گرایی اختصاص 
داد و با فهرس��ت مبس��وطی که از منابع روس��ی دربارهؤ 
تحلیل س��اختاری به‌دس��ت داد، کوش��ش ک��رد از اهمیت 
اندیش��هؤ س��اخت‌گرا و روش��های آن در زبان‌شناس��ی 
 روس��ی در دهه‌ه��ای میانی س��دهؤ بیس��تم پ��رده بردارد 
)Serebrennikov, 1973: 168-223(. در س��ال 1975 نیز 
کتابی گروهی در مس��کو منتشر ش��د که این عنوان را بر 
خود داشت: ساخت‌گرایی: موافقان و مخالفان67 و پیجوی 
چالش��ها دربارهؤ س��اخت‌گرایی - به‌خص��وص در محیط 

شوروی- بود.
در محافل زبان‌شناسی، برخی کوشش داشتند تا روشهای 
س��اخت‌گرا را در زوای��ای مختلف��ی از دان��ش کارب��ردی 
س��ازند. از جمله باید به کوش��ش س��ودنیک68 و ش��ور69 
اش��اره کرد که س��اخت‌گرایی بوم��ی روس را با رویکرد 

ح��وزهؤ  در  گونه‌ش��ناختی 
کارب��ردی  گویش‌شناس��ی 
تحقیقات  ساختند و حاصل 
خ��ود را در 1963، در اثری 
با عنوان گویش‌شناس��ی و 

گونه‌شناس��ی ساختاری70 منتش��ر کردند. در کنار اینان، 
گروهی دیگر از زبان‌شناس��ان نیز به ساخت‌گرایی توجه 
کردند که با هدف کمک به طرحهای توسعهؤ سایبرنتیک یا 
ترجمهؤ ماشینی، به برگردان زبان طبیعی به زبان صوری 
اهتمام داش��تند. گسترش زبان‌شناس��ی ریاضی در دههؤ 
1950 آغ��از ش��ده ب��ود، مانند کت��اب تزهای مش��اوره‌ای 
دربارهؤ زبان‌شناس��ی ریاضی71، اما شکوفایی آن در دههؤ 
بعد ب��ود. نقطهؤ عطف این روند همایش گورکی در س��ال 
1961 با موضوع »کاربرد روش��های ریاضی در مطالعهؤ 
زبانها در ادبیات هنری« بود که با س��مپوزیوم مسکو در 
1962 با موضوع »مطالعهؤ ساختاری نظامهای نشانه‌ای« 
پی گرفته ش��د و در این راس��تا، آثار چامس��کی72 بسیار 
مؤثر بود. در این میان، باید به آثاری از آلکسی لوسف73 
در زبان‌شناس��ی ریاضی اش��اره کرد.  مقالهؤ او با عنوان 
»طبیعت منطقی روش��ها در گونه‌شناس��ی س��اختاری«74 
تبیین‌کنندهؤ آن است که وی چگونه الگوهای گونه‌شناسی 
در زبان‌شناس��ی ساخت‌گرا را برای کاربرد در فضاهای 
منطق��ی‌ـ‌ ریاض��ی ب��ه‌کار می‌گرف��ت. در ای��ن طی��ف نیز 
اندیش��ه‌های مطرح شدهؤ س��اخت‌گرایی به‌معنای مصطلح 
آن در نیمهؤ نخست سده بیستم نیست و در بسیاری جهات 
ویژگیهای کلاسیک ساخت‌گرایی پشت سر گذاشته شده 
است. مهم‌ترین شاخص این 
گذر، توجه ویژه‌ای است که 
اندیش��هؤ چامس��کی شده  به 

است.
یک��ی از حوزه‌های��ی ک��ه در 

Против, Москва, 1975.
68. Sudnik
69. Shur
70. Sudnik & Shur, 1963
71. Тезисы совещания по 
математической лингвистике, 
Ленинград, 1959.

63. Apresian
64. Идеи и методы 

современной структурной 
лингвистики, Москва, 1966.

65. Ruvzin
66. Ruvzin, 1977.

67. Структурализм: За и

96

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           96 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


آن به دس��تاوردهای ساخت‌گرایی توجه و از آن استفاده 
شد، حوزهؤ نشانه‌شناسی در محافل مسکو و تارتو است؛ 
اما ای��ن محافل با رویکرد گزینش��گرانه با س��اخت‌گرایی 
مواجه ش��دند و اصلاحاتی در آن به‌عم��ل آوردند که در 
عمل تنها با پساس��اخت‌گرایی قابل مقایس��ه بود و ممکن 
نبود به‌س��ادگی نام س��اخت‌گرایی را ب��ر آن نهاد. در دو 
ح��وزهؤ نشانه‌شناس��ی روس��یه، یعن��ی مس��کو و تارتو، 
کوشش��هایی ش��د ت��ا الگوها و روش��های س��اخت‌گرا با 
اس��تفاده از آخرین دستاوردهای علوم انسانی در غرب، 
با روش��های گونه‌شناختی، که ریشه‌های بومی تنومندی 
داش��ت، تلفی��ق و در چارچ��وب مبنایی نظری که بیش��تر 
مدی��ون گفت‌وگوگرای��ی باختی��ن بود، بازتعریف ش��ود. 
رویکرد این عالمان به س��اخت‌گرایی بیش از آن‌که نظری 

باشد، کاربردی و روش‌شناختی بود.
در س��ال 1961، توپ��وروف که بعدها چهره‌ای ش��اخص 
در مکت��ب نشانه‌شناس��ی مس��کو ش��د، در مقال��ه‌ای ب��ه 
 زوای��ا و ویژگیه��ای مطالع��هؤ س��اختاری زب��ان پرداخت 
درحالی‌ک��ه   ،1960 س��ــالهای  در   .)Toporov, 1961(
تزوت��ان ت��ودوروف75، دانش��مند بلغ��اری، در فرانس��ه 
کوشش داش��ت تا بوطیقا یا شعرشناس��ی را به فهرست 
علوم س��اخت‌گرا بیفزاید )Todorov, 1968(، لوتمان76 در 

تارتو تلاش داشت تا نشان 
در  س��اختار  مفه��وم  ده��د 
ح��وزهؤ زبان‌شناس��ی، چ��ه 
مرزهایی با مفهوم ساختار 
این‌ک��ه  و  دارد  ادبی��ات  در 

ت��ا چه حد می‌توان مفاهیم و روش��های س��اخت‌گرا را در 
ح��وزهؤ تحلی��ل مت��ن و حوزه‌ه��ای متنوع نشانه‌شناس��ی 
به‌کار بس��ت؛ کوششی که بازتاب آن در طیف وسیعی از 
آثار او دیده می‌ش��ود. برخی چون داوس��ون، لوتمان را 
که بنیان‌گذار مکتب نشانه‌شناس��ی تارتو است، پایه‌گذار 
 مکت��ب س��اخت‌گرای روس��ی در تارت��و معرف��ی ک��رده 
)مث�الً Dowson, 2001: 134( و برخ��ی او را مهم‌تری��ن 
متأخ��ر  دهه‌ه��ای  در  روس��ی  س��اخت‌گرایی  نماین��دهؤ 
.)World Literature … 1977: 118 ًبازشناخته‌اند )مثلا

در کنار کوششهای لوتمان، در مسکو نیز نشانه‌شناسان 
دیگر چون باریس اوسپنس��کی77 و ویاچس�الو ایوانف78 
دست‌اندرکار ارزیابی س��اخت‌گرایی بودند. اوسپنسکی 
در کتاب��ی با عنوان مبانی گونه‌شناس��ی س��اخت‌گرا79 و 
نی��ز گونه‌شناس��ی س��اختاری زبانها80 به بس��ط رویکرد 
ساخت‌گرا در حوزهؤ گونه‌شناس��ی پرداخت که خاستگاه 
بومی توانمندی در روسیه داشت. ایوانف نیز با همکاری 
لکومتس��ف81 مقال��ه‌ای درب��ارهؤ »مس��ائل گونه‌شناس��ی 

ساختاری«82 منتشر ساخت. 
مس��تقل  ض��رورت  پ��راگ،  حلق��هؤ  س��اخت‌گرایی  در 
فرض‌نک��ردن س��اختار موض��وع بح��ث و درنظرگرفتن 
سطوح مختلف درگیر میان زیرساختارهای یک ساختار، 
چند ده��ه پیش‌تر احس��اس 
ش��ده بود و در همین راستا 
بود ک��ه موکارژوس��کی در 
هن��ری خود،  ادبی‌ـ‌  نظری��هؤ 
کارک��رد  چ��ون  ام��وری 

78. V. Ivanov
79. Принципы структурной 
типологии, Москва, 1962.
80. Структурная типология 
языков, Москва, 1965.
81. Lekomtsev
82. Ivanov & Lekomtsev, 1965

72. N. Chomsky
73. A. Losev

74. Losev, 1967
75. Цветан Тодоров/ 

Tzvetan Todorov
76. Y. Lotman

77. B. Uspenski

97

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           97 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


زیبایی‌ش��ناختی، هنجار و ارزش را واقعیتهایی اجتماعی 
می‌انگاش��ت )Mukařovský, 1936( و ای��ن نظریات نقش 
مؤث��ری به‌عن��وان زمینهؤ اف��کار در مکتب تارت��و برجای 

نهاد.
دیگر از دگرگونیهای رخ‌داده در ساخت‌گرایی که در حلقهؤ 
پراگ آغاز ش��د و در مکتب مس��کو‌ـ تارتو به اوج رسید، 
انتقال از جبر س��اختاری به نق��ش خلاقیت فردی بود. در 
محافل نشانه‌شناس��ی و نقد ادبی روس��یه، نادیده‌گرفتن 
ف��رد و نقش آن در س��اختار همواره با ن��گاه انتقادی تند 
روبه‌رو بود و نظریه‌ها به سمت نقش‌دهی به فرد گرایش 
می‌یافت. در کنار این دگرگونیها در ساخت‌گرایی، برخی 
از ویژگیهای اصیل این طرز فکر، مانند دوگانهای تقابلی 
به‌ق��وت در نشانه‌شناس��ی مس��کو‌ـ تارتو ریش��ه دوانده 

است.
ش��خصیت جالب‌توجه در ای��ن میان ویاچس�الو ایوانف 
است که در ش��مار نشانه‌شناسان بوده و در این دهه در 

زبان‌شناسی ریاضی نیز آثاری پدید آورده است.83 

83. Ivanov, 1961

98

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           98 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


Akhmanova (Ахманова, О.С.). (1969), Словарь лингвистических терминов, Москва.
                                                  . (1955), Основные направления лингвистического структурализма, Москва.
Alpatov (Алпатов, В.М.). (1991), История одного мифа: Марр и марризм, Москва .
Anderson, S.R. (1985), Phonology in the Twentieth Century: Theories of Rules and Theories of Representations, 
Chicago, University of Chicago Press.
Apresian (Апресиян, Ю.Д.), (1966), Идеи и методы современной структурной лингвистики, Москва.
Beresin, F.M. (1980), Geschichte der sprachwissenschaftlichen Theorien, Leipzig.
Broekman, J.M. (1974), Structuralism: Moscow, Prague, Paris, Dordrecht.
BSE2 (1956), Большая советская энциклопедия, 2ое здание, Москва.
Calkins, M.W. (1906), “A Reconciliation between Structural and Functional Psychology”, Psychological Review, 8.
Chown, K. (2008), ‘The Soviet Language Workshop, 1930-1039: The Struggle for Tools, Principles and Approaches’, 
Russian Literature, vol. 63, Issues 2-4, 15 Feb.-15 May.
Culler, J. (1998), “Structuralism”, Routledge Encyclopedia of Philosophy, CD version 1.0, London/New York.
Dowson, S. (ed). (2001), The Proceedings of the Twentieth World Congress of Philosophy, vol. 12, Bowling Green 
State University.
Erlich, V. (1981), Russian Formalism: History-Doctrine, New Haven & London.
Greenberg, J.H. (1990), On Language: Selected Writings, ed. K. Denning & S. Kemmer, Stanford, Stanford University 
Press.
Harland, R. (1994), Superstructuralism: The Philosophy of Structuralism and Post-structuralism, London, Routledge.
Holfcroft, D. (1998), “Structuralism in Linguistics”, Routledge Encyclopedia of Philosophy, CD version 1.0, London/
New York.
Ivanov & Lekomtsev (Иванов, Вячеслав Вс. & Ю.К. Лекомцев). (1965), ‘Проблемы структурной типологии’, 
Лингвистическая типология и восточные языки, Москва.
Ivanov. (1958), Вероятностное определение лингвистического времени (в связи с проблемой применения 
статистических методов в сравнительно- историческом языкознании; ibidem, ‘Машинный перевод и 
установление соответствий между  языковыми системами’, in Машинный перевод, вып. 2, Moscow, 1961
Jakobson, R. & C. Lévi-Strauss. (1962), ‘Les Chats de Charles Baudelaire’, L’Homme, vol. 2.
Jakobson, R. (1956), ‘The Metaphoric and Metonymic Poles’, in  Fundamentals of language, Gravenhage.
               . (1960), ‘Kazańska szkola polskiej lingwistyki i jej miejsce w światowym rozwojii fonologii’, Bulletin 
Polskiego Towarzystwa Jezykoznawczego, vol. 19.
                    . (1973), Main Trends in the Science of Language, London, George Allen & Unwin. 
                    . (1983), ‘Поэзия грамматики и грамматика поэзии’, В кн.: Семиотика, Москва, Радуга.
Kartsevski, S.O. (1948), ‘Sur la parataxe et la syntaxe en russe’, in Cahiers Ferdinand de Saussure, no. 7.
               . (1965), ‘Об ассиметричном дуализме лингвистического знака’, в кн. История языкознания  
XIX- XX вв. В очерках и извлечениях, ed. В.А. Звегинцев, ч. 2, Москва.
Kusubov Zavarin, V. & B.A. Uspenski. (1974), Russian Structuralism of the Nineteen Sixties, Berkley University 
Press.
Leont’ev (Леонтьев, А.А.). (1983), Евгений Дмитриевич Поливанов и его вклад в общее языкознание, Москва.
Levchenko (Левченко, Я.). (2001), ‘Литературная репутация Виктора Шкловского’, Литературоведение XXI 
века: Тексты и контексты русской литературы, ed. О.М. Гончаров, Санкт Петербург.
Lévi-Strauss, C. (1976), “Structure and Form: Reflection on a Work by Vladimir Propp”, in Structural Anthropology, 
vol. 2, tr. M. Layton, Chicago, University of Chicago.

99

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                           99 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


Losev (Лосев, А.Ф.). (1965), ‘О методах изложения математической лингвистики для лингвистов’, ВЯ, No. 
5; ibidem, ‘О пределах применимости математических методов в языкознании’, Ленинизм и теоретические 
проблемы языкознания, Москва, 1970
                                 . (1967), ‘Логическая характеристика методов структуральной типологии’, ВЯ, no. 1. 
Margolis, J. (1998), “Structuralism in Literary Theory”, Routledge Encyclopedia of Philosophy, CD version 1.0, 
London/New York.
Martinet, A. (1955), Economie des changements phonétiques, Paris, Editions Francke.
Milivojevic, D. (1970), Current Russian Phonemic Theory 1952-1962, The Hague, Mouton.
Mukařovský, J. (1936), ‘Aesthetic Function, Norm and Value as Social Facts’, English translation in: Twentieth- 
Century Literary Theory, ed. K.M. Newton, London, Macmillan, 1988.
Pike, Ch. (ed.). (1979), The Futurists, the Formalists and the Marxist Critique, London, Ink Links.
Propp (Пропп, В.). (1928), Морфология сказки, Ленинград, Академия.
Radwańska- Williams, J. (1994), A Paradigm Lost: The Linguistic Thought of  Mikolaj Kruszewski, Amsterdam, John 
Benjamins.
Rozhdestvenski (Рождественский, Ю.В.). (1990), ‘Виноградская школа в языкознании’, Лингвистический 
энциклопедический словарь, Москва.
Ruvzin (Рувзин, И.И.). (1977), Современная структурная лингвистика, Москва.
Sarles, H.B. (1977), After Metaphysics: Toward a Grammar of Interaction and Discourse, Amsterdam, John 
Benjamins.
Schleifer, R. et al. (1992), Culture and Cognition: the Boundaries of Literary and Scientific Inquiry, Cornell University 
Press, Ithaca.
Serebrennikov (Серебренников, Б.А.) (ed.). (1973), Общее языкознание, Москва, Наука.
Shcherba (Щерба, Л.В.). (1974), Языковая система и речевая деятельность, Ленинград.
Shklovski (Шкловский, В.Б.). (1917), ‘Искусство как приём’, в кн. О теории Прозы, Москва, 1983.
               . (1925), О Теории прозы, reprint Москва, 1983.
Striedter, J. (1989), Structure, Evolution and Value: Russian Formalism and Czech Structuralism Reconsidered, 
Harvard College.
Sudnik & Shur (Судник, Т.М. и  С.М. Шур). (1963) ‘Диалектология и структурная типология’, Исследования по 
структурной типологии, Москва.
Todorov, Tz. (1968), Qu’est-ce que le structuralisme? 2. Poétique, Paris, Seuil.
Toporov (Топоров, В.Н.). (1961), ‘О структурном изучении языка’, Русский язык в национальной школе, no. 1.
Trubetzkoy, N. (1939), Grundzüge der Phonologie, in Travaux du cercle linguistique de Prague, 7, Prague.
Uspenski (Успенский, Борис А.). (1962), Принципы структурной типологии, Москва.
Uspenski, B.A. (1973), A Poetics of Composition: The Structure of the Artistic Text and Typology of a Compositional 
Form, University of California Press.
World Literature Today. (1977), Prepared by University of Oklahama, vol. 51.
Voloshinov & Bakhtin. (1928), ‘Новейшие течения лингвистической мысли на Западе’, Литература и марксизм, 
no. 5.
Zhuravlëv (Журавлёв, В.К.). (1990), ‘Московская фортунатовская школа’, Лингвистический энциклопедический 
словарь, Москва.

100

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         100 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


تحلیل ساختاریـ‌ زبان‌شناختی 
شعر »در قیر شب«

دکتر مهوش قویمی
استاد دانشگاه شهید بهشتی
mahvashghavimi@gmail.com
حسن زختاره

دانشجوی دکتری ادبیات 
فرانسه، دانشگاه شهید بهشتی
zokhtareh_hassan@yahoo.fr

تاریخ دریاف��ت مقاله: 88/1/29
تاری��خ پذیرش نهای��ی: 88/3/3

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         101 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


102

تحلیل س��اختاریـ‌ زبان‌شناختی یکی از اولین رویکردهای پربار نقد نو است که با بهره‌گیری 
از رهاوردهای علم زبان‌شناس��ی و بی توجه به عناصر خارج��ی، به مطالعهؤ متن می‌پردازد. 
س��ابقهؤ اس��تفاده از چنین رویکردی در تحلیل متن به صورت‌گریان روس، به‌ویژه یاکوبسن، 
برمی‌گردد که سپس س��اختارگرایان و روشهای نوین مطالعهؤ متن از آن بهره می‌برند. مقالهؤ 
کنون��ی نیز با به‌کاربردن این رویکرد، درنظر دارد تا علاوه بر نش��ان‌دادن کارایی چنین روش��ی، با مطالعهؤ عناصر متنی 

یکی از اشعار سهراب سپهری، خوانشی متفاوت از آن ارائه دهد.

واژگان کلیدی:
عنوان، ساختار، توازن، تکرار، آرایه‌های ادبی، قافیه.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         102 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


شعر »در قیر شب«، از سروده‌های 
س��هراب س��پهری، نقاش و ش��اعر 
نـامــ��ی ایــ��ران )١٣07-١٣59ش(، 
نخس��تین ب��ار در س��ــال ١٣٣٠ در 
منظومهؤ مرگ رنگ منتش��ر و سپس 
در هش��ت کتاب بارها تجدید چاپ ش��ده اس��ت. »در قیر 
شب«، نخستین شعر از مجموعهؤ مرگ رنگ، متن کوتاهی 
اس��ت که علاوه بر تمرکز ذهنی خواننده، امکان خوانشی 
دقیق‌ت��ر را فراهم می‌س��ازد و انتخاب آن به‌منظور تحلیل 
و بررس��ی س��اختاریـ‌ ‌زبان‌ش��ناختی نی��ز به‌همین دلیل 
توجیه‌پذیرتر می‌شود. همچنین، مضمون »شب« از جمله 
مضمونهایی اس��ت که در متون شاعران و رمان‌نویسان 
ایران و جهان، در اعصار و زمانهای گوناگون، اس��تفاده 

شده است. وانگهی، نگاهی هرچند گذرا به اشعار سپهری 
و حتی عناوین آنها بیانگر آن اس��ت که درون‌مایهؤ »شب« 
در آثار س��پهری از بسامد بالایی برخوردار است و حتی 
می‌توان��د از مضامی��ن اصل��ی اش��عار وی به‌ش��مار آید. 
به‌عنوان نمونه، می‌توان از س��روده‌هایی چون »سپیده«، 
»روش��ن ش��ب«، »رو به‌ غروب«، »ش��ب هم آهنگی«، »از 
روی پلک شب«، »شب تنهایی خوب«، »متن قدیم شب« و 
... نام برد که در برخی از آنها درون‌مایهؤ شب در عنوان 

شعر نیز حضوری پررنگ دارد.
در ابتدا، متن شعر آورده می‌شود.

در قیر شب
دیرگاهی است در این تنهایی 

رنگ خاموشی در طرح لب است. 
بانگی از دور مرا می‌خواند، 

لیک پاهایم در قیر شب است.

رخنه‌ای نیست در این تاریکی:
 در و دیوار به هم پیوسته.

 سایه‌ای لغزد اگر روی زمین 
نقش وهمی است ز بندی رسته.

نفس آدمها 
سربه‌سر افسرده است.

روزگاری است در این گوشهؤ پژمرده ‌هوا 
هر نشاطی مرده است.

103

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

مقدمه

»هن��ر مس��تلزم دانش اس��ت، اما مش��اهدهؤ هنر زمان��ی لذتی 
حقیقی را برمی‌انگیزد که هنر مش��اهده نیز وجود داشته باشد«

برتولت برشت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         103 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


دست جادویی شب 
در به روی من و غم می‌بندد. 

می‌کنم هرچه تلاش، 
او به من می‌خندد.

نقشهایی که کشیدم در روز، 
شب ز راه آمد و با دود اندود. 
طرحهایی که فکندم در شب، 

روز پیدا شد و با پنبه زدود.

دیرگاهی است که چون من همه را
رنگ خاموشی در طرح لب است. 

جنبشی نیست دراین خاموشی: 
دست‌ها، پاها در قیر شب است.

بی‌تردید واژهؤ »شب« در تمامی اشعار سپهری با مفهومی 
کاملاً یکسان به‌کار گرفته نشده است و همان‌گونه که در 
عناوین اش��عار یادشده به‌صورتی روشن دیده می‌شود، 
این واژه در رابطهؤ هم‌نشینی� با واژه‌های کاملاً گوناگون 
دیگ��ری قرار گرفته و از همین رو، در هر عنوان و در هر 
متن دارای ب��ار معنایی منحصربه‌فرد و متفاوتی اس��ت. 
پس نخس��ت باید به بررس��ی عنوان ش��عر »در قیر شب« 
بپردازی��م، زیرا بررس��ی عنوان متن، ک��ه بخش مهمی از 

محس��وب  نی��ز  پیرامتن��ی�  مطالع��هؤ 
می‌ش��ود، می‌تواند ما را به اطلاعات 
درخصـــ��وص  باارزش��ـی  اولیــ��هؤ 

درون‌مایه‌ها، فضا، ش��خصیتها و دیگر موضوعات متن 
رهنمون ش��ود که خوانش مت��ن گاه نتای��ج آن را تأیید و 
گاه رد می‌کند. در همین راس��تا، ژان میش��ل آدام، منتقد 
فرانس��وی، می‌گوید: »عنوان ریزمتنی� است که سه نقش 
متفاوت بر عهده دارد: توضیح، یادآوری و  ارزش‌گذاری« 

.)Adam, 1989: 34(
عنوان ش��عر س��پهری از سه کلمه تشکیل ش��ده که اولین 
کلم��ه حرف اضافهؤ »در« و دو واژهؤ دیگر اس��مهای »قیر« 
و »ش��ب« اس��ت و میان آنها رابطهؤ مضاف و مضاف‌الیه 
برقرار ش��ده. پیوند حرف اضافهؤ »در« با دو اس��م دیگر، 
نقش متممی به آنان می‌بخشد و عنوان شعر، درمجموع،  

نقش قیدی )زمانی و مکانی( دارد.
درب��ارهؤ مفاهیم��ی که هریک از واژه ها نخس��ت به‌تنهایی 
و س��پس در رابطهؤ هم‌نش��ینی با یکدیگر ب��ه ذهن متبادر 
می‌سازند، ش��اید بتوان به این نکته اش��اره کرد که واژهؤ 
»قیر« به‌تنهایی القا‌کنندهؤ مفاهیمی همانند سیاهی، تیرگی، 
چس��بندگی، یکنواخت��ی، گرفت��اری و همچنی��ن فرورفتن 
تدریجی اس��ت. نیز، واژهؤ »ش��ب«، علاوه بر نش��ان‌دادن 
زم��ان خاص��ی از ط��ول ش��بانه‌روز، از س��ویی مفاهیم 
مش��ابهی چون س��یاهی، تیرگی، ترس و از سوی دیگر، 
فض��ای س��نگین، ناامیدان��ه، بدبینان��ه و نی��ز رمزآمیزی 
را خاطرنش��ان می‌کن��د. البته نباید فرام��وش کرد که گاه 
ش��اعران از درون‌مای��هؤ ش��ب به‌گون��ه‌ای نمادی��ن برای 
ترس��یم فضای خفقان‌آور سیاس��ی 
ک��ه در آن هیچ‌گونه جنبش، تحرک و 
آزادی وجود ندارد، نیز بهرهؤ مطلوب 

104

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

1. syntagmatique 
2. l’étude paratextuelle. (Cf. Genette, 1987)

3. micro-texte

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         104 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


ب��رده و می‌برن��د. بدین‌ترتیب می‌توان گفت ک��ه دو کلمهؤ 
مذک��ور، به‌صورتی مش��ترک، از س��ویی مفاهیمی چون 
س��کون، تیرگی، سیاهی، ایس��تایی و عدم گذشت زمان، 
و از سویی دیگر، فضایی عاری از امید و هرگونه کنش و 
عمل و تحرک را به‌تصویر می‌کشند. حتی نگاهی سطحی 
و گذرا به شعر نیز وجود چنین مفاهیم و چنین فضایی را 

در تمام بندهای آن آشکار می‌سازد.
به‌عبارت دیگر، بررس��ی اولیهؤ عنوان شعر »در قیر شب« 
ما را به‌س��وی این نظری��ه رهنمون می‌کند که متن ش��عر 
تنه��ا دربردارندهؤ توصیف��ی از وضعی��ت خاصی خواهد 
ب��ود و اگر کنش��ی نیز نمایان ش��ود، با توج��ه به فضای 
تی��ره، نومیدانه و س��نگین مت��ن، نمی‌توان امی��دی برای  
به‌ثمرنشس��تن آن داش��ت. به این نکته نیز می‌باید اشاره 
کرد که در مطالعات س��اختاری‌ـ زبان‌ش��ناختی، تکرار یا 
ع��دم تک��رار عنوان یا بخش��هایی از آن در پیک��رهؤ متن از 
اهمی��ت ویژه‌ای برخوردار اس��ت. در متن م��ورد مطالعهؤ 
م��ا، عنوان »در قیر ش��ب«، دو بار به‌صورت��ی کامل، در 
آخرین مصرعهای اولین و آخرین بند ش��عر تکرار ش��ده 
ک��ه چنی��ن تک��راری نه‌تنها رابط��هؤ تنگاتن��گ معنایی میان 
دو مص��رع و دو بند جلوه‌گر می‌س��ازد، بلکه به‌نوعی بر 
س��اختار دورانی و واپس‌نگر� متن نی��ز صحه می‌گذارد. 
این س��اختار بسته از یک س��و به انسجام بیشتر متن مدد 
می‌رس��اند و از سوی دیگر، به‌ش��یوه‌ای نمادین نشانگر 

فضای بس��ته، خفق��ان‌آور، عاری از 
هرگونه تحرک و مرداب‌گونهؤ ش��عر 

است.

نکتهؤ دیگری که در عنوان شعر سپهری توجه هر خواننده  
را به خ��ود جلب می‌کند و به‌گونه‌ای او را به خواندن متن 
ترغی��ب می‌کند حضور صنعت ادبی »اس��تعاره« اس��ت. 
درحقیقت، پیوند میان دو واژهؤ »قیر« و »ش��ب«، علاوه بر 
رابطهؤ دس��توری می��ان آنها، بر اصل ش��باهت رنگی  نیز 
استوار‌ شده، به‌نحوی که درواقع، رنگ حاکم بر این شعر 
ش��اعر‌‌ نقاش رنگ س��یاه اس��ت. وانگهی، نباید فراموش 
کرد ک��ه وجود این صنع��ت ادبی در عن��وان، بیش از هر 
چی��زی، بر نقش ش��اعرانهؤ� کلام تأکید می‌کند و بی‌ش��ک 
نوع ادبی سخن و گفتار توصیفی  آن را، همان‌گونه که از 

پیش گفته شد، هم‌زمان هویدا می‌سازد.
به‌هرحال، تحلیل س��اختاریـ ‌زبان‌شناختی شعر »در قیر 
ش��ب«، که از اولین مجموعه ش��عرهای سهراب سپهری 
برگرفت��ه ش��ده، ما را به ش��ناخت ش��گردها و ترفندهای 
زیبایی‌بخش کلام شاعرانهؤ سپهری، که شاید در این دوره 

هنوز به اوج خود نرسیده است، رهنمون می‌شود.
ش��عر »در قیر ش��ب« از شش بند 
تش��کیل ش��ده و چهار مصرع به 
پیک��رهؤ هریک از این بندها ش��کل 
داده ‌است. وانگهی، می‌توان گفت 
که ساختار ش��عر برپایهؤ توازنی� 
بسیار واضح و روش��ن میان تمامی بندها استوار است، 
تا جایی که چنین توازنی حتی در نگاهی گذرا نیز مشهود 
اس��ت. بنابراین، نخس��ت به بررسی 
تش��ابه‌های موج��ود میان ش��ش بند 
ش��عر می‌پردازی��م و ای��ن ام��ر ما را 

105

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

4. rétrospective 
5. la fonction poétique

6. le parallélisme

»در قیر شب« با 
ساختاری کاملًا 

متوازن

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         105 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


الزاماً به مقایس��هؤ این بندها از دی��دگاه تباینهای میان آنها 
س��وق خواهد داد، چراکه شرط اساس��ی وجود هرگونه 
توازنی میان دو مقوله، وجود تش��ابه‌ها و تباینهایی میان 

آنهاست:
»در ه��ر الگوی مت��وازن باید ضریب��ی از تش��ابه و ضریبی از 
تباین وجود داش��ته باش��د. به‌عبارت‌ س��اده‌تر، بخشی از یک 
 الگ��وی مت��وازن باید متش��ابه و بخش��ی دیگر متباین باش��د« 

.)Jakobson, 1984: 138(
از س��ویی دیگ��ر، نباید فرام��وش کرد ک��ه از نظر رومان 
یاکوبس��ن، متفکر و زبان‌ش��ناس سرش��ناس روس و از 
پایه‌گذاران ساختارگرایی در زبان، شعر و هنر، حضور 
هرگون��ه توازن در مت��ن، به‌طور حت��م بیان‌کنندهؤ معنایی 
خاص اس��ت که با آن ت��وازن رابط��ه‌ای  تنگاتنگ برقرار 
می‌کن��د. پ��س، در مرحلهؤ بعد، تلاش خواهی��م کرد به آن 
جمله از مفاهیم که، با توجه به بافت متن، از چنین توازنی 

نشئت می‌گیرند، دست یازیم.
اما در این میان، توازنی که بیش از هر توازن دیگر در متن 
جلب نظر می‌کند توازن میان بندهای آغازین و پایانی شعر 
»در قیر ش��ب« است. به‌عبارت دیگر، از طرفی این دو بند 
بس��یار شبیه یکدیگرند و از طرف دیگر، وجود تفاوتهایی 
آنه��ا را از یکدیگ��ر متمایز می‌س��ازد. درحقیقت، مصرع 
»رنگ خاموش��ی در طرح لب است«، به‌صورت مشترک، 
در دومین مصرعهای بند نخس��تین و پایانی ش��عر تکرار 

می‌ش��ود و علاوه ب��ر ای��ن، عبارات 
»دیرگاه��ی اس��ت« و »در قی��ر ش��ب 
اس��ت« نیز به‌ترتی��ب در مصرعهای 

آغازین این دو بند و در مصرعهای پایانی آنها مش��اهده 
می‌شود. تمامی افعال در این دو بند به زمان حال‌اند و هر 
دو بند به توصیف وضعیتی مش��خص می‌پردازند که در 
آن هیچ کنشی رخ نمی‌دهد. بدین‌ترتیب، می‌توان گفت که 
بین س��ه مصرع از بند آغازین و سه مصرع از بند پایانی 
تش��ابهاتی بدیهی وجود دارد، اما این امر دربارهؤ سومین 
مص��رع این دو بند صدق نمی‌کند و تنها تش��ابه میان این 

دو مصرع آن است که هرکدام نُه هجا دارند.
درب��ارهؤ تبای��ن موجود می��ان دو بند یادش��ده، علاوه بر 
تف��اوت آنها در عدم تش��ابه مصرعهای س��وم، ابتدا باید 
به این نکته اش��اره کرد که در بند آغازین ش��عر سخن از 
»لب« و »پاهایم« به میان می‌آید، اما در بند پایانی، به‌دلیل 
عمومیت‌یافت��ن »خاموش��ی« )دیرگاه��ی اس��ت ک��ه چون 
من »همه« را/ رنگ خاموش��ی در طرح لب اس��ت(، نه‌تنها 
»دس��تها« نیز به اعض��ای نام‌بردهؤ بدن اضافه می‌ش��ود، 
بلکه صفت ملکی مربوط ب��ه گفته‌پرداز� )لیک پاهایم ...( 
از آخرین بند رخت برمی‌بندد تا فردیت جای خویش را به 
عمومیت دهد و این نکته با جمع بسته‌ش��دن اعضای بدن 
نیز نشان داده می‌شود )دستها، پاها در قیر شب است.(؛ 
گویی به‌تدریج، فرورفتن در قیر، که از قسمت پایینی بدن 
آغاز ش��ده بود، به تمامی قس��متهای فوقانی بدن سرایت 
می‌کند و همه گرفتار آن می‌ش��وند. در‌واق��ع، گفته‌پرداز 
در نخس��تین بند ش��عر به توصیف خود می‌پ��ردازد، اما 
در بن��د پایانی ب��ه نظاره‌گ��ری مبدل 
می‌شود که به توصیف دیگر انسانها 
و ح��الات آنها، که البته ش��بیه حالات 

106

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

7. l’énonciateur 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         106 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


خود اوست، مبادرت می‌ورزد.
نکت��هؤ دیگ��ری که درب��ارهؤ تش��ابه و تباین می��ان بندهای 
آغازین و پایانی می‌توان به آن اش��اره کرد این اس��ت که 
س��ه مصرع پایانی نخستین بند، درست مانند سه مصرع 
پایان��ی آخری��ن بند ش��عر، به‌ترتی��ب از ده، نُ��ه و نُه هجا 
تش��کیل یافته‌اند. بدین‌ترتیب، این ش��ش مصرع ارتباطی 
تنگاتنگ با یکدیگر برقرار می‌سازند و توصیفی از سکون 

و سکوت به خواننده ارائه می‌دهند.
بنابرای��ن، ت��وازن می��ان دو بن��د آغازین و پایانی ش��عر 
کاملاً مش��هود اس��ت و ای��ن نکت��ه نه‌تنها ما را ب��ه نوعی 
هم‌بس��تگی تنگاتنگ میان آنه��ا رهنمون می‌س��ازد، بلکه 
این مطلب را خاطرنش��ان می‌سازد که متن »در قیر شب« 
سهراب س��پهری دارای س��اختاری کاملاً بس��ته است و 
چنی��ن انس��جامی به اص��ل »خودمرکزگرای��ی«� متن، که 
باره��ا صورت‌گرایان روس و به‌ویژه رومان یاکوبس��ن 
از آن س��خن ب��ه می��ان آورده‌ان��د، تحق��ق می‌بخش��د. 
درحقیق��ت، اصل خودمرکزگرایی به این مس��ئله اش��اره 
ن��دارد«   دارد ک��ه »آفرین��ش هن��ری غایت��ی ج��ز خ��ود 
)قویم��ی، 1383: 17(�. ش��ایان ذک��ر اس��ت ک��ه یک��ی از 
مهم‌ترین دلایل ساختار دورانی و واپس‌نگر شعر »در قیر 
ش��ب« وادار‌س��اختن خواننده به خوانش مجدد و دقیق‌تر 

متن و پرهیز از هرگونه خوانش سطح است.
و ام��ا درب��ارهؤ توازنهای موجود میان ش��ش بند ش��عر، 

پی��ش از ه��ر چیزی باید ب��ه این نکته 
اشاره کرد که هربند از چهار مصرع 
تشکیل ش��ده ‌است. در تمامی بندها، 

مص��رع  دوم با مصرع چهارم قافیه می‌س��ازد. علاوه بر 
این، در اولین، س��ومین و شش��مین بند، علاوه بر قافیه، 
ب��ه حضور ردیف نی��ز میان مصرعه��ای زوج )دومین و 
چهارمین مصرع هر بند( برمی‌خوریم که این واژهؤ ردیف 
)واژهؤ »اس��ت«( در تمامی این مصرعها مش��ترک اس��ت. 
وجود واژهؤ ردیف مش��ترک میان این س��ه بند احتمالاً از 
هم‌بس��تگی معنایی میان آنها حکای��ت دارد و همچنین این 
س��ه بند را از س��ه بند دیگر )دومین، چهارمین و پنجمین 

بند( شعر متمایز می‌سازد.
آرایه‌ه��ای  متداول‌تری��ن  از  یک��ی 
ش��عری مورد استفادهؤ ش��اعران و 
نویس��ندگان آرایهؤ تکرار در سطوح 
گوناگ��ون واج��ی، واژه‌ای، نح��وی 
و غیره اس��ت. به‌اعتقاد یاکوبس��ن، 
تک��رار آواه��ا نه‌تنه��ا از ویژگیهای 
اساسی شعر است، بلکه جزء لاینفک آن محسوب می‌شود 
و در بررس��ی شعر »هر تشابه ظاهری در اصوات باید با 
 تکیه بر تش��ابه یا عدم تش��ابه در مفهوم ارزیابی ش��ود« 
)Jakobson, 1963: 240(. وانگه��ی، در برخ��ی اش��عار 
تک��رار واجه��ا دلالتی عمیق درب��ردارد، به ای��ن معنی که 
خوانن��ده را هم��واره به کلمهؤ کلیدی مت��ن، که درعین‌حال 
 درون‌مایـ��هؤ اصـلـ��ی ش��ـعر اس��ـت، رجعـ��ت می‌ده��د  
نی��ز  قافیه‌ه��ا  درب��ارهؤ   .)Jakobson, 1973: 434-435(
یاکوبس��ن ب��ر ای��ن عقی��ده اس��ت که 
به‌هنگام بررس��ی آنها، باید به رابطهؤ 
معنایی میان آنها توجهی دقیق مبذول 

107

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

8. l’autotélisme ou l’intransitivité
9. Cf. Todorov, 1977

 بررسی
 تکرارها

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         107 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


داش��ت )Jakobson, 1963: 233(. پی��ش از این به چندین 
مورد تکرار واژه‌ها اش��اره‌ای مختصر کردیم، پس اینک 
ب��ه مطالعهؤ تکرار واجها، واژه‌ها، نحوه تکرار مصرعها و 

نیز چگونگی قافیه‌ها خواهیم پرداخت.
درب��ارهؤ واجه��ای تک��راری در بنده��ا می‌توان ب��ه تکرار 
پربس��امد واکه‌ه��ا و همخوانه��ای مش��ابه اش��اره کرد. 
 درواق��ع چه��ار واک��هؤ /a/، /e/ ، /i/ و/u/  و دو همخ��وان

/r/ و /d/ به شرح ذیل از پربسامدترین واجها در شش بند 
شعر هستند:

/a//i//e//u//d//r/

11493869

213109357

31237559

41346263

511376136

61286768

در م��ورد تک��رار واژه‌ه��ا، همان‌ط��ور که پی��ش از این 
گفتی��م، می‌ت��وان ب��ه تک��رار عن��وان ش��عر در بندهای 
آغازی��ن و پایان��ی ش��عر و در جایگاهی مش��ابه، یعنی 
در آخری��ن مص��رع هر دو بن��د و قب��ل از واژهؤ ردیف، 
اش��اره کرد. وانگهی، واژهؤ »در« ع�الوه بر حضور در 
عنوان ش��عر، دوازده بار در متن شعر، اگرچه با نقشها 
و معناه��ای متفاوت، تکرار ش��ده اس��ت. همان‌طور که 

پیش‌ت��ر گفتی��م، واژهؤ »ش��ب« نیز علاوه ب��ر حضور در 
عن��وان ش��عر و نی��ز در دو بند آغازین و پایانی ش��عر، 
بس��امدی بس��یار چش��مگیر در پیک��رهؤ مت��ن ب��ه خ��ود 
اختص��اص می‌ده��د و در کنار واژه‌های��ی گاه مترادف 
)»تاریکی« و »خاموش��ی« که س��ه بار تکرار می‌شود( و 
گاه القاکنندهؤ تیرگی )دود، س��ایه و قیر که دو بار تکرار 
می‌ش��ود(، فضایی یکنواخت به متن می‌بخشد و سیاهی 
و غم حاصل از آن را به تمامی بخش��های شعر سرایت 
می‌دهد، تا جایی که رنگ غالب ش��عر، رنگ س��یاه است 
و علاوه بر محبوس‌کردن ش��اعر )دست جادویی شب/ 
در ب��ه روی من و غ��م می‌بندد(، دیگ��ران را نیز گرفتار 

خویش می‌سازد )دستها، پاها در قیر شب است(.
از دیگ��ر ن��کات قابل اش��اره در زمینهؤ تک��رار واژه‌ها، 
می‌توان از حضور ردیف در س��ه بند از ش��ش بند »در 
قیر شب« یاد کرد. نکتهؤ جالب توجه این‌که واژهؤ ردیف 
در تمام��ی این س��ه بند واژهؤ »اس��ت« اس��ت. درضمن 
واژهؤ یادش��ده، از طرف��ی، چهار بار به‌ص��ورت مثبت 
در اولین مصرع نخس��تین و آخری��ن بند، در چهارمین 
مص��رع دومی��ن بن��د و همچنی��ن در س��ومین مص��رع 
س��ومین بند، و از طرف��ی دیگر، دوب��ار نیز به‌صورت 
منف��ی در اولین مصرع دومین بند )رخنه‌ای نیس��ت در 
ای��ن تاریک��ی:( و همچنین در س��ومین مص��رع آخرین 
بن��د )جنبش��ی نیس��ت در این خاموش��ی:(  ذکر ش��ده 
اس��ت. البت��ه یادآوری ای��ن نکته نیز ض��روری  به‌نظر 
می‌رس��د که واژهؤ »اس��ت« گاهی به‌منظور نس��بت‌دادن 
حالتی به چیزی )با مفهوم اس��نادی( اس��تفاده ‌می‌شود 

108

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

بند
که و

وا

همخوان

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         108 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


)نفس آدمها/سربه‌س��ر افسرده است.( و گاهی نیز در 
مفهوم »قرارداشتن« به‌کار گرفته می‌شود )لیک پاهایم 

در قیر شب است(.
شایان ذکر است که به‌هنگام بررسی واژه‌ها و تکرارشان 
در ای��ن ش��عر س��هراب س��پهری،  چن��د »زمین��هؤ همگون 
معنایی« 10 نیز جلب توج��ه می‌کند: زمینهؤ معنایی مربوط 
ب��ه اعضای بدن ب��ا واژه‌هایی چون »پا«، »دس��ت«، »لب« 
)هریک دو بار( و »سر« )در اصطلاح »سربه‌سر«(؛ زمینهؤ 
معنای��ی مربوط ب��ه ایام، ب��ا واژه‌هایی چ��ون »دیرگاه«، 
»روز« )هری��ک دوب��ار(، »ش��ب« )پنج ب��ار( و »روزگار«؛ 
و نیز مهم‌تری��ن و پرمفهوم‌ترین زمین��هؤ همگون معنایی، 
به‌اعتق��اد م��ا، که زمینهؤ مربوط به هنر نقاش��ی اس��ت، با 
واژه‌های��ی چون »طرح« )س��ه بار(، »نق��ش«، »رنگ« )دو 
بار( و »س��ایه«. این نکتهؤ آخر بیانگر علاقهؤ ش��اعر به هنر 
نقاشی است و گوشهؤ چشمی که او، حتی در شعر، به این 

هنر ارزنده دارد.
ع�الوه بر نکات فوق، در این ش��عر س��پهری، می‌توان به 
حضور پررنگ قافیه نیز اش��اره کرد. بررس��ی مصرعها 
به‌خوب��ی نش��ان می‌ده��د قافی��ه در تمامی بندهای ش��عر 
وج��ود دارد، ب��ه این ترتیب که هم��واره دومین مصرع با 
چهارمین مصرع هر بند قافیه می‌س��ازد و در س��ه بند از 
ش��ش بند ش��عر )اولین، س��ومین و شش��مین بند(، پیش 
از واژه‌های ردیف، واژه‌های قافیه قابل مش��اهده اس��ت. 

می‌توان مطالعه و بررسی قافیه‌های 
این شعر را در جدول ذیل به تصویر 

کشید:

بدیه��ی اس��ت ک��ه معم��ولاً واژه‌ه��ای قافیه‌ه��ا درص��دد 
متبادرک��ردن تصویر یا مفهومی به ذهن خواننده اس��ت. 

در این خصوص، توماشفسکی می‌نویسد:
»هماهنگی منتج از رعایت قافیه دو هدف را پی می‌گیرد. این 
هماهنگ��ی اولًا گفتار را به بخش��های آهنگین تقس��یم می‌کند 
)ناهمگون‌س��ازی( و ثانیاً این احساس را پدید می‌آورد که بین 
عناصری که بدین‌ترتیب ب��ه بیان آمده‌اند، رابطهؤ قیاس‌پذیری 

.)Tomachevski, 1965: 160( »وجود دارد
در ش��عر مورد نظر ما، هم‌قافیه‌شدن دو واژهؤ »شب/لب« 
در اولین بند، تصویر س��کوت و بسته‌شدن لب را به ذهن 
القا می‌کند. دو واژهؤ »پیوس��ته/ رس��ته«، با توجه به بافت 
متن، دارای معنایی متضاد هس��تند. 
از لحاظ  واژه‌های »افس��رده/مرده«، 
مفهوم��ی یکدیگ��ر را تداع��ی می‌کنند 

109

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

بند
واژه‌های 

قافیه
آوانویسی

واجهای 
مشترک

مقولهؤ 
دستوری

نقش نحوی

اسم / اسمlab / šab2لب/ شب1
مضاف‌الیه / 

مضاف‌الیه

2
پیوسته/

رسته
 peyvaste /

raste4
صفت / 

صفت
مسند / 

مسند

3
افسرده/ 

مرده
 afsorde /

morde4
صفت / 

صفت
مسند / 

مسند

4
می‌بندد/ 
می‌خندد

mibandad/
mixandad5فعل / فعلفعل / فعل

5
اندود/
زدود

 andud
/zodud3فعل / فعلفعل / فعل

اسم / اسمlab / šab2لب/ شب6
مضاف‌الیه / 

مضاف‌الیه

10. Champs sémantique homogène

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         109 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


110

و چنانچ��ه واژهؤ »پژم��رده« را نی��ز که با ای��ن دو قافیه‌ای 
درون��ی می‌س��ازد، درنظر بگیری��م، روندی را به‌س��وی 
سکون کامل و مرگ مش��اهده می‌کنیم. دربارهؤ واژه‌های 
قافی��ه‌ در چهارمین )می‌بندد/ می‌خندد( و پنجمین )اندود/ 
زدود( بن��د، می‌توان به تض��اد مفاهیم آنها اش��اره‌ کرد، 
چراک��ه بس��تن لبه��ا در تض��اد ب��ا خندی��دن و درنتیج��ه 
بازکردن لبهاست، و همچنین اندودن در تضاد با زدودن 
ق��رار می‌گیرد. پس اکثر واژه‌های قافیه از نظر معنایی در 
ارتباط بس��یار نزدیک با یکدیگرن��د و رابطهؤ قیاس‌پذیری 

آنها بدیهی به‌نظر می‌رسد.
بررس��ی واژه‌های ردیف و قافیه در ش��عر »در قیر شب« 
نکتهؤ مهم دیگری را نیز روشن می‌سازد؛ این‌که اگرچه نوع 
چینش شعر توسط شاعر ما را به این نتیجه می‌رساند که 
با ش��عری نو، به‌دور از محدودیتها و شاید قالبهای شعر 
کلاس��یک فارس��ی، مواجه هس��تیم، اما حضور بسیاری 
از مقوله‌ه��ا، ازجمل��ه ردی��ف و قافیه در ش��عر، به‌خوبی 
نشان می‌دهد که سپهری هنوز به‌صورت کامل از قوانین 
شعر کلاس��یک فاصله نگرفته است و گویی هنوز پای در 
بند »قیر« ش��عر کلاس��یک دارد. البته این مس��ئله را نباید 
فراموش کرد که سپهری در آغاز شاعری خویش بوده و 
با نگاهی گذرا ب��ه منظومه‌های دیگری که پس از منظومهؤ 
م��رگ رنگ به چ��اپ رس��انده اس��ت، این مطلب آش��کار 
می‌ش��ود ک��ه وی به‌تدریج از قید قوانین ش��عر کلاس��یک 
‌رسته و به ش��عر نیمایی نزدیک‌تر ‌شده‌است. کافی است 
به ش��عرهایی مانند »نیلوفر«، »مرغ افس��انه« و بس��یاری 

دیگر اشاره کرد.

در س��اختار نحوی ش��عر س��پهری 
و به‌وی��ژه در تکراره��ای نحوی آن 
نی��ز ن��کات قاب��ل توجهی به چش��م 
می‌خ��ورد. نخس��ت بای��د ب��ه ای��ن 
موضوع اشاره کرد که تمام بندهای 
»در قیر ش��ب« حاوی دو جمله اس��ت. جملهؤ نخس��ت، که 
گاه بی��ش از ی��ک عب��ارت نی��ز دارد، با نقط��ه‌ای در پایان 
مصرع دوم از جملهؤ بعد جدا می‌شود که خود، گاه از چند 
عبارت ش��کل گرفته و در مصرع س��وم آغاز و همیشه با 
نقطه‌ای در مصرع چهارم تمام می‌شود. مصرعهای اول 
و دوم هر بند، همانند مصرعهای سوم و چهارم آن، گاه 
با ویرگ��ول، گاه بدون هیچ علامت��ی و گاه نیز با دونقطه 
)می��ان اولین و دومین مصرع دومی��ن بند و همچنین بین 
س��ومین و چهارمین مصرع آخری��ن بند(، به‌منظور ارائهؤ 
توضی��ح و بیان دلیل، از یکدیگر جدا می‌ش��ود. بررس��ی 
دقیق‌تر ما را به این مشاهده رهنمون می‌سازد که پنجمین 
بند شعر را می‌توان، علاوه بر بسامد چشمگیر تکرارهای 
واژه‌ای و واج��ی، از لحاظ  تکرار نحوی نیز متوازن‌ترین 
بند محسوب کرد. درواقع، این بند، همانند بندهای دیگر، 
از چهار مصرع تشکیل یافته که دو مصرع آغازین توسط 
نقطه‌ای از دو مصرع دیگر آن جدا شده است. مصرع اول 
از دوم و همچنین مصرع سوم از چهارم با ویرگولهایی از 
یکدیگر تفکیک ش��ده‌اند. وانگهی، اولین و سومین مصرع 
هرکدام حاوی یک عب��ارت، و دومین و چهارمین مصرع 
ش��امل دو عبارت هس��تند و این دو عبارت با حرف ربط 
»و« به یکدیگر متصل شده‌اند. ساختار نحوی پنجمین بند 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 بررسی 
دستوری و 

آرایه‌های ادبی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         110 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


شعر به شرح ذیل است:
»نقشهایی که کشیدم در روز،«

مفع��ول + ضمیر موصولی »ک��ه« + فعل + قید زمان )حرف 
اضافهؤ »در« + متمم(

»شب ز راه آمد و با دود اندود.«
فاع��ل + فعل + ح��رف ربط »و« + قید حال��ت )حرف اضافهؤ 

»با« + متمم( + فعل.
»طرحهایی که فکندم در شب،«

مفع��ول + ضمیر موصولی »ک��ه« + فعل + قید زمان )حرف 
اضافهؤ »در« + متمم(

»روز پیدا شد و با پنبه زدود.«
فاع��ل + فعل + ح��رف ربط »و« + قید حال��ت )حرف اضافهؤ 

»با« + متمم( + فعل.
همان‌گونه که مشاهده می‌شود، مصرعهای اول و سوم، 
از یک س��و، و مصرعهای دوم و چهارم، از سویی دیگر، 
دارای ساختار نحوی کاملاً یکسانی هستند. وجود چنین 
ش��باهتی، ورای تف��اوت ظاه��ری کلم��ات ب��ا یکدیگر، از 
اهمیت بررس��ی دستور زبان ش��عر، که یاکوبسن ارزش 
زی��ادی ب��رای آن قائل ب��ود، پرده برم��ی‌دارد و به‌خوبی 
نش��ان می‌دهد ک��ه از نظر مفه��وم نیز بین ای��ن مصرعها 
ش��باهتی بارز وجود دارد. درحقیق��ت، هر دو جملهؤ فوق 
بیانگ��ر کوشش��های گفته‌پرداز اس��ت که هر ب��ار پس از 
گذش��ت زمانی کوتاه، عوامل بیرونی ب��ر آنها نقش عبث 
می‌کش��ند؛ هرچند که وی روز و شب به این تلاشها ادامه 

داده است.
در مبحث تکرار نحوی، باید به فعلهای موجود در شعر و 

111

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

زمانهای آنها نیز اشاره‌ای داشت. در این زمینه ابتدا باید 
گف��ت که، به‌جز در پنجمین بند ش��عر، فعلهای موجود در 
دیگ��ر بندها به زمان ح��ال و در وجه مضارع اخباری‌اند. 
در ای��ن میان، فعل »اس��ت« بیش��ترین بس��امد را به خود 
اختص��اص می‌ده��د. در پن��ج فع��ل دیگری ک��ه در زمان 
مضارع اخباری‌اند نیز می‌توان ش��اهد تکرار همخوانها و 

واکه‌ها بود: 
/mixandad/،/mikonam/،/ mibandad/،/ laqzad/،/ mixanad/

 ش��ایان ذکر اس��ت ک��ه دو فع��ل از پنج فعل یادش��ده در 
بن��د نخس��ت و بقیهؤ آنها در چهارمین بند ش��عر اس��تفاده 
‌ش��ده‌اند. نکت��هؤ جال��ب توج��ه این‌ک��ه، برخ�الف دیگ��ر 
بندهای ش��عر، ش��ش فعل موج��ود در پنجمین بند ش��عر 
به ماضی س��اده‌اند که درمجموع، عبث‌ب��ودن فعالیتهای 
گفته‌پرداز را در گذش��ته نش��ان می‌دهند ک��ه به وضعیت 
فعل��ی موج��ود در ش��عر می‌انجامد. البته نبای��د فراموش 
 ک��رد که ای��ن افعال ع�الوه بر داش��تن واجهای مش��ترک 
)/fekandam/ و /kešidam/( در جایگاه مش��ترکی در داخل 
مص��رع نیز قرار دارند و قافی��ه‌ای درون‌مصرعی را پدید 

می‌آورند.
از نکات دیگری که در بخش بررسی دستوری می‌توان به 
آن پرداخت، نوع ضمایر و همچنین بسامد حضور آنها در 
بافت متن است. در این راستا نخست باید گفت که ضمیر 
اول‌ش��خص مفرد، در اش��کال »مرا«، »پاهایم« و »من« و 
در نقش��های نحوی متفاوت )مفع��ول، مضاف‌الیه، متمم 
و فاعل(، از بس��امد بسیار بالایی در این شعر برخوردار 
اس��ت. ضمیر یادش��ده فق��ط در دومی��ن و س��ومین بند 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         111 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


ش��عر، که در آن گفته‌پرداز به توصیفی عینی از ش��رایط 
می‌پردازد، به چش��م نمی‌خورد. حض��ور پررنگ ضمیر 
اول‌ش��خص مفرد در هر متنی، در مبحث گفته‌پردازی11، 
نه‌تنها از حضور گفته‌پرداز در متن و اش��اره به موقعیت 
گفته‌پردازی12پ��رده برمی‌دارد،  بلکه فضای ش��عر را نیز 
به‌س��وی فضای��ی ذهنی رهنم��ون می‌ش��ود. البته وجود 
عناص��ری دیگ��ر چون صف��ت اش��ارهؤ »ای��ن« و همچنین 
حض��ور افعال��ی در زم��ان ح��ال مس��تقیماً ب��ه موقعیت 
گفته‌پردازی اش��اره دارند. ش��ایان ذکر است که حضور 
پررن��گ ضمیر یادش��ده ش��عر را به‌س��وی خودمحوری 
نمی‌کش��د و درحقیق��ت، به‌ویژه ب��ا توجه ب��ه آخرین بند 
ش��عر، گفته‌پرداز با توصیف ش��رایط خود، توصیفی از 

تمامی انسانهای جامعهؤ خویش ارائه می‌دهد.
برای بررسی آرایه‌های ادبی مورد استفاده در شعر »در 
قیر ش��ب«، نخست می‌توان به آرایهؤ تضاد اشاره کرد که 
تقریباً در تمامی بندهای ش��عر وج��ود دارد. تضاد ممکن 
است گاه میان دو عبارت، گاه میان دو واژه وجود داشته 
باش��د. دربارهؤ آرایهؤ تضاد می��ان دو عبارت، می‌توان به 
س��ومین و چهارمین مصرع نخس��تین بند اشاره کرد که 
وج��ود واژهؤ »لی��ک« نیز بر آن صحه می‌گ��ذارد )بانگی از 
دور مرا می‌خواند،/ لیک پاهایم در قیر ش��ب اس��ت(. اما 
تضاد میان واژه‌ها بالاترین بسامد را، به‌ویژه در پنجمین 
بن��د، دارد. از طرفی، واژه‌هایی مانند »رنگ خاموش��ی«، 

»شب«، »تاریکی«، »س��ایه« و »دود« 
ک��ه دارای ی��ک طیف معنایی هس��تند 
در تقابل با واژه‌های »روز« و »پنبه« 

112

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

قرار می‌گیرند و از طرفی دیگر، واژه‌هایی مثل »افسرده«، 
»پژمرده«، »م��رده« و »غم« در تضاد ب��ا واژه‌هایی مانند 
»نش��اط« و »می‌خن��دد« قرار می‌گیرند. مطالع��هؤ این گونه 
تضادها در مجموعه نش��ان می‌ده��د که کلمات دارای بار 
منفی، نس��بت به کلماتی با بار مثبت، بس��امد بیشتری در 
این ش��عر برخوردارند، و لذا فضای ش��عر را دستخوش 

سیاهی، بی‌تحرکی  و ناامیدی می‌کنند.
از دیگ��ر آرایه‌ه��ای م��ورد اس��تفاده در ش��عر، آرای��هؤ 
»شخصیت‌بخش��ی«13 اس��ت. در واقع، چنین آرایه‌ای در 
چهارمین و پنجمین بند حضوری پر‌رنگ دارد. نخس��ت، 
در چهارمین بند ش��عر، به واژهؤ »شب« در عبارت »دست 
جادویی شب« ویژگیهایی انسانی همچون داشتن دست، 
توانایی بس��تن در و حتی خندیدن نس��بت داده شده است 
و جال��ب این‌ک��ه بدین‌ترتی��ب، »ش��ب«، به‌عن��وان یکی از 
کنشگران شعر، نقش فاعلی را به خود اختصاص می‌دهد 
و در تقابل مس��تقیم ب��ا »من« گفته‌پرداز ق��رار می‌گیرد و 
حتی او را به بند می‌کشد. در پنجمین بند نیز همین وضع 
را مش��اهده می‌کنی��م: دو واژهؤ متض��اد »ش��ب« و »روز« 
دارای ویژگی انس��انی هس��تند و هر دو، به‌کمک یکدیگر، 
در تقاب��ل ب��ا »من« قرار می‌گیرند. ش��ایان ذکر اس��ت که 
آرایهؤ شخصیت‌بخشی از جمله آرایه‌هایی است که بسامد 
بس��یار بالایی در اشعار س��پهری دارند و سپهری از آن 
به‌منظور جان‌بخش��یدن به طبیعت و اجزای آن بهرهؤ وافر 

می‌برد.
ام��ا دیگر آرایهؤ پربس��امد این ش��عر 
ک��ه  همان‌گون��ه  اس��ت.  »اس��تعاره« 

11. l’énonciation. (Cf. Maingueneau, 1999)
12. la situation d’énonciation

13. la personnification

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         112 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


113

پیش از این نیز اش��اره شد، نخستین استعاره به‌صورتی 
کاملاً مش��هود در عنوان »در قیر شب« حضور دارد و از 
هم��ان ابتدا خواننده را از جنبهؤ ش��اعرانهؤ کلام گفته‌پرداز 
آگاه می‌کند. وانگهی، اس��تعاره‌هایی نیز در س��طح شعر 
پراکنده‌ان��د ک��ه بعضی از آنه��ا، درواقع، تش��بیه‌هایی را 
شامل می‌شوند که از نظر نحوی دارای ساختار »مشبه‌به 
+ کسرهؤ اضافه + مش��به« هستند. به‌عنوان نمونه می‌توان 
به »قیر شب« و »رنگ خاموشی« اشاره کرد. در نمونه‌ای 
دیگر، »گوشهؤ پژمرده‌هوا«، وجه تشبیه، یعنی پژمردگی، 
در اس��تعاره به چش��م می‌خ��ورد تا یادآور آن ش��ود که 
عض��وی از طبیع��ت، »هوا«، ب��ه جزء دیگ��ری از طبیعت، 

»گل«، تشبیه شده است.
ب��ا درنظرگرفت��ن آنچه ذکر ش��د و 
به‌وی��ژه ای��ن نکته که ش��عر »در قیر 
ش��ب« س��اختاری کام�الً بس��ته و 
فضای��ی راک��د و خفق��ان‌آور دارد، 
ش��اید بتوان به این برداش��ت رسید 
ک��ه گفته‌پ��رداز واژهؤ »ش��ب« را در معنایی کام�الً نمادین 
به‌کار برده و این واژه تنها در مفهوم متداول، یعنی زمان 
معینی از ش��بانه‌روز، اس��تفاده ‌نشده اس��ت. درحقیقت، 
گفته‌پرداز با بهره‌جویی از ویژگیهای منفی شب، درصدد 
ارائ��هؤ فض��ا و موقعیت��ی سرش��ار از تاریک��ی، ناامیدی، 
پژمردگی، افسردگی و پوچی است و این معانی را روابط 

هم‌نشینی، جانش��ینی و بافت متن به 
این واژه می‌بخش��ند. بی‌شک فضای 
توصـیف‌ش��ـده در مـتـ��ن ارتباط��ی 

تنگاتنگ با فضای سیاسیـ اجتماعی زمان سپهری دارد، 
زیراک��ه گفته‌پرداز، پس از بیان فردیت در ابتدای متن، به 
کلیت در پایان شعر روی می‌آورد و مرزهای بسته‌بودن 
در خ��ود را درمی‌ن��وردد. گ��ذر از ضمیر مف��رد »من« به 
ضمیر جم��ع »ما« در انتهای ش��عر، به‌خوب��ی بیانگر این 
مهم اس��ت. بنابراین به‌نظر می‌رسد که برخلاف بسیاری 
از خوانش��هایی ک��ه از اش��عار س��پهری به‌عم��ل می‌آید، 
او ش��اعری گریزان از اجتم��اع، غیرمتعه��د و بی‌اعتنا به 
فض��ای سیاس��یـ اجتماعی عصر خود نیس��ت که تنها به 
بیان طبیعتی رمانتیک می‌پردازد، بلکه برعکس، در اینجا 
شاهد متنی هس��تیم که کاملاً تحت تأثیر فضای سیاسیـ 
اجتماعی عصر  شاعر ش��کل گرفته و یادآور اشعار نیما 

و شاملو است.
با توجه به این مطالب، در پایان باید خاطرنش��ان ساخت 
که تحلیل س��اختاریـ زبان ش��ناختی، برخلاف بسیاری 
از کج‌فهمیه��ای رای��ج، از این قابلیت برخوردار اس��ت که 
تنها به بررس��ی صورت و س��اختار متن اکتفا  نمی‌کند و 
همواره می‌کوشد صورت را با محتوا پیوند دهد تا از این 
طریق، به دلالتهای14 متنی، یعنی ایجاد پیوندی تازه میان 
صورت و محتوا، دس��ت ‌یابد15. بی‌شک، چنین خوانشی 
از س��طح ظاهری مت��ن فراتر می‌رود و به نتایجی دس��ت 
می‌یابد که ش��اید دیگر روش��های نقد ادبی قادر به کشف 

آن نباشند.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

نتیجه

14. significations 
15. Cf. Genette, 1966: 161

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         113 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


114

سپهری، سهراب. )١٣٧٩(، هشت کتاب، تهران، کتابخانهؤ طهوری، چاپ دوم.
قویمی، مهوش. )١٣٨٣(، شعر نو در بوته نقد، بندرعباس، دانشگاه هرمزگان.

Adam, J. M. (1989), Pour lire le poème, Paris, Deboeck-Luculot.
Brecht, Bertolt. (1989), “Considération sur les arts plastiques”, cité par 
J.-M. Adam, Pour lire le poéme, Deboeck - Luculot, Paris.
Genette, Gérard. (1966), Figure I, Paris, Le Seuil.
                         . (1987), Seuils, Paris,Editions du Seuils.
Jakobson, Roman. (1963), Essai de linguistique générale, Paris, Minuit. 
                             . (1973), Questions de poétique, Paris, Minuit.
                             . (1984), Une vie dans le langage, Paris, Minuit. 
Maingueneau, Dominique. (1993), Eléments de linguistique pour le texte littéraire, Paris, Dunod. 
                                          . (1999), l’Enonciation en linguistique française, Paris, Hachette.
Todorov, Tzvetan. (1977), Théories du symbole, Paris, Le Seuil.
Tomachevski, B. (1965), «Sur le ton», in Théorie de la littérature, Paris, Le Seuil.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         114 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


کنشهای روایی براساس روش 
گرم��س: مطالعهؤ موردی دو اثر

دکتر علی عباسی
 دانشیار زبان و ادبیات فرانسه
دانشگاه شهید بهشتی
ali_abasi2001@yahoo.com

تاری��خ دریافت مقال��ه: 88/2/7
تاریخ پذی��رش نهایی: 88/3/12

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         115 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


116

از  ای��ن مقال��ه نش��ان‌دادن روش گرم��س�، یک��ی  از  ه��دف 
اندیشمندان ساخت‌گرای مکتب نش��انه‌ ‌ـ معناشناسی پاریس 
اس��ت که به‌خصوص بر س��اختار روایتها تأکید کرده است. 
در ای��ن مقاله، ابتدا س��اختار روایی روای��ت را از نظر گرمس 
معرفی خواهیم کرد و درصدد پاس��خ به این پرسش��ها بر‌خواهیم آمد که: روایت چیست؟ 
و روایت حداقل کدام است؟ سپس به‌صورت موردی ساختار روایی و پیرنگ را در کتاب 
آوارهؤ بی‌خورش��ید، بررس��ی می کنیم و به این پرسش اساسی پاس��خ می گوییم: آیا این 
کتاب یک روایت اس��ت؟ و آیا از منطقی منس��جم )انس��جام درونی( پیروی می‌کند و چرا؟ 
آیا در این اثر یک الگوی ثابت )س��ه پارهؤ ابتدایی، میانی و انتهایی( وجود دارد؟ آن‌گاه در 
بخش دوم تلاش خواهیم کرد به تحلیل س��اختاری یک اثر نقاش��ی با بهره گیری از نظرات 

گرمس بپردازیم.

واژگان کلیدی:
گرمس، روایت، پیرنگ، روایت حداقل، ساختار روایی، انسجام درونی.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

I. Greimas

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         116 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


در واق��ع، س��رآغاز س��اخت‌گرایی 
را می‌ت��وان آغاز س��الهای 1950م. 
ادام��هؤ‌  در  س��اخت‌گرایی  دانس��ت. 
دگرگونیه��ای بس��یار گس��ترده در 
نشانه‌شناس��ـی  زبـــان‌شناس��ــی،‌ 
و همچنی��ن نق��د ادب��ی ش��کل گرف��ت و در ده��هؤ 1960 
کل��ود   ‌،1950 ده��هؤ  ابت��دای  در  رس��ید.  خ��ود  اوج  ب��ه 
 لوی‌اس��تروس�، انسان‌ش��ناس و »پ��در س��اخت‌گرایی« 

 ،)Bovon, 1971: 13(
س��اخت‌گرایی را ب��ا کم��ک 
نشانه‌شناس��ی،  از  گرفت��ن 
بنی��اد  انسان‌شناس��ــی  در 
نهاد. ساخت‌گرایی رهیافتی 

اس��ت به تحلیل متون هنری که ریش��ه در زبان‌شناس��ی 
س��اخت‌گرا دارد. س��اخت‌گرایی با سود‌جس��تن از فنون 
و روش��های زبان‌شناسی و همچنین اس��تفاده از واژگان 
تخصصی این رش��ته،‌ روش��ی علم��ی برای رس��یدن به 
معن��ا در تم��ام صورته��ای ارتباطی ارائ��ه می‌دهد. برای 
شناخت س��اخت‌گرایی، باید ریشه‌های تاریخی آن را در 
اندیشه‌های فردینان دوسوسور�، زبان‌شناس سوئیسی، 
و در ادامه در آرا و افکار لوی‌استروس جست‌وجو کرد. 
اگر لویاس��تروس را پدر س��اخت‌گرایی‌ درنظر بگیریم،‌ 
فردینان دوسوس��ور »پدرب��زرگ« )Ibid( این علم خواهد 

بود.
یک��ی از مکتبه��ای س��اخت‌گرا، در همین دهه‌ه��ا، مکتب 
نش��انه - معناشناسی پاریس بود. در دهه‌های 60 و 70، 
حوزهؤ نش��انه - معناشناسی بیشترین پیشرفتها را هم از 
نگاه پژوهش��های نظری و هم از لحاظ عملی و کاربردی 
در زمینهؤ متون گوناگون، چه دیداری و چه نوش��تاری، 
داش��ته اس��ت. در همین س��الها، نشانه‌-‌معناشناسی در 
»ح��وزهؤ تحلیل روایی گفتمانها«� بیش��ترین پیش��رفت را 
نس��بت به حوزه‌های دیگر مطالعاتی خود داش��ته است. 
حوزهؤ تحلیل روایی گفتمانها بخشی از مطالعات ولادیمیر 
پروپ� است که در ریخت‌شناسی قصه‌های پریان انجام 
داد. زمان��ی، تفکر در مورد 
به  رخداده��ا  روایی‌ب��ودن� 
طرحهای��ی منته��ی ش��د که 
ش��اخه‌های علمی مستقل را 
در ای��ن مورد تش��کیل داد، 

117

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

1. Claude Levi-Strauss
2. Ferdinand de Saussure

3. analyse narrative des discours
4. Vladimir Propp

5. narrativité

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         117 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


می‌گوین��د: موض��وع نشانه‌-‌معناشناس��ی روش��ن‌کردن 
ساختارهای معناداری است که معنا را تولید می‌کنند. در 
اینجا برخلاف انتظار مش��اهده می‌کنیم که بحث در مورد 
نش��انه نیس��ت، بلکه موضوع مهم معناشناسی ارتباطات 
س��اختاری پنهانی اس��ت که معن��ا را تولی��د می‌کند. لازم 

است که در ابتدا اشاراتی به »روایت حداقل«� شود.
 ب��ا رویکرد اصلی و پی��ش از آن‌که 
از ابزارهای مفهومی زبان‌شناسی و 
یا نشانه‌-‌ معناشناسی کمک بگیریم، 
می‌توانیم روایی‌بودن را از دیدگاهی 
کلی‌ت��ر یعنی از نگاه انسان‌شناس��یِ 
آن، ک��ه ب��ا تجرب��هؤ روزان��هؤ م��ا در 
ارتباط اس��ت، بررسی کنیم. به همین خاطر، از تقابلی که 
همیشه با آن درگیر هستیم آغاز می‌کنیم: ثابت و متغیر. 

این تقابل اولین جداسازی است که ادراک و فهم ما از جهان 
انجام می‌دهد. به لطف این تمایز اصلی، بین آنچه ثابت و 
آنچ��ه متغیر و متحول اس��ت، می‌توانیم به هرآنچه جهان 
معنایی ما را می‌س��ازد معنا بخش��یم؛ یعنی همان چیزی 
که یلمس��لف10 و به‌دنبال آن 
را  آن  نشانه‌-‌معناشناس��ان 

»سطح درونی«11 می‌نامند. 
مسلماً این طبقه‌بندی ابتدایی 
در ارتباط با وجود و تاروپود 

ک��ه برای مث��ال می‌توان از روایت‌شناس��ی� ن��ام برد؛ و 
زمانی دیگر، این اندیش��ه با شتاب تلاش می‌کرد دستور 
زبانه��ای روایت��ی و ی��ا »منطق«‌های روایتی را درس��ت 
کن��د. برخلاف نش��انه‌-‌ معناشناس��ان ش��وروی س��ابق 
 و نشانه‌-معناشناس��ان امری��کا، مانن��د اِ. ملتِینس��کی� و 

اِ. دندس� که سعی کردند شناخت سازوکارهای درونی 
روای��ت را عم��ق بخش��ند، نشانه‌-‌معناشناس��ی فرانس��ه 
ت�الش کرد در اثر پ��روپ الگویی را پیدا کن��د که به‌کمک 
آن، بتوان��د اص��ول س��ازمان‌دهی گفتمانه��ای روایی را 
در کلیتش��ان بیابد، آنها را خوب بفهم��د و بهتر بفهماند. 
فرضی��هؤ وج��ود ش��کلهای جهان��ی ک��ه عم��ل روای��ت را 
س��ازماندهی می‌کنن��د و ش��کل می‌بخش��ند، از مهم‌ترین 
کارهایی بود که این نشانه‌-‌معناشناس��ان تلاش داش��تند 

انجام دهند. 
ه��دف از ای��ن مقال��ه نش��ان‌دادن روش گرم��س، یکی از 
اندیش��مندانی اس��ت ک��ه بع��د از پ��روپ روی س��اختار 
روایته��ا تکیه کرد. گرم��س بر این باور اس��ت که باید از 
س��طح گذشت و به لایه‌های عمیق متون وارد شد تا بدین 
وس��یله بتوان علاوه بر س��اختارهای س��طحی معنادار، 
س��اختارهایی را که در عمق متون واقع شده‌اند پیدا کرد؛ 
زی��را این س��اختارهای درونی و عمیق ه��م دارای دلالت 

معنایی هستند. برای نشانه‌-
‌معناشــناس��ـــان س��اختار 
دارای اهمیت ویژه‌ای است، 
چنان‌که در معرفی موضوع 
نشانه‌-‌معناشناسی این‌گونه 

118

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

روایت 
حداقل

6. narratologie
7. E. Meletinsky

8. A. Dundes
9. récit minimal
10. L. Hjelmslev

11. le plan du contenu

متغیرثابت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         118 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


ما اس��ت؛ هم در ارتباط با فهم فیزیکی ما از جهانی اس��ت 
ک��ه ما را دربرگرفت��ه، و هم در پیوند ب��ا هرآنچه مربوط 
به س��اختهای فکری‌مان است و ما از آن سود می‌جوییم. 
پس، جای تعجب ندارد که این تقس��یم‌بندی دوتایی یا این 
تقابل دوتایی اصلی را در دل گفتمانها بیابیم. برای مثال، 
زمانی که زندگی یک شخصیت داستانی روایت می‌شود، 
خیلی س��ریع، به دلیل تقابل یکسانی و تفاوت موجود در 
این ش��خصیت داس��تانی، متوجه می‌ش��ویم که موضوع 
دربارهؤ زندگی یک ش��خصیت داس��تانی اس��ت، زیرا این 
ش��خصیت داس��تانی از یک طرف همیشه خودش است و 
از طرف��ی دیگر در حال تغییر و تحول اس��ت. در حقیقت، 
ثابت و متغیر دو روی یک سکه هستند، زیرا از یک طرف 
ضد یکدیگر و از طرفی دیگر کامل‌کنندهؤ یکدیگرند. این دو 
دائماً همدیگر را چه در سطح »واقعیت« و »تجربه«، و چه 
در س��طح نظامهای بازنمودی12 و زبان��ی فرامی‌خوانند. 
ب��ا ارائ��هؤ چنی��ن تعریف��ی، می‌ت��وان آن را اصلی مس��لم 
به‌شمار آورد و ما با این اصل مسلم تلاش می‌کنیم روند 

توصیفی‌مان را پایه‌ریزی ‌کنیم. 
حال اگر به‌عنوان مقدمه و اصل مس��لم این تقابل دوتایی 
)ثاب��ت و متغی��ر( را بپذیری��م، آن‌گاه می‌توانی��م م��ورد 
روایت13 را بررسی کنیم. روایت از یک عمل روایی نتیجه 
می‌شود. از ویژگیهای روایت می‌توان به این نکته اشاره 
کرد ک��ه »در آنجا چی��زی در حال اتفاق‌‌افتادن اس��ت«14. 

پس، در این حالت تکیه بیش��تر روی 
متغیر است تا ثابت )یادآور شویم که 
گفتمانه��ای توصیف��ی از اینجا نتیجه 

می‌گیرند(.
در آگهیه��ای کوت��اه تبلیغات��ی ک��ه از تلویزی��ون پخ��ش 
می‌ش��ود، مادهؤ پاک‌کننده‌ای به اس��م »ال��ف« را به بیننده 
معرف��ی می‌کنن��د و نش��ان می‌دهند ک��ه چگونه ای��ن ماده 
لب��اس یا پارچه را تمی��ز می‌کند. در این حال��ت، بیننده با 
دو وضعی��ت یا پ��ارهؤ ابتدای��ی و انتهایی، ی��ا حالت قبل و 
بعد روبه‌رو اس��ت. بیننده در »آنجا« تغییری را مش��اهده 
می‌کن��د: در حالت اول لباس کثیف اس��ت و در حالت دوم 
به‌کم��ک این م��اده، تمیزی لباس را مش��اهده می‌کند. این 
تغیی��ر حالت از اول به دوم، که در اغلب اوقات با اختلاف 
زمان��ی قبل و بعد در ارتباط اس��ت، می‌تواند به‌راحتی در 

آگهیها و در روایتها مشاهده شود.  

این آگهیهای تلویزیونی دقیقاً بر همان اساسی که ولادیمیر 
پروپ قصه‌های پریان را از لحاظ شکلی و ساختاری به ما 
معرفی کرد عمل می‌کنند، یعنی یک وضعیت ابتدایی و یک 
وضعیت انتهایی در آنها دیده می‌ش��ود؛ بدین معنا که این 
قصه‌ها یا آگهیهای روایتی با یک »کمبود و نقصان« آغاز 
می‌ش��ود و با حالت تعادل یا »رفع ای��ن کمبود و نقصان« 
خاتم��ه می‌پذیرد. ب��رای نمونه، س��یندرلا ک��ه در ابتدای 
داس��تان تحقیر ش��ده اس��ت، در انتها س��تایش می‌شود. 
قهرم��ان در بعض��ی از داس��تانها در 
ابت��دا فقیر اس��ت و در انته��ا بر تخت 
س��لطنت می‌نش��یند. البته در بعضی 

119

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

12. représentation
13. récit

14. il s’y passe quelque chose

بعدقبل

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         119 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


برای مثال، هدف یک داستان نشان‌دادن تغییر و تحول یا 
شدن یک شخصیت داستانی است: اگر این تغییر و تحول 
یا ش��دن با حالت ثابت یا دائمی ش��خصیت داستانی آغاز 
ش��ود، توصیف آن باید حتم��اً، در طول روایت، از حالت 
متغی��ر یا ناثابت این ش��خصیت داس��تانی آغ��از کند و به 
حالت ثابت آن برسد. این توصیفها از شخصیت داستانی 
از واحده��ای تمایزدهن��ده و از مراح��ل متوال��ی‌ای که از 
یکدیگر متمایز و در تضاد با یکدیگرند حاصل می‌ش��ود. 
وانگهی، باید دانس��ت که رابطهؤ این تقابلها به س��ه ش��کل 

مشاهده می‌شود که در زیر به آن اشاره می‌کنیم: 
1. تقابلهای��ی ک��ه رابط��هؤ آنها از ن��وع مقوله‌ای15 اس��ت. 
به‌عنوان نمونه می‌توان از رابطهؤ حقیقت‌‌-دروغ و قانونی‌-

‌غیرقانون��ی ن��ام برد. در این‌ص��ورت، بین ای��ن دو واژه 
نمی‌توان واژهؤ حد واسطی )همچون تقسیم‌بندی درجه‌ای 

در زیر( پیدا کرد. 
2. تقابلهای��ی ک��ه رابطهؤ آنها از نوع درجه‌ای16 اس��ت. در 
این‌ص��ورت، مح��ور معنای��ی فقط به دو قس��مت تقس��یم 
نمی‌ش��ود، بلکه واژگان بی‌شماری بین این دو قطب قرار 

می‌گیرند. به‌عنوان نمونه: 
سوزان/ گرم/ ولرم/ تازه/ خنک/ سرد/ یخ. 

3. تقابلهای��ی که رابطهؤ آنها از نوع نفی17 اس��ت. به‌عنوان 
نمون��ه می‌ت��وان از رابط��هؤ مرگ‌-‌زندگ��ی، ثابت‌-متغیر و 
جاندار-‌‌ نه‌جان��دار صحبت کرد. تمام فرهنگ‌نامه‌ها مرگ 
را این‌گون��ه تعری��ف می‌کنن��د: پایان 
زندگی. در زبان‌شناس��ی، موجود یا 
زنده اس��ت یا مرده و هرگز نمی‌توان 

از داس��تانها این تغییر و تحول برعکس صورت می‌گیرد: 
قهرمان داس��تان ابتدا خوشبخت است و در انتها بدبخت. 
در ای��ن نوع روایتها حرکت از »خوب« به »بد« اس��ت. این 
روایتها همان روایتهایی هس��تند ک��ه اصطلاحاً می‌گوییم 
داس��تان »بد« تمام ش��د. ح��ال، به‌کمک تمام ای��ن مثالها، 
می‌ت��وان ادعا کرد که روایتها بدین‌گونه آغاز می‌ش��وند: 
حرکت از وضعی��ت به‌هم‌ریختهؤ ابتدایی به‌طرف وضعیت 
متعادل انتهایی. این حالت چه در روایتهای تبلیغاتی، چه 
در قصه‌ه��ای پریان، چه در رمانها و چ��ه در گفتمانهای 
سیاسی یا گفتمان مردان سیاسی )که به شهروندان خود 
نوی��د می‌دهند از وضعیت »بد« و »مشکل‌س��از« امروزی 
به وضعیت »خوبی« که در آینده وجود دارد، می‌رس��ند( 
دیده می‌ش��ود. حتی این وضعیت روایی )یعنی وجود دو 
مرحل��هؤ ابتدایی و انتهایی( را می‌توان در گفتمان علمی هم 
مشاهده کرد. این گفتمان علمی که پایهؤ شناختی دارد، ما 
را به ماجرایی که انتهای آن خوش��بختی است می‌رساند؛ 
یعن��ی این‌که این گفتمان یک ابت��دا و انتها دارد؛ ابتدای آن 
»ندانس��تن« است و انتهای آن »دانس��تن و آگاهی« است. 
ش��ایان ذکر اس��ت مثالهای اخیر )گفتمان سیاسی، علمی 
و...( هیچ‌کدام روایت نیس��تند، بلک��ه حالت روایی دارند. 
روایت‌بودن و حالت روایی داشتن دو پدیدهؤ کاملاً متفاوت 
هستند. روایت عملی منحصربه‌فرد است، درحالی‌که در 
تهیهؤ دستور غذایی خاص،  یک عمل روایی وجود دارد.  

بــدین‌ترتیــ��ب، از نـ��گاه نش��ـــانه‌-
‌معناشناس��ان، در روای��ت حداق��ل، 
تمایز دو حالت باید نشان داده شود. 

120

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

15. catégorielle
16. graduelle
17. privative

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         120 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


گفت که »خیلی« زنده یا »کم« مرده است. 
پس، فقط براس��اس این اصل تقابلی است که می‌توان بین 
پارهؤ ابتدایی و انتهایی روایت تفاوت قائل ش��د. و یادآور 
ش��ویم که خود این تفاوت و تمایز اس��ت که معنا را تولید 
می‌کند. معنا از تمایز حاصل می‌شود. روایت ساده یعنی 
گذر از یک حالت به حالت دیگر )البته ش��رایط دیگری هم 
وج��ود دارد ک��ه در ادامه ب��ه آن خواهیم پرداخ��ت(. اما 
درمورد این اصل تقابلی نکته‌ای حائز اهمیت مطرح است: 
صحبت‌کردن از تفاوت و تمایز فقط زمانی امکان دارد که 
سطح تش��ابه بین دو عنصر وجود داش��ته باشد؛ در‌غیر 
این‌ص��ورت، چگونه می‌توان از تمایز س��خن گفت! برای 
این‌ک��ه دو واح��د یا دو پارهؤ ابتدای��ی و انتهایی یک روایت 
ب��ا یکدیگر در تقابل قرار گیرند، می‌بایس��ت در بعضی از 
جه��ات مخالف و در بعض��ی جهات و در هم��ان لحظه با 
یکدیگر مشترک باشند، یا این‌که حداقل یک فصل مشترک 
بین آنها وجود داش��ته باش��د: »پسر« و »دختر« براساس 
تقاب��ل »مذکر« و »مؤن��ث« با یکدیگر متفاوت هس��تند، اما 
این دو از لحاظ نَس��بی و خانوادگی در مقابل والدین خود 
دارای ریشهؤ مشترک‌اند. مسلماً این بازی بین مشابهت و 
تمایز اس��ت که همس��ویی و ارتباط را در روایت تضمین 
می‌کند. اگر یک نوع مش��ابهت بین پارهؤ ابتدایی و انتهایی 
روایت وجود نداش��ته باش��د، خواننده در هنگام خوانش 
روای��ت کام�الً در متن گ��م خواهد ش��د. در این‌صورت، 
روایت بی‌معنا خواهد بود. به‌همین خاطر، در یک روایت، 
هرگ��ز نمی‌ت��وان از »کمبود پ��ول« که در ابت��دای روایت 
)پارهؤ ابتدایی( حاصل می‌ش��ود به »یافتن سلامتی« )پارهؤ 

انتهایی( در انتهای روایت رس��ید. اگر روایت سیندرلا را 
به‌ش��کل گذرا بررسی کنیم، می‌بینیم که خط‌‌سیر داستان 
به‌طورکل��ی از /تحقیر/ پ��ارهؤ ابتدایی به‌ط��رف /بزرگی و 
ش��کوه/ انته��ای روایت اس��ت )درصورتی‌که این مس��یر 
حرکتی برای خواهران س��یندرلا برعکس اس��ت(. منطقاً، 
هر حس و کنش تحقیرش��دگی ب��ا این پیش‌فرض روبه‌رو 
اس��ت که آن کس��ی که این ح��س را در خ��ود می‌بیند قبلاً 
حس بزرگی و شکوه را داشته است. درغیر این‌صورت، 
کس��ی نخواهد توانس��ت او را تحقیر کند، زیرا او قبلاً این 
حس بزرگی  و این تجربه را نداشته است. با یاری‌گرفتن 
از واژگان پروپی، می‌توان این /تحقیر/ ابتدای روایت را با 
واژهؤ / نقص/ ابتدایی پروپ و همچنین /ش��کوه و بزرگی/ 
انتهای��ی روایت را ب��ا /‌ رفع نقص و رفع کمب��ود/ انتهایی 
پ��روپ برابر دانس��ت، زیرا ای��ن اختلاف پ��ارهؤ ابتدایی و 
انتهایی روایت اس��ت و نه چیز دیگ��ر. و بین این دو واژه 
یعنی / تحقیر/ و /ش��کوه و بزرگی/ تشابه و تفاوت وجود 
دارد؛ / تحقیر/ یعنی س��قوط‌کردن، از بالا به پایین آمدن، 
و /ش��کوه و بزرگی/ یعنی از پایین به بالا رفتن و صعود‌‌ 
کردن. کس��ی نمی‌تواند ادعا کند که بالا رفته اس��ت، ولی 
ابت��دا پایین نبوده اس��ت. وانگه��ی، /تحقیر/ و /ش��کوه و 

بزرگی/ یکی نقض دیگری است. 
پس همان‌طور که قبلاً اش��اره ش��د، روای��ت حداقل یعنی 
گ��ذر از یک وضعی��ت )پاره( به وضعیت��ی دیگر یا گذر از 
حالتی به حالت دیگر. در اینجا شایس��ته اس��ت که بیشتر 
روی این »گذر« یا »مس��یر« یا »حرکت« تکیه کنیم و کمتر 
ب��ر این دو حالت ابتدایی و انتهایی. از این نگاه، تعریفمان 

121

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         121 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


122

از روایت را دوباره فرمول‌بندی کنیم: 
روای��ت یعنی روند انتقال ی��ا تبدیلی18 که بی��ن دو پاره یا 

وضعیت متوالی و متفاوت واقع شده است.
فع�الً بر ویژگی متف��اوت این دو وضعی��ت تکیه نمی‌کنیم 
و بیش��تر به خصوصیت متوالی و پی‌درپ��ی این دو پاره 
می‌پردازی��م. خصوصی��ت متوال��ی و پی‌درپ��ی عنص��ر 
جدیدی را به‌همراه دارد، زیرا از یکی از عناصر س��ازندهؤ 
روای��ت، یعن��ی »زمان‌داربودن« س��خن می‌گوی��د و تمام 
روایت‌شناس��ان اهمی��ت عنص��ر »زم��ان« را در روای��ت 
به‌خوبی می‌دانند. همگام با س��نت ارس��طویی می‌گوییم: 
روایت‌کردن چیزی وقتی امکان‌پذیر است که روی رابطهؤ 
»اول« و »بعد« اس��توار ش��ده باش��د. با گفتن این مطلب و 
اشاره به این رابطه، اکنون می‌گوییم که این رابطه، رابطهؤ 
دیگری، یعنی رابطهؤ علت‌ومعلولی را برقرار می‌سازد. در 
این‌صورت، می‌توان ادعا کرد که موضوع بر س��ر قانون 

روایت است، حداقل روایتهای کلاسیک. 
تعریف��ی که در بالا از روایت ارائه ش��د بس��یار نزدیک به 
همان تعریفی اس��ت که در ابتدا از روایت داش��تیم؛ یعنی 
تقابل ثابت و متغیر. از یک طرف دو حالت یا دو وضعیت 
داری��م و از طرفی دیگر، فعل /انج��ام‌دادن/. درواقع، این 
فع��ل /انج��ام‌دادن/ عم��ل تبدی��ل و انتق��ال را از وضعیت 
ش��مارهؤ 1 به وضعیت شمارهؤ 2 تضمین می‌کند )یا این‌که 
ای��ن تغیی��ر وضعی��ت را از 2 به 1 انجام‌پذیر می‌س��ازد(. 

درست در همین‌جاس��ت که می‌توان 
را  گفتمانه��ا  از  گونه‌شناس��ی  ی��ک 

مشاهده کرد: 

1. گفتمانهایی که بیشتر ویژگی روایی دارند )این گفتمانها 
از حرک��ت نتیجه می‌ش��وند، مانن��د رمانه��ای حادثه‌ای، 

فیلمهایی که حالت تعلیق دارند و...(؛
2. گفتمانهایی که بیشتر جنبهؤ ثابت دارند، مانند گفتمانهای 

توصیفی فیلمهای مستند.
البت��ه بای��د گف��ت که ب��ا خط‌کش نمی‌ت��وان ای��ن دو گونهؤ 
روایتی را از یکدیگر جدا کرد، زیرا توصیفها نمی‌توانند از 
روایت‌کردن جدا ش��وند، همان‌طور که برای روایت‌کردن 

حداقل توصیف احتیاج است. 
پس، در این‌صورت طرح ابتدایی و اصلی ما به شکل زیر 

است :

در این طرح، هر دو گونهؤ مسیر حرکتی ممکن را که قبلاً به 
آن اشاره ش��د، یعنی توالی19و برگشتی20 ارائه می‌دهیم. 
در واق��ع، می‌توان این دو گونه مس��یر حرکتی را در تمام 

روایتها داشت. 
شایان ذکر است که با همین عناصر موجود، تقسیم‌بندی 
دیگری هم از الگوی بالا میس��ر اس��ت که در زیر مشاهده 
می‌شود. البته در این الگو، حرکت از یک حالت یا وضعیت 
به حالت دیگر نیس��ت، بلکه حرکت از یک »روند تبدیل« به 

روند تبدیل دیگر است: 

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

18. transformation
19. successifs
20. réversifs

وضعیت 1 روند تبدیلوضعیت 2

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         122 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


برای طرح بالا، ش��اید بهترین مثال »دائم��اً انقلاب‌‌‌کردن« 
اس��ت. در این‌صورت و براس��اس این الگو، نقطهؤ حرکت 
»روند تحول و تغییر« اس��ت و حالت وضعیت پایدار نقطهؤ 
حرک��ت نیس��ت. به‌نظر ما، ب��رای تحلیل روایته��ا و برای 
س��اده‌تر ک��ردن تحلیل روایتی، بهتر آن اس��ت که حرکت 
را از »وضعی��ت پای��دار« ش��روع کنی��م، زی��را توضیح و 
توصی��ف »وضعیت پای��دار« س��اده‌تر از »رون��د تحول« 
اس��ت. بدین‌ترتیب، از این ب��ه بعد، تکیه‌گاه م��ا این نقطه 
اس��ت. در ضمن، مس��یر حرکت برگشتی را از طرح خود 
خارج می‌س��ازیم، زیرا این حالت کمتر اتفاق می‌افتد و به 
حالت توالی )اول، بعد( می‌پردازیم. در این حالت، الگوی 

پیشنهادی به شکل زیر است: 

الگوی بالا الگوی اصلی و اس��اس تمام روایتهاس��ت. اما با 
جداس��اختن این سازمان روایتی، یعنی همین الگوی اصلی 
از تحقق ملموس آن در روایتها، چه در متون دیداری و چه 
در متون نوش��تاری، می‌توان گفت که همیشه تمام عناصر 
این الگو در روایتها دیده نمی‌شود. برای نمونه، روند تبدیل 
که از »وضعیت 1« نتیجه می‌ش��ود، باید به‌طور خودکار و 

به‌صورت زنجیره‌ای به »وضعیت 2« 
برس��د، حتی اگ��ر این وضعی��ت 2 در 
روایت به‌صورت روشن دیده نشود. 

آگهی تبلیغاتی‌ای را درنظر بگیریم که در آن هدف، معرفی 
»پاک‌کنندهؤ فرش« اس��ت. ابتدا کثیف‌بودن فرش نشان داده 
می‌ش��ود )وضعیت 1(، آن‌گاه کنشگر این صحنه شروع به 
پاک‌کردن فرش می‌کند )روند تبدیل(. اما وضعیت 2 علی‌رغم 
این‌که نشان داده نمی‌شود، براساس تحلیل عقلی و منطقی 
قابل پیش‌بینی اس��ت. در مس��یر خلاف جه��ت طبیعی، اگر 
روایت یک روند تبدیل را نشان دهد که به‌دنبال آن وضعیت 
2 بیاید، می‌توان به‌طور منطق��ی وضعیت 1 را از آن نتیجه 
گرف��ت، زیرا می‌توان گفت یک حالت متفاوت با وضعیت 2، 
یعنی وضعیت 1 قابل پیش‌بینی اس��ت: تمیزی حاصل‌شده 
به‌وسیلهؤ پاک‌کنندهؤ قالی فقط در ارتباط با حالت کثیفی که از 

قبل فرض شده قابل پیش‌بینی و قابل درک است. 

به‌طور خلاصه، اگر A س��ازمان کلی یک روایت حداقل را 
 C ،وضعیت 2 را متعهد می‌شود B ،به‌روش��نی نشان دهد
وضعی��ت 1 را پیش‌فرض دارد، و D هم وضعیت 1 را، که 

در این‌صورت، وضعیت 2 را متعهد می‌شود.
»پیش‌فرض«21  ب��ازی  به‌این‌ترتی��ب، 
و »اشاره‌داش��تن«22 ب��ه چی��زی، ب��ه 
روایت س��اختار می‌دهد. پیش‌فرض 

123

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

حالت
تبدیل 1 

حالت
تبدیل 2 

وضعیت

وضعیت 1 حالت تبدیلوضعیت 2

وضعیت حالت تبدیلوضعیت 2

A

B C
D

21. présupposition
22. implication

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         123 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


او در جواب می‌گوید که نان و خورشید افغانستان بهتر از 
نان و خورشید ایران اس��ت. این درگیری آن‌قدر بین آنها 
ادام��ه می‌یابد ت��ا این‌که یک روز قراردادی بین آنها بس��ته 
می‌ش��ود مبنی بر این‌که بومان »مامه‌خورش��ید« )یا همان 
خورش��ید( افغانس��تان را به ایران بیاورد. به‌همین خاطر 
بوم��ان ی��ک روز مزرعه را ت��رک و با پای پی��اده به‌طرف 
افغانس��تان حرکت می‌کند تا مامه‌خورش��ید را بیاورد. در 
طول مسیر با موانعی روبه‌رو می‌شود؛ از جمله در اتفاقی، 
بومان الاغی را مثل خودش تنها می‌بیند و تصمیم می‌گیرد 
س��فرش را ب��ا او ادامه دهد. در مس��یری، ب��رای این‌که با 
الاغ��ش روی ریلهای قطار می‌رود، او را زندانی می‌کنند و 
باید به دادگاه برود. بارها سعی می‌کند از زندان فرار کند، 
ولی به‌خاطر الاغش منصرف می‌شود. قاضی برای کمک 
به او، پیشنهاد می‌دهد تا در خانه‌اش به‌عنوان خدمتکار کار 
کند، اما بومان که در جست‌وجوی مامه‌خورشید است، از 
قبول آن س��ر باز می‌زند. به‌همین خاطر، قاضی دس��تور 
می‌ده��د او را ب��ه اردوگاه ببرند. آوارگان ای��ن اردوگاه را 
»جهنم‌آب��اد« می‌خوانند. بومان یک روز متوجه می‌ش��ود 
که الاغ را کش��ته‌اند و گوش��ت آن را بین خودشان تقسیم 
کرده‌اند، به‌همین خاطر دیگر با کسی سخن نمی‌گوید. در 
همین زمان است که شخصیت محمد‌سرور در اردوگاه پیدا 
می‌شود. او با بومان دوست می‌شود و به او می‌آموزد که 
اگر مامه‌خورشید را می‌خواهد، باید اول علم بیاموزد...

تحلیل: ابتدا، نحو روایی یا الگوی کنشگران این روایت را 
بررسی می‌کنیم. اما یادآوری این نکته ضروری است که 
فقط روایت بومان و محمد سرور بررسی می‌شود، زیرا 

وقت��ی تحقق می‌یابد ک��ه از »قبل« به‌ط��رف »بعد« برویم؛ 
و بالعک��س، وقت��ی ک��ه از بع��د به ط��رف قبل بروی��م، با 
اشاره‌داش��تن روبه‌رو هس��تیم. فقط در انته��ای بحث به 
یاد داش��ته باشیم که این ش��کل روایی بر رابطهؤ جهت‌دار 
بودن پایه‌ریزی ش��ده اس��ت ک��ه یکی از اصلهای مس��لم 
و بدیه��ی در این مبحث اس��ت. رابطهؤ جه��ت‌دار بودن در 
ترکیبهای زمانیِ روایت استفاده می‌شود: /قبل/ با »حالت 
یا وضعیت 1« در ارتباط است و /بعد/ در پیوند با »حالت 

یا وضعیت 2« است. 
اکن��ون، بع��د از ارائهؤ الگ��وی اصلی از روای��ت و تعریف 
روش��ن از روای��ت حداق��ل، به تحلی��ل مت��ن محمدهادی 

محمدی می‌پردازیم. 
اصل��ی  ش��خصیتهای  چکی��ده: 
داستان آوارهؤ بی‌خورشید دو نفرند: 
بوم��ان )یعن��ی »بم��ان«(، پس��رک، 
یازده‌‌س��الهؤ افغان، و محمدس��رور، 
آم��وزگار و نویس��ندهؤ آوارهؤ افغان، 
با س��یمایی درهم‌شکس��ته که بیش 
از پنجاه س��ال نش��ان می‌ده��د. این دو به‌خاط��ر جنگ و 
ویران��ی مجبور به مهاجرت به ایران ش��ده‌اند. بومان در 
کشتزاری شروع به‌ کار می‌کند. او می‌بایست برای دیگر 
کارگ��ران ن��ان بخرد. به نانوای��ی که م��ی‌رود، غالباً چند 
بچهؤ هم‌سن‌‌وس��ال خودش که خانه‌هایشان در باغ است، 
ب��ه او نزدی��ک می‌ش��وند و او را اذیت می‌کنن��د. آنها او و 
کش��ورش را به‌تمسخر می‌گیرند و می‌پرس��ند که آیا در 
کش��ورش نان و خورشید نیس��ت که به اینجا آمده است. 

124

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

خلاصهؤ‌
داستان

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         124 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


این دو همان ش��خصیتهای اصلی روایت هس��تند. راوی 
با ی��ک فاصلهؤ زمانی و مکانی نس��بت به زمان داس��تان، 
شروع به روایت داستان بومان می‌کند. با شروع داستان 
عمل انفصال زمانی و مکانی هم صورت می‌گیرد. در این 
انفصال، نقش کنش��گران نمایان می‌ش��ود. فاعل کنشگر، 
یعنی بومان با تحریک کنش��گر فرس��تنده، یعنی کودکان 
ایران��ی به ش��یء ارزش��ی خ��ود، یعنی »مامه‌خورش��ید« 
متمایل می‌شود. در واقع، فاعل کنشگر و کنشگر فرستنده 
از هم��ان ابت��دای روای��ت ق��راردادی را با یکدیگ��ر منعقد 
می‌س��ازند که براساس آن بومان باید »مامه‌خورشید« را 
به س��رزمین ایران بیاورد فاعل کنشگر در تلاش است تا 

به این هدف برسد. 
ام��ا نکت��هؤ اصل��ی ای��ن روای��ت در ای��ن اس��ت ک��ه فاع��ل 
کنش��گر علی‌رغم تلاش بس��یار، ابتدا موفق نمی‌ش��ود به 
مامه‌خورشید دست یابد، زیرا محمد‌سرور به او می‌گوید 
که مامه‌خورش��ید به‌وس��یلهؤ جهل و نادانی زندانی ش��ده 
اس��ت و باید قبل از هر کاری او را آزاد کرد. محمدسرور 
همچنی��ن ب��ه او می‌آم��وزد که عل��ت عقب‌افتادگ��ی مردم 
افغانس��تان و تم��ام کس��انی‌ ک��ه در این اردوگاه هس��تند 
»جهل« است. اگر فاعل کنش��گر می‌خواهد مامه‌خورشید 
را به‌دس��ت آورد، بای��د ب��ه »عل��م« برس��د و از نادان��ی 
دوری جوید. در این حالت، ش��یء ارزش��ی اصلی )یعنی 
مامه‌خورش��ید( ج��ای خود را به ش��یء ارزش��ی دیگری 
)یعن��ی فراگیری دانش( می‌دهد. این ش��یء ارزش��ی دوم 

لازمهؤ رسیدن به مامه‌خورشید است.  
»محمدس��رور و بوم��ان ه��ر دو ب��ه اردوگاه رس��یده بودن��د. 

محمدس��رور خودخواس��ته و بومان ناخواس��ته. محمدسرور 
ب��رای این‌که فکر می‌کرد به آخر زندگی و دنیا رس��یده اس��ت 
و بومان برای این‌که می‌خواس��ت مامه‌خورشید را به بچه‌های 

سرزمینهای دیگر نشان دهد. 
- همه این بدبختیها از بی‌س��وادی اس��ت بوم��ان! اگر مردم ما 

سواد داشتند به این روز نمی‌افتادیم! 
- من هم مثل آن طالبی که کتابهای تو را س��وزاند، بی‌س��وادم 

محمدسرور!
- تو هم باید سواد یاد بگیری!

- پس من نباید بروم به وطن دنبال مامه‌خورشید؟
- بومان! ما آوارگان بی‌خورشیدیم!

- آوارهؤ بی‌خورشید؟
- بله ! آوارهؤ بی‌خورشید! تو وقتی که سواددار شدی می‌فهمی 
که جنگ در س��رزمین ما جنگ جهل و نادانی اس��ت! جهل و 
نادانی مامه‌خورش��ید را دربند کرده اس��ت! تو باید بکوشی با 

سواد و دانش خود مامه‌خورشید را از این بند رها کنی! 
چی��زی در دل هر دوی‌ش��ان تکان خورد و ف��رو ریخت. دیو 
ناامی��دی و س��یاهی. محمدس��رور از کاب��وس جهن��م رهایی 
می‌یافت، زیرا می‌دید که بس��یار کس��ان هس��تند که سرنوشتی 
همچون خودش دارند و بس��یار کس��انی بودند که همچنان به 
او نیاز داش��تند. کودکان و حتی بزرگسالان اردوگاه که دل‌شان 
می‌خواست بیاموزند و باسواد شوند. اما محمدسرور این کار 
را برای بومان می‌کرد که در ش��بهای تیره تنهایی و فسردگی به 
یاری او ش��تافته بود و نگذاشته بود فروریزد. محمدسرور در 
حالتهایی بین شوریدگی و تندرستی در نبرد بود. می‌خواست 
از ش��وریدگی رهایی یابد. ام��ا دردش آن‌چنان بود که یک دم 

125

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         125 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


دخت��رش از جلو چش��مهایش دور نمی‌ش��د. از س��وی دیگر 
می‌خواس��ت تندرست بماند. چون امید داش��ت که بار دیگر 
زمانه دگر ش��ود و ماهرو را پیدا کند. بخشی از این کار دست 
خودش بود و بخش��ی نیز بومان بود ک��ه به او کمک می کرد. 

]...[
پ��س هنگام��ی ک��ه ن��وروز از راه رس��ید روی دی��وار اتاقک 
محمدسرور یک تخته‌سیاه دیده می‌شد که درحقیقت از ورق 
حلب درست شده بود و روی آن را سیاه کرده بودند. روی این 
تخته‌سیاه با گچ نوشته ش��ده بود »داستان آوارهؤ بی‌خورشید!« 

)محمدی، 1382: 107-106(.
بدین‌ترتیب، فاعل کنش��گر )بومان( س��عی می‌کند به‌کمک 
کنش��گر یاری‌دهنده )محمدس��رور( خواندن و نوشتن را 
بیاموزد تا بدین‌وس��یله، به ش��ی‌ء ارزشی خود برسد. با 
رس��یدن فاعل کنشگر به شی‌ء ارزشی، کنشگر گیرنده از 
آن س��ود خواهد برد. اما در همین لحظ��ه روایت به‌پایان 
می‌رس��د. در این‌ص��ورت، روایت به‌ش��کل ب��از به‌اتمام 
می‌رس��د: راوی نمی‌گوید که فاعل کنش��گر موفق ش��د یا 
نه، اما پیش‌فرضهای روایت نش��ان می‌دهد که به‌احتمال 
بس��یار زیاد، فاعل کنشگر به ش��ی‌ء ارزشی خود خواهد 
رسید. در آن وقت می‌توان گفت که کنشگر سود‌برنده از 
آن کنش س��ود خواهد برد. این کنشگر سود‌برنده عبارت 
اس��ت از بوم��ان، محمد‌س��رور، تمام مردم افغانس��تان، 
کودکان ایرانی و تمام کس��انی ‌که بوم��ان را آزار دادند. 
وانگهی، مامه‌خورش��ید نیز نقش بسیار حساسی در این 
س��یر روایی ب��ازی می‌کند. مامه‌خورش��ید نه‌فقط ش��ی‌ء 
ارزشی است، بلکه به‌عنوان کنشگر یاری‌دهنده هم ایفای 

نقش می‌کند، زیرا مامه‌خورش��ید بومان را دائماً به‌طرف 
خود می‌کشد. 

»خس��ته بود. دلش می‌خواست خستگی و آوارگی را از تنش 
ب��ه‌در کند. اما مامه‌خورش��ید او را به‌س��وی خود می‌کش��ید« 

)همان: 52(. 
ع�الوه بر مامه‌خورش��ید که نقش کنش��گر یاری‌دهنده را 
به‌عه��ده دارد، می‌توان از مأم��وران راه‌آهن که بومان را 
دس��تگیر می‌کنند به‌عنوان کنش��گر یاری‌دهن��ده نام برد، 
زی��را این مأم��وران ب��رای این‌که بوم��ان را ن��زد قاضی 
ببرند، می‌بایست او و الاغش را سوار قطار کنند، و قطار 
وس��یله‌ای خواهد بود تا او بتواند به افغانستان نزدیک‌تر 
شود. درضمن، این کنش��گران یاری‌دهنده ابتدا به‌عنوان 
کنش��گران بازدارنده ظاهر می‌ش��وند. الگوی زیر نحو و 

سیر روایی بومان را به‌خوبی نشان می‌دهد. 

126

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

کنشگر گیرنده یا سودبرنده:
1. بومان 

2. محمدسرور )تمام مردم 
افغانستان(

3. کودکانی که بومان را آزار دادند 

کنشگر فرستنده یا تحریک‌کننده:
1. کودکان ایرانی که او را آزار 

می‌دادند
 ... .2

کنشگران یاری‌دهنده:
1. محمدسرور 

2.  مامه‌خورشید
3.  مأموران راه‌آهن

کنشگران بازدارنده:
1.  مأموران راه‌آهن

... .2

شی‌ء ارزشی:
مامه‌خورشید

)فراگرفتن علم (

کنشگر فاعل
بومان

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         126 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


اکن��ون، بر اس��اس این س��یر روای��ی، می‌توان س��ه پارهؤ 
ابتدایی، میانی و انتهایی را بررس��ی کرد. سه مرحلهؤ این 

داستان به‌شکل زیر ارائه می‌شود. 
پارهؤ ابتدایی: بومان در یکی از مزارع ش��هریار )نزدیک 
ته��ران( کار می‌کن��د. ه��ر روز، او بای��د ب��رای خرید نان 
مس��افتی را بی��ن مح��ل کار و نانوایی طی کن��د. در طول 
مس��یر، غالباً ب��ا بچه‌ه��ای ایرانی هم‌سن‌وس��ال خودش 
برخورد می‌کند و بین آنها مشاجرهؤ لفظی و گاهی فیزیکی 

درمی‌گیرد. آنها او را به‌خاطر ملیتش آزار می‌دهند. 
»کمی که رفت، ابرهای آسمان پراکنده شدند و آفتاب به زمین 
تابید. پیوس��ته همه‌چیز را با زندگی خودش در ده می‌سنجید. 
این س��رزمین هیچ‌وقت همس��ان با س��رزمین خودشان نبود. 
مردمش بیش از همه. انگار همه رج زده بودند تا او را تماش��ا 

کنند. 
نانوایی دور بود. در دهی بود که خیلی از کش��تزارها و کلبه‌ها 

فاصله داشت. ]...[
احس��اس می‌کرد به این خاک تعلق ندارد که همچون مادرش 

از او مراقبت کند. ]...[
]...[ ب��ه ردیف درخت گردوها رس��ید. گردوها ت��ازه اندازه 
فندق ش��ده بودند. ده نزدیک بود. چند بچه که خانه‌های‌شان 
توی باغ بود، نزدیکش شدند. آنها را می‌شناخت. هر روز که 

به نانوایی می‌رفت آنها را می‌دید. 
]...[

کنار نانوایی، قصابی بود. لاش��ه گوس��فند از میخ آویزان بود. 
زنبورها دور لاشه می‌گشتند و وزوز می‌کردند. مردی با پاکتی 
گوش��ت از قصابی درآمد و در صف ایس��تاد. نگاهی به بومان 

انداخت. وقتی که فهمید افغانی اس��ت، جل��و آمد و جای او 
را گرف��ت. بوم��ان اعتراض کرد. مرد هل��ش داد و گفت: چرا 
آمده‌ای��د ن��ان م��ا را می‌خورید؟ مگ��ر مملکت خودت��ان نان 

ندارد؟
-دارد! نان مزه‌دار! نانی که ننه‌ام می‌پزد خیلی مزه‌دار اس��ت!« 

)همان: 8-9 و 11(.
نی��روی تخریب‌کنن��ده: ناگه��ان، یک روز بی��ن بچه‌ها 
قراردادی منعقد می‌ش��ود مبنی بر اینک��ه بومان باید نان 
و مامه‌خورش��ید را برای آنها بیاورد تا آنها ببینند که این 
مامه‌خورش��ید مهربان‌تر و خوش‌رنگ‌تر از خورشید این 
کودکان ایرانی و نان افغانستان خوشمزه‌ترین نان است.  
»به بچه‌ه��ا قول داده بود که نان افغانی بیاورد و به آنها بدهد. 

فردا می‌آمد و نان نمی‌رسید« )همان:13(.
او حتی می‌گوید: »خورش��ید افغانستان مامه‌خورشید است. 

بهتر از خورشید ایران است« )همان: 32(.
»بومان از فکر مامه‌خورشید بیرون نیامد. همه‌اش فکر می‌کرد، 
کاش طوری می‌شد که به این بچه‌ها می‌فهماند، مامه‌خورشید 

مهربان‌تر از خورشید آنها است« )همان: 33(.
»- عجب ! چرا روی ریل راه می‌رفتی؟ 

- دنبال مامه‌خورشید بودم!
- مامه‌خورشید کی هست؟ 

- خورشید سرزمین افغانستان!
- مامه‌خورشید را برای چه می‌خواهی؟ 

- می‌خواه��م به بچه‌هایی که من را آزار دادند، نش��ان دهم که 
خوش آب‌ و رنگ‌ترین خورشید از ماست!

قاضی نمی‌دانست چه بگوید. کمی فکر کرد« )همان: 78(. 

127

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         127 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


پارهؤ میانی: بومان تصمیم می‌گیرد ش��هریار را ترک کند 
و به افغانستان برود. 

نیروی سامان‌دهنده: ناگهان، بومان با محمدسرور آشنا 
می‌شود. محمدسرور به او می‌آموزد که برای رسیدن به 
مامه‌خورشید باید ابتدا علم آموخت. مامه‌خورشید اسیر 

جهل و بی‌سوادی شده است. 
»- بله ! آوارهؤ بی‌خورشید! تو وقتی که سواددار شدی می‌فهمی که 
جنگ در س��رزمین ما جنگ جهل و نادانی است! جهل و نادانی 
مامه‌خورشید را دربند کرده است! تو باید بکوشی با سواد و دانش 

خود مامه‌خورشید را از این بند رها کنی!« )همان: 106(.
پارهؤ انتهایی: باز. 

نیروی تخریب‌کننده: 
ناگهان یک روز بین بومان، از یک طرف، و بچه‌های ایرانی، از طرف دیگر، قراردادی منعقد 
می‌ش��ود مبنی بر این‌که بومان باید »مامه‌خورش��ید« افغانس��تان را به ایران بیاورد و آن را 
ب��ه آنها نش��ان دهد. آن‌گاه، بچه‌های ایران��ی خواهند فهمید که مامه‌خورش��ید مهربان‌ترین 

خورشید جهان است. 

وضعیت ابتدایی:
از  یک��ی  در  ای��ران،  در  بوم��ان 
مزرعه‌های شهر شهریار کار می‌کند 
و غالب��اً وقت��ی ک��ه ب��رای خری��د نان 
می‌رود، با بچه‌های هم‌سن‌وس��الش 

دعوای لفظی دارد. 

وضعیت انتهایی: 
باز تمام می‌شود.

وضعیت میانی: 
بومان شهریار را ترک و با پای پیاده 
به‌طرف افغانس��تان حرک��ت می‌کند. 
در راه، با موانعی روبه‌رو می‌ش��ود. 
در یک��ی از آنه��ا گرفت��ار می‌ش��ود و 
او را ب��ه اردوگاه مهاج��ران افغان��ی 
می‌برن��د. در آنج��ا، با محمدس��رور 

آشنا می‌شود... 

نیروی تعادل‌دهنده: 
ت��ا این‌ک��ه ی��ک روز محمدس��رور به 
به‌دس��ت‌آوردن  ب��رای  می‌گوی��د  او 
مامه‌خورشید اول باید آن را از زندان 
جهل آزاد کرد. به‌همین خاطر، بومان 

شروع می‌کند به آموختن علم.

ادامه مبحث را با این پرسش��های اساس��ی پی می‌گیریم: 
چرا آوارهؤ بی‌خورش��ید یک روایت اس��ت؟ و آیا این اثر از 
منطقی منس��جم )انسجام درونی( پیروی می‌کند؟ و چرا؟ 
آی��ا این اثر از یک الگوی ثابت )س��ه پ��ارهؤ ابتدایی، میانی 
و انتهایی( پیروی می‌کند؟ و چرا؟ پاس��خ به این پرسشها 
به این قرار اس��ت که روایت آوارهؤ بی‌خورش��ید از منطقی 
منس��جم پیروی می‌کند، زیرا یکی از ویژگیهای س��اختار 
اصل جهانی‌بودن آن اس��ت. قبل از این‌که روایتی روایت 
ش��ود، س��اختار آن از پی��ش وج��ود دارد، و نویس��نده 
مجبور اس��ت برای این‌که مخاطبش پی��ام او را بفهمد، از 
این نوع ساختار که مربوط به روایت است، استفاده کند، 
و چاره‌ای جز این نیس��ت! دلیل دیگ��ری که این روایت از 
منطقی منس��جم س��ود می‌جوید، اصل زیبایی‌شناسی در 
هنر اس��ت. درحقیقت، یکی از ش��رایط اث��ر هنری، اصل 
زیبایی در آن اس��ت. این زیبایی بر مجموعه‌ای از اصولِ 
بنیادین استوار است که یکی از آنها روش به‌وجودآوردن 
این نظم و انس��جام در پیرنگ روایت اس��ت. و این نظم و 
انس��جام از اصول منطقی سود می‌جوید. این عنصر نظم 
در اث��ر آوارهؤ بی‌خورش��ید حضور فعالی دارد. نویس��نده 
برای ایجاد تناس��ب و اصل یکنواختی در اثر، سعی کرده 
اس��ت که پارهؤ ابتدایی و انتهایی را بسیار خلاصه روایت 
کن��د، درصورتی‌که ب��رای روایت پارهؤ میانی، بیش��ترین 
زمان و حجم ممکن را تخصیص داده اس��ت. این تناسب 
در روایت باعث زیباس��ازی متن می‌شود، و اگر متن زیبا 
اس��ت، به این دلیل است که رابطهؤ بین عناصر ساختار با 
منطق خاصی تنظیم ش��ده است. وانگهی، در این روایت، 

128

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         128 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


کنش کنشگران هم از منطق خاص خود پیروی می‌کند، به 
این معنا که کنش تحریک‌کردن از طرف فرستنده به‌شکل 
زیر اس��ت: ابتدا کنش��گران مثل تم��ام روایتها در صحنه 
حاض��ر می‌ش��وند و با یکدیگ��ر عهد و پیمان��ی می‌بندند؛ 
آن‌گاه، کن��ش تحریک باعث می‌ش��ود که فاعل کنش��گر، 
یعنی بومان به طرف ش��ی‌ء ارزش��ی خود متمایل ش��ود. 
بعد از این‌که فاعل کنش��گر به ش��ی‌ء ارزشی خود رسید، 
کنش��گر گیرنده حاضر می‌ش��ود و از عمل فاعل کنش��گر 
س��ود می‌جوید. این ترتیب در روایت رعایت شده است، 
ام��ا خلاقیت زمانی ص��ورت می‌گیرد و ای��ن روایت را از 
روایته��ای دیگ��ر جدا می‌س��ازد که نویس��ندهؤ مجرد یکی 
از این کنش��ها را پررنگ‌تر از دیگر کنش��ها ارائه می‌دهد، 
ک��ه در این روایت می‌توان به کنش فاعل کنش��گر به‌طرف 
شی‌ء ارزشی اشاره داشت. تقریباً تمام روایت به‌دور این 
محور در حال گردش اس��ت. باز می‌ت��وان نمونهؤ دیگری 
را از این خلاقیت نش��ان داد: س��یالیت کنشها در روایت. 
نویسندهؤ مجرد در روایت آوارهؤ بی‌خورشید وانمود می‌کند 
که ترتیب پیرنگ را به‌هم ریخته است، اما در اصل، نه این 
کار را کرده و نه می‌تواند چنین کنشی را انجام دهد، بلکه 
او جای کنشها یا محل پاره‌ها را پس‌وپیش کرده است. او 
با این عمل، نوعی سیالیت در عمل خوانش به‌وجود آورده 
اس��ت، و در اصل القای سیالیت در روایت کرده است... 
خلاص��هؤ کلام این‌که این کنش��ها از منطق خاص جهانی و 
از منطق خاص نویسندهؤ مجرد پیروی می‌کنند. این منطق 
خاص نویس��ندهؤ مجرد، در اصل همان س��بک نوشتاری 
اس��ت که خاص این نویسنده و نه کس دیگری است. این 

س��بک نوش��تاری در ارتباط با خلاقیت نویس��ندهؤ مجرد 
اس��ت و مخصوص همین متن اس��ت. زمانی که نویسندهؤ 
مجرد از س��اختارهای جهان��ی الهام می‌گی��رد، درواقع، 
از اص��ل پویای��ی دور و به اصل تقلی��د و حرکت مکانیکی 
نزدیک ش��ده اس��ت. اما چون نویس��ندهؤ مج��رد می‌تواند 
ترتیب قرارگرفتن س��اختارها را به‌ه��م بزند، خلاقیتی را 
به‌وجود می‌آورد که خاص اوس��ت و ن��ه کس دیگر. این 
نوع نگاه می‌تواند به فصلها )سکانس��ها( هم سرایت کند. 
اگر نویسندهؤ مجرد به‌صورت مکانیکی به فصلها نگاه کند 
و آنه��ا را به‌ص��ورت مکانیکی روایت کند، آن‌گاه مس��لماً 
از ن��گاه خواننده، این روایت تکرار همان چیزی اس��ت که 
قب�الً اتفاق افتاده اس��ت. در این‌ص��ورت، خواننده با متن 
نمی‌توان��د ارتب��اط برقرار س��ازد و عمل خوان��ش را رها 
می‌کند. پس اگر خوانش��ی ص��ورت می‌گیرد، به این دلیل 
اس��ت که فصله��ای متن به‌ش��کل مکانیکی کن��ار هم قرار 
نگرفته‌اند، و چیز جدیدی رخ داده اس��ت، و پدیده‌ای شده 
اس��ت. برای اینکه فصلها به‌ش��کل مکانیکی قرار نگیرند، 
نویس��ندهؤ انتزاعی باید خود را در ش��رایط گفتمانی تولید 
معن��ا قرار ده��د. اگر این ش��رایط را به‌ص��ورت گفتمانی 
پی��دا کن��د، آن‌گاه می‌توان��د عم��ل گفته‌پ��ردازی را انجام 
ده��د، و همان‌طور که می‌دانیم، عم��ل گفته‌پردازی عملی 
منحصربه‌فرد و یگانه اس��ت که دوبار اتفاق نمی‌افتد. در 
نتیج��ه، روای��ت و فصله��ای آن دیگر نمی‌توانند به‌ش��کل 
مکانیک��ی کنار هم بنش��ینند، بلکه ش��کل جدی��دی به‌خود 
می‌گیرن��د که در این‌صورت، نش��ان از پویایی متن جدید 
دارن��د. روایت آوارهؤ بی‌خورش��ید روایت��ی منحصربه‌فرد 

129

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         129 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


اس��ت، زی��را اگر ب��ه ش��رایط گفتمان��ی این روای��ت دقت 
کنی��م، خواهیم دید زمانی را به نمایش می‌گذارد که مردم 
افغانستان با مشکل جنگ و فقر اقتصادی در سالهای اخیر 
روبه‌رو ش��ده‌اند. این داستان روایت مردم بیچارهؤ افغان 
است. آنها مجبورند خانه‌ و کاشانهؤ خود را به‌خاطر جنگ 
داخلی ترک کنند و به کش��ورهای همسایه همچون ایران 
مهاجرت کنن��د. در این میان، این مهاجران نگاه س��نگین 
ش��هروندان ایرانی را روی خود حس می‌کنند. این حادثهؤ 
منحصربه‌ف��رد، یعنی جن��گ مردم افغان ب��ا طالبان، فقط 
یک‌ب��ار در تاری��خ این م��ردم رخ داده اس��ت و گفته‌پرداز 
هم فقط یک بار این روایت را روایت کرده اس��ت. به‌همین 

خاطر، این روایت پویا و دینامیک است. 
در انته��ا، باید گفت در این روایت می‌ت��وان به یک الگوی 
واحد رس��ید، زی��را این الگوه��ا جهانی و ثابت هس��تند و 
روایت آوارهؤ بی‌خورش��ید الزاماً باید از این الگوی ثابت و 

غالب جهانی پیروی کند.
در  بنیـــ��ادی  بـحثهـ��ای  از  یکـ��ی 
معناشناسی روایت بحث مربوط به 
 Greimas and( »مربع معناشناسی«
Courtés, 1993: 29, 33(  است. قبل 
از پرداخت��ن به تحلیل این س��اختار 
بنیادی معنایی در نگاره، لازم است 
به نظریه‌ای که گرمس به آن پرداخته اس��ت اشاره شود. 
در معناشناس��ی بنی��ادی که س��اختار زیربنای��ی گفتمان 
محس��وب می‌ش��ود، ب��ه بنیادی‌ترین مقوله‌ه��ای معنایی 
ارزش ف��ردی برمی‌خوریم. گرمس این مقوله‌ها را که در 

ارتب��اط »تضادی« با یکدیگر ق��رار دارند، مقولهؤ زندگی و 
مرگ می‌دان��د: دو مقوله‌ای متضاد خوانده می‌ش��وند که 
اعتق��اد به حضور یک��ی بر قبول حضور دیگری اس��توار 
باش��د )بی‌مفهوم زندگی، اعتقاد به مقولهؤ مرگ غیرممکن 
اس��ت(. اما به‌غیر از این ارتب��اط تضادی، ارتباط دیگری 
وج��ود دارد که ارتباط »تناقض��ی« نام دارد؛ یعنی ارتباط 
یک مقول��ه با نفی آن: زندگی‌-‌ نه‌زندگ��ی؛ مرگ‌- نه‌مرگ. 
البت��ه ارتباط دیگری به نام ارتب��اط »ایجابی« که مثلاً بین 
زندگ��ی و نه‌مرگ وج��ود دارد، قابل تصور اس��ت: آنچه 
که نه‌مرگ باش��د )یعن��ی نفی مرگ( ایج��اب می‌کند که به 
زندگی اش��اره کند. در معناشناس��ی بنیادی این مقوله‌ها 
مط��رح می‌ش��وند و در نح��و بنی��ادی ب��ه ارتب��اط آنها با 
یکدیگر پرداخته می‌ش��ود. مثلاً برای رفتن از یک متضاد 
به متضاد دیگر، نمی‌توان مس��یری مس��تقیم را طی کرد، 
بلک��ه ابتدا باید مقوله‌ای نقض ش��ود و س��پس به متضاد 
دیگر رسید. بدین‌ترتیب، لازمهؤ مرگ نقض زندگی است، 

.)Courtés, 1991: 152( و لازمهؤ زندگی، نقض مرگ

در واقع، »مربع معناشناس��ی نوعی بازنم��ود دیداری از 
مقولهؤ معناش��ناختی اس��ت. اما آنچه دس��تیابی به چنین 
بازنمودی را میس��ر می‌س��ازد، مطالعهؤ همه‌جانبهؤ فرایند 

منطق 
پویای کلام
 در نگاره

130

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

مرگزندگی

نه زندگینه مرگ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         130 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


پویای کلام است. ]...[ مربع معناشناختی با ژرف‌ساخت 
گفتم��ان مرتبط اس��ت. به‌بیان دقیق‌تر، می‌ت��وان گفت که 
تم��ام س��اختار روبنای��ی گفتمان بر این ژرف‌س��اخت که 
همان نقطهؤ‌ مرکزی گفتمان محس��وب می‌ش��ود، اس��توار 
اس��ت. پس، منطقی اس��ت اگر بگوییم مربع معناشناختی 
قادر به فشرده و ساده‌کردن مباحث تجزیه و تحلیل کلام 
اس��ت. بی‌شک، آنچه به‌طور گس��ترده و بسیار جامع در 
بحث فرایند کلامی با ساختار روبنایی کلام مورد بررسی 
ق��رار می‌گیرد،‌ به‌کمک مربع معناشناس��ی به س��اختاری 
کلی و بس��یار خلاصه تبدیل می‌شود که فقط قلب گفتمان 

را نشانه می‌رود« )شعیری، 1381: 129-126(. 
اکنون براس��اس این پایهؤ نظری تلاش داریم فرایند پویای 
کلام را در ی��ک نگاره بررس��ی کنیم. این اث��ر برای کتاب 
کلیل��ه و دمنه و بخش برزویه طبیب مصور ش��ده اس��ت 
)تصویر 1(. خلاصهؤ داس��تان اینگونه است که: ساربانی 
در فرار از مقابل ش��تر مس��ت به‌ناچار خ��ود را در چاهی 
می‌اندازد و از دو ش��اخه درخت که از بالای چاه روییده، 
آویزان می‌ش��ود و پاهایش را بر جایی می‌گذارد. سپس 
متوجه می‌ش��ود پاهایش بر روی سر چهار مار است که 
از س��وراخی س��ر بیرون آورده‌اند. قعر چ��اه را که نگاه 
می‌کن��د، اژدهای مهیب��ی را می‌بیند که ده��ان بازکرده و 
افت��ادن او را انتظار می‌کش��د. با وحش��ت س��رش را بالا 
می‌گی��رد و موش��های س��یاه و س��پیدی را می‌بین��د که با 
سرعت مشغول جویدن ش��اخه‌ها هستند. درحالی‌که هر 
لحظه هراسان‌تر از قبل می‌شود، به اطراف نگاه می‌کند تا 
چاره‌ای بیابد، که در مقابل خود کندوی عس��لی می‌بیند . 

لبهایش را به کندو نزدیک می‌کند و قدری از آن می‌چشد. 
عس��ل آن‌قدر به مذاقش شیرین می‌آید که حال خود را از 
یاد می‌برد و چنان مش��غول خوردن می‌ش��ود که موشها 
ش��اخه‌ها را کام��ل می‌جوند و س��اربان در ده��ان اژدها 

می‌افتد... 
 س��اختار روایی این نگاره را می‌ت��وان به دو فضای بالا و 

131

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

1 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         131 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


پایین تقس��یم کرد. قس��مت بالای نگاره در ارتباط با قطب 
»زندگی« و قس��مت پایین آن با »مرگ« در پیوند است. در 
واقع، با متمایز س��اختن بالا و پایین، نظام ارزشی این اثر 
را مشخص کرده‌ایم. قطب »زندگی« با حرکت، گستردگی، 
بازش��دگی و بی‌کرانگی در پیوند اس��ت؛ درحالی‌که قطب 
»م��رگ« با ایس��تایی، فش��ردگی و عدم حرک��ت در ارتباط 
است. آزادی حرکت و انبساط خود را به‌صورت دو پرنده 
در بالای نگاره که در حال پرواز هس��تند، نش��ان می‌دهد. 
درخت )احتمالاً( صنوبر با پرکردن بالای اثر و نزدیک‌شدن 
به آس��مان، حرکت تا بی‌نهایت را تداعی می‌کند. از طرفی 
دیگر، درختی که در قس��مت راس��ت واقع شده است ابتدا 
ب��ا حرکتهای پیچ‌درپیچ فضای بالا را پرمی‌کند و آن‌گاه به 
حرک��ت عمودی و مس��تقیم تبدیل می‌ش��ود و به‌طرف بالا 
می‌رود. اوج انبساط و وسعت اثر در بالا خود را با آسمان 
به نمایش می‌گذارد. برخلاف این تصویر بازش��دگی، اوج 
فش��ردگی این نگاره، در پایین‌ترین قس��مت اس��ت، یعنی 
آنجایی‌ک��ه اژدها ق��رار دارد. این فش��ردگی زمانی به اوج 
خود می‌رسد که ساربان به دهان اژدها می‌افتد و اژدها او 
را می‌بلعد. البته، یادآوری این نکته لازم است که نشانه‌های 
دیداری تصویر سقوط ساربان را نشان نمی‌دهند، بلکه این 
نشانه‌های کلامی هستند که به‌کمک گرفته می‌شوند و‌چنین 
خوانشی را میسر می‌سازند. هرچه از بالا به پایین حرکت 
می‌کنیم فش��ردگی بیشتر و هرچه از پایین به بالا می‌رویم 
گس��تردگی بیش��تر می ش��ود: ب��ا حرک��ت از اژدهایی که 
به‌صورت متمرکز و فش��رده )چمباتمه‌زده( در پایین قرار 
دارد به‌طرف بالا، با تصویر چهار مار روبه‌رو می‌شویم. 

تصوی��ر چهار مار که کمی بالات��ر از پایین‌ترین نقطهؤ چاه 
ق��رار گرفته‌، نس��بت به اژدها فضای بیش��تری را اش��غال 
کرده‌ و انبساط بیشتری را نش��ان می‌دهد. این بازشدگی 
با طرز قرارگرفتن پاهای ساربان هماهنگ است. ساربان 
پاه��ای خ��ود را به‌صورت باز روی س��ر مارها گذاش��ته 
است. دستهای س��اربان همان وضعیت پاها را در قسمت 
ب��الای چاه حفظ کرده اس��ت. درواقع، بازش��دگی فضا با 
پاها و دس��تهای س��اربان تکرار و تاکید می‌شود. انبساط 
فض��ا به‌یکباره در خارج از چاه گس��ترش پیدا می‌کند. در 
این‌ص��ورت، حرکت عمودی نه‌فقط ادامه پیدا می‌کند، بلکه 
به حرکت افقی هم تبدیل می‌ش��ود. بیرون چاه محل تلاقی 
حرکتهای موجود در اثر اس��ت: حرکت افقی که از س��مت 
راس��ت  آغاز ش��ده اس��ت، به حرکت عمودی رو به پایین 
منتهی می‌شود. درضمن، دهانهؤ بیرون چاه محل برخورد 
فشردگیها و انبساطهای موجود در اثر است: قسمت پایین 
چاه کاملاً حس فش��ردگی و قسمت بالاتر حس بازشدگی 
را نس��بت به یکدیگر نش��ان می‌دهند. س��اربان در ابتدا در 
بیرون چاه بوده اس��ت. این محیط بیرونی نس��بت به چاه 
بس��ط و گستردگی را نشان می‌دهد، به این معنا که هرچه 
از پایی��ن به‌طرف بالا حرکت می‌کنیم این بازش��دگی فضا 
بیش��تر خود را نش��ان می‌دهد. این مقایس��ه را بین تعداد 
کنشگران در داخل و بیرون از چاه نیز می‌توان دید: اژدها، 
چهار مار و س��اربان در درون چاه قرار دارند؛ درحالی‌که 
ش��تر مست با جثهؤ بس��یار بزرگش و سه پرنده در بیرون 
واقع شده‌اند. می‌توان گفت که نقطهؤ ثقل اثر در میانهؤ اثر و 
بین دهانهؤ چاه و بیرون از آن است. به‌همین دلیل است که 

132

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         132 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


کنشگران اصلی در این منطقه متمرکز شده‌اند. این منطقه 
محل تلاقی بالا و پایین اس��ت )نه‌زندگی(. کنشگر ساربان 
ب��ا حرکت به‌طرف بالا نجات پیدا می‌کند و با حرکت رو به 
پایین نابود می‌شود. ریشه‌های درخت وسیله‌ای هستند تا 
ساربان بتواند خود را حفظ کند، اما دو موش سیاه‌ و سفید 
با جویدن ریش��هؤ درخت، وسیله‌ای خواهند بود تا ساربان 
به‌طرف پایین سقوط کند. همان‌طور که پیش از این اشاره 
شد، مرکز اثر محل برخورد دو خط عمودی و افقی است. 
حرکت اثر از طرف راست به‌وسیلهؤ شتر و به‌صورت افقی 
آغاز شده اس��ت. این حرکت ادامه پیدا کرده و باعث شده 
که س��اربان از طرف راس��ت با یک حرک��ت عمودیِ رو به 
پایین به چاه پناهنده شود. درواقع، حرکت از طرف راست 
آغاز می‌ش��ود و به حرکت عمودی به‌ط��رف پایین خاتمه 
پیدا می‌کند. در این‌صورت می‌توان نتیجه گرفت که حرکت 

کنشگران تماماً به طرف پایین است.   
بعد از تحلیل روس��اخت اثر، به تحلیل ژرف‌س��اخت آن 
م��ی پردازیم. فض��ای بیرونی یعنی مح��ل برخورد چاه 
و بیرون، به‌گونه‌ای اس��ت که با قط��ب »نه‌‌زندگی« مربع 
معنای��ی پیوند خورده اس��ت. کنش��گر س��اربان با حملهؤ 
ش��تر مجبور اس��ت ب��ه درون چ��اه پناهنده ش��ود. او با 
ای��ن حرکت ب��ه قطب س��لبی مربع، یعن��ی نه‌زندگی وارد 
می‌شود، و درواقع، درجه‌ای دیگر به قطب مرگ نزدیک 
می‌شود. س��اربان با آویزان‌شدن به ریشه‌های درخت، 
س��عی دارد داخل چاه نیفتد و به ده��ان اژدها فرونرود. 
ام��ا لحظه‌ای فراموش می‌کند که چ��ه خطری او را تهدید 
می کند، مش��غول خوردن عس��ل می‌ش��ود و موش��ها با 

بریدن ریش��ه‌های درخت، باعث می‌ش��وند که س��اربان 
ب��ه ده��ان اژدها بیفتد. ب��ا این حرکت، س��اربان از قطب 

نه‌زندگی به قطب مرگ می‌رود. 

اما نکتهؤ جالب‌توجه نقش عس��ل در این اثر است. کارکرد 
عسل چیس��ت؟ آیا عس��ل به قطب زندگی تعلق دارد یا به 
قط��ب مرگ؟ به نظر نگارنده عس��ل به قط��ب زندگی تعلق 
دارد، اما در عمل چنین نیس��ت. گویی ظاهر عسل زندگی 
اس��ت، ولی باطن آن مرگ است )ش��تر هم همین نقش را 
دارد. ش��تر مس��ت مربوط به قطب مرگ است، ولی شتر 

در حال عادی به قطب زندگی تعلق دارد(. 
نکتهؤ دیگر این‌که »بالا و پایین« این اثر در ارتباط مس��تقیم 
با قطبهای تشکیل‌دهندهؤ مربع معنایی هستند؛ یعنی این‌که 
بالا با قطب زندگی و پایین با قطب مرگ در پیوند اس��ت. 
قسمت وسط نقش بسیار ظریفی در این اثر به‌عهده دارد، 
به‌نوعی که هر کنش��گری ک��ه در این فضا واقع ش��ود از 

مطلق‌بودن خارج و به نسبی‌بودن متمایل می‌شود. 

مرگ: اژدها 

نه‌زندگی: شتر مست، 
موشها، چهار مار 

زندگی: آسمان، دو 
درخت، سه پرنده

نه‌مرگ: 

مرگ: پایین 

نه‌زندگی: وسط 

زندگی: بالا

نه‌مرگ: 

133

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         133 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


در این فضا، یعنی وسط نگاره )نه‌زندگی( هیچ‌چیز مطلق 
نیس��ت. اگر بالا با زندگی به‌ش��کل مطلق و ایده‌آلی آن در 
ارتب��اط اس��ت، و اگر پایین ب��ا مطلق م��رگ در پیوند، اما 
هرچیزی در وس��ط، که مربوط به قطب نه‌زندگی اس��ت، 
به‌شکل نسبی درنظر گرفته ش��ده است. راوی زمانی که 
حملهؤ ش��تر به س��اربان را روایت می‌کند، از واژهؤ »ش��تر 
مس��ت« س��ود می جوید. این بدین معنا است که اگر شتر 
در حالت مس��تی نبود، به ساربان حمله نمی‌کرد. پس هر 
امکانی در وسط اثر وجود دارد. اوج ارزش‌گذاری نسبی 
در وس��ط، خود را با تصویر عس��ل نش��ان می‌دهد. اگر 
س��اربان توجه خود را از عسل بردارد، نجات پیدا می‌کند 
و عس��ل با قطب »زندگی« ارتباط می‌یابد؛ و اگر س��اربان 
توجه خود را به عس��ل معطوف کند، ب��ا قطب »مرگ« در 
پیوند خواهد بود. به‌همین دلیل اس��ت که ش��تر مس��ت و 
عس��ل در وس��ط دیده می‌شوند. و درس��ت به‌همین دلیل 
اس��ت که س��اربان بر این باور اس��ت که چ��اه محل امنی 
اس��ت. س��اربان دسترس��ی دقیق به پدیده‌ها ن��دارد. در 
ای��ن وضعیت، یعنی وضعیت وس��ط، پدیده‌ها آن‌طور که 
هس��تند به‌نمایش درنمی‌آیند: عس��ل به‌ظاهر عسل است، 

اما در باطن خطر است.
در این مقاله، ساختار روایی روایت 
و مربع معناشناس��ی از نظر گرمس 
معرفی ش��د و تلاش ش��د که در هر 
بخ��ش با تحلی��ل ی��ک اثر ب��ه تبیین 
مباحث نظری پرداخته شود. ممکن 
است این پرسش پیش آید که چه ارتباطی بین تحلیل متن 

آوارهؤ بی‌خورش��ید و تحلیل نگاره وجود دارد؟ در پاس��خ 
باید گفته ش��ود که س��اختارهای جهانیِ ثاب��ت و از پیش 
تعیین‌شده‌ای نظام گفتمانها را تعیین می‌کنند و روایتها از 
س��اختارهای ثابت و محدودی شکل گرفته‌اند که می‌توان 
دس��تور زبان آنها را نش��ان داد. در مت��ن دیداری، مربع 
معنایی را بررسی کردیم و در متن کلامی، پیرنگ روایت 
را. می‌توانس��تیم در همان متن روایی ) آوارهؤ بی‌خورشید( 
از مربع معنایی هم سخن بگوییم و نشان دهیم که این دو 
مقولهؤ ابتدایی، یعنی مرگ و زندگی، تشکیل‌دهندهؤ پیرنگ 
روایت هس��تند، اما برای اثبات ای��ن مطلب، آگاهانه از دو 
گونهؤ نشانه‌ای، یعنی دیداری و کلامی، سود بردیم. مربع 
معنایی در ارتباط با ژرف‌س��اخت اس��ت و پیرنگ نسبت 
به مربع معنایی در روس��اخت ق��رار دارد، و درواقع، این 
مربع معنایی است که ساختارهای رویی را تعیین می‌کند 
و پیرن��گ نتیجهؤ مس��تقیم آن اس��ت. در حقیقت، می‌توان 

گفت که بین این دو رابطه‌ای مستقیم وجود دارد. 
به‌همین خاطر، در بخش اول تلاش ش��د تا به این پرسش 
پاس��خ داده ‌شود: روایت چیس��ت؟ و روایت حداقل کدام 
است؟ و در بخش دوم، ضمن معرفی مربع معناشناسی، 
ب��ه تحلیل ی��ک تصوی��ر پرداخت��ه ش��د. بدین‌ترتی��ب، با 
انتخاب نمونه‌هایی از ادبیات و هنر ایرانی، س��عی شد به 

بومی‌سازی این الگوی گرمس پرداخته شود. 
نتیجه

134

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         134 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


احمدی، بابک. )1370(، ساختار و تأویل متن - نشانه‌شناسی و ساختارگرایی، تهران، نشر مرکز.
اخوت، احمد. )1370(، دستور زبان داستان، تهران، نشر فردا.

شعیری، حمید رضا. )1381(، مبانی نشانه شناسی نوین، تهران، سمت.
محمدی، محمدهادی. )1382(، آوارهؤ بی‌خورشید، تهران، چیستا.

والاس، مارتین. )1382(،  نظریه‌های روایت، ترجمهؤ محمد شهبا، تهران، هرمس. 

Bovon, F. (1971), Analyse structurale et exégèse biblique, Essais d’interprétation, Delachaux et Niestlé 
éditeurs.
Courtés, Joseph. (1991), Analyse Sémiotique du Discours de l’énoncé à l’énonciation, Ed. Hachette 
Supérieur.
Genett, Gerard. (1972), Figures III , Editions du Seuil, Paris.
Greimas, Algirdas Julien and Joseph Courtés. (1993), Sémiotique Dictionnaire raisonné de la théorie du 
langage, Hachette, Paris. 
Klinkenberg, Jean-Marie. (1996), Précis de Sémiotique générale, De Boeck & Larcier s.a. Bruxelles.
Lintvelt, Jaap. (1989), Essai de Typologie narrative Le «point de vue»,  Paris, Jose Corti.
Reuter, Yves. (1991), Introduction à l’analyse du Roman, Paris, Bordas.
Riffaud, Alain. (2002), Le Texte littéraire au collège, Les élèves à l’oeuvre, CNDP.

135

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         135 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


عاش��قانه‌ای ب��رای »گاو«
نقدی ساختارگرایانه براساس دیدگاه گرمس

محسن فخری
کارشناس ارشد ادبیات انگلیسی

mohsen.fakhri@gmail.com

تاری��خ دریافت مقال��ه: 88/2/6
تاریخ پذی��رش نهایی: 88/4/19

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         136 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


137

این مقاله بر آن است تا با تکیه بر نظریه‌‌های ساختارگرایانه و 
براساس دیدگاه‌های گرمس�، به خوانش فیلم »گاو«، بپردازد. 
گرمس ش��کل‌گیری معنی را اساساً بسته به حضور »قطبهای 
متض��اد«� و ی��ا »قطبهای دوگان��ه« می‌داند. در مقال��ه یکی از 
اساس��ی‌ترین قطبها، یعنی تقابل فرهنگ و طبیعت در فیلم بررس��ی و نشان داده می شود 
ک��ه چگون��ه تقابل این دو گفتمان بر ش��کل‌گیری روند معنی و فرجام اث��ر تأثیر می‌گذارد. 
گرم��س همچنین معتقد اس��ت ک��ه این تقابل در س��اختار پیرنگ� روایت به‌واس��طهؤ الگوی 
کنشگران به جلو می‌رود. از این‌رو در بخشی از مقاله الگوی کنشگران این روایت ترسیم 
و کارکرد ش��خصیتهای داستان در روند ش��کل‌گیری معنی با این دیدگاه ساختارگرایانه 

تشریح می‌شود.

واژگان کلیدی:
گرمس، فرهنگ، طبیعت، قطبهای متضاد، الگوی کنشگران.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

I. Algirdas Julien Greimas
II. binary opposition
III. plot

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         137 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


بح��ث را از اینج��ا آغ��از می‌کنی��م: 
چگونـگـ��ی ش��ـکل‌گیری مــعـــن��ا. 
س��اختارگرایان در اس��اس به‌دنبال 
این نیستند که متن چه معنی می‌دهد؛ 
به‌دنب��ال  اساس��اً  و  اص��ولاً  آنه��ا 
بازشناس��ی و بازگویی شکل‌گیری 
معنا هس��تند. برای صحبت از معنا باید به روس��اختهای 
اث��ر پرداخت، حال آن‌که اس��اس کار روایت‌شناس��ی در 

مکتب ساختارگرایی، کشف 
تعمیم‌بخش��ی زیرساخت  و 
و یا به‌عبارتی الگوهاس��ت. 
بــ��ارت� می‌گوی��د: »ب��رای 
تحلـــی��ل س��اخــتارگرایانه 

اولی��ن وظیفهؤ تحلیل‌گر این اس��ت که روای��ت را تکه‌تکه و 
کوچک‌تری��ن واحده��ای روایتی را تعری��ف و تبیین کند« 
)cited in Chandler, 2002: 92(. ب��ا تکی��ه بر همین ایده 
می‌توانی��م به‌اجم��ال به بررس��ی عقاید گرم��س در تبیین 
واحده��ای معنایی در روایت بپردازیم. او با اتکا به مکتب 
سوسور�، برای هر اثر روایتی و یا به‌طور کل برای تمام 
روایتها یک زیرس��اخت یا نظام زبانی� و یک روس��اخت� 
درنظ��ر می‌گی��رد. زیرس��اختها مح��دود و روس��اختها 
روایته��ای  هم��ان  درواق��ع  روس��اختها  بی‌نهایت‌ان��د. 
متفاوتی‌اند ک��ه بر صفحهؤ کاغذ می‌خوانیم. گرمس معتقد 
اس��ت که آدمی اساس��اً با قراردادن جهان در س��اختاری 
از قطبهای متضاد، معانی را می‌س��ازد؛ ش��ب را با روز، 
س��یاه را با س��فید و برعکس. او می‌گوی��د: »ما تفاوتها را 
درمی‌یابی��م و به برکت همی��ن دریافت، جهان در برابر ما 
حادث می‌شود«  )cited in Hawkes, 1997: 88(. گرمس 
ای��ن تفاوتها را در ف��رم ابتدایی آن چهار تا و در دو گروه 

دوتایی می‌بیند:
B ضد A •

 )B انکار( ـ B ضد )A ـ )انکار A •

به‌ عبارت دیگر، ما هر مفهومی را دارای دو وجه می‌دانیم: 
ضد آن )ضد عش��ق نفرت اس��ت( و انکار آن )انکار عشق 
غی��اب عش��ق اس��ت(. ای��ن 
قطبه��ای متضاد زب��ان ما و 
تجارب ما را شکل می‌دهد و 
به طریق اولی، روایتی را که 
م��ا با آن تجاربم��ان را بیان 

گرمس و 
کالبدشکافی 
 شکل‌گیری 

معنی

138

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

1. Roland Barthes
2. Ferdinand de Saussure

3. langue
4. parole

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         138 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


.)Tyson, 2006: 224-225( می‌کنیم
گرمس بحث را این‌گونه پیش می‌برد که بازتاب این قطبها 
و تقابلها در روایات به همین ش��کل رخ می‌نمایند که البته 
ای��ن ب��ار این تقابله��ا در س��اختار پیرنگ داس��تان ظهور 
می‌یابن��د. او این تقابلها را در س��ه فرم��ول پیرنگی ارائه 
می‌دهد: 1. کشمکش و حل مشکل� ؛ 2. مبارزه و آشتی�؛ 
3. جدای��ی و وح��دت�. پیرنگ تمام روایته��ای موجود را 
می‌توان به این سه فرمول تقلیل داد. حال باید دید که این 
فرمولها که در بستر پیرنگ بروز می‌یابند، چگونه پیرنگ 
را به‌پیش می‌برند. به‌عبارتی، روایت همیشه باید از نقطهؤ 
»الف« به نقطهؤ »ب« حرکت کند و آنچه این حرکت را ایجاد 
می‌کند کنش��گرها یا همان عملکرد ش��خصیتها� هس��تند. 
گرم��س معتقد اس��ت که قطبه��ای متضاد اس��اس الگوی 
کنشگران را می‌سازد. الگوی کنشگران همان زیرساخت 
هر داستان و روایتی اس��ت. در هر روایت همیشه فاعلی 
وجود دارد که به‌دنبال مفعول اس��ت. این همان س��اختار 
زب��ان یا به‌عب��ارت دقیق‌تر جمله اس��ت: فاع��ل ـ مفعول ـ 
فعل. این الگو اصلی‌ترین الگوی کنشگران است. متعاقب 
آن و در کل، گرمس س��ه قطب متضاد را زیرساخت نوع 
شخصیت، اعمال و مضمون در نظر می‌گیرد که به شکل 

زیر ارائه می‌شود:
1. فاع��ل ـ مفعول )س��وژه ـ 

ابژه(�
2. فرستنده ـ دریافت‌کننده10

3. یاری‌رسان ـ بازدارنده11 
.)Ibid: 225(

در هر روایتی فاعلی وجود دارد که مفعولی را جست‌وجو 
می‌کند. ای��ن فاعل را فرس��تنده‌ای برانگیخته ک��ه به‌دنبال 
مفعول ب��رود. ای��ن فرس��تنده می‌تواند خدا، انس��ان، یک 
ش��یء و حتی یک رویداد باشد. در روند روایت نیروهایی 
هستند که فاعل را یاری می‌کنند یا مانع رسیدن او به هدف 
می‌ش��وند. دقت کنیم که دریافت‌کننده همیشه همان فاعل 
اس��ت )Chandler, 2002: 96(، هرچن��د ک��ه او لزوماً تنها 
عنص��ر دریافت‌کننده نیس��ت. نکتهؤ دیگر این اس��ت که هر 
شخصیت این امکان را دارد که بیشتر از یک نقش در روند 
روایت داشته باش��د. برای مثال، هم می‌تواند یاری‌رسانِ 
فاعل باشد و هم به‌نوبهؤ خود، فاعل برای رسیدن به مفعولی 
دیگر باش��د. آنچه دنیای روایت و ادبیات را شگفت‌انگیز و 
پیچیده می‌کند همین بازی کنشگران و پیچیدگیهای روایتی 
اس��ت. در این فرصت تلاش می‌ش��ود با توج��ه به نظرات 
گرم��س تحلیل��ی س��اختاری از فیلم گاو س��اخته داریوش 
مهرجویی که برگرفته از داستان چهارم مجموعهؤ عزاداران 

بیل نوشتهؤ غلامحسین ساعدی است، ارائه شود.
مشدحـس��ـن، س��ــاکن روس��ـتایی 
دورافتاده و محروم، صاحب گاوی 
اس��ت که آن را از هر دارایی دیگری 
در دنی��ا عزیزت��ر م��ی‌دارد. این گاو 
تنه��ا گاو روس��تا و دارایی 
باارزش��ی است. مشد‌حسن 
خ��ود و تمام زندگ��ی‌اش را 
وق��ف مراقبت از گاو می‌کند 
ت��ا جایی ک��ه همس��رش در 

139

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

5. conflict and resolution
6. struggle and reconciliation

7. separation and union
8. character functions

9. subject - object
10. sender - receiver
11. helper - opponent

داستان 
فیلم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         139 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


مقایس��ه ب��ا گاو جای��گاه دوم را دارد. صب��ح روزی ک��ه 
مشدحس��ن ب��رای امرار مع��اش ب��ه روس��تایی دیگر به 
کارگری می‌رود. همس��رش شیون‌کنان خبر مرگ گاو را 
به روستاییان می‌دهد. روستاییان که پیشاپیش می‌دانند 
این ضایعه برای مشدحس��ن غیرقابل تحمل اس��ت، برای 
کمک و پیش��گیری از مصیب��ت دوم برمی‌آیند. گاو را در 
گاوچال خاک می‌کنند و داس��تانی س��رهم می‌کنند که گاو 
فرار کرده اس��ت. ب��ا پنهان‌کردن حقیق��ت، ماجرا روندی 
دیگرگون��ه می‌یابد. مشدحس��ن از کارگ��ری برمی‌گردد 
و خب��ر ف��رار گاو را می‌ش��نود. او ک��ه گاوش را خ��وب 
می‌شناسد، خبر را باور نمی‌کند. به درون طویله می‌رود 
و ادعا می‌کند که گاو هنوز آنجاس��ت و به مراقبت از گاو 
ادامه می‌دهد. اما رفته‌رفته وضعیت او اسفناک می‌شود و 
خود را جایگزین گاو مرده می‌کند. روس��تاییان در تلاش 
برای کمک به مشدحس��ن ، سرانجام تصمیم می‌گیرند او 
را به ش��هر و مریض‌خانه ببرند؛ اما مشدحسن در راه از 

کوه سقوط می‌کند و جان می‌دهد.
براس��اس  »گاو«،  فیل��م  تفس��یر  در 
نظریه‌های گرمس ابتدا باید قطبهای 
متضاد را یافت و مش��خص کرد که 
تعام��ل و تقاب��ل ای��ن قطبه��ا چگونه 
روند روایت را کنترل می‌کند. سپس 
الگوی کنش��گران را ترس��یم کرد و 

به تفس��یر آن پرداخت. بدین منظور، 
نگارن��ده پرسش��ی اساس��ی مط��رح 
می‌کند و پاس��خ را بر دو فرض قرار 

داده، به اثبات آن می‌پردازد. 
• س��ؤال: »چگون��ه« اس��ت ک��ه روای��ت »گاو« فرجام��ی 
مصیبت‌ب��ار و تراژیک دارد؛ به‌عبارتی، چگونه اس��ت که 
ش��خصیت داس��تان با مرگ گاو خود کن��ار نمی‌آید و به 

ورطهؤ جنون و سرانجام مرگ می‌افتد؟
فرضیهؤ اول: روایت گاو تلاشی است برای یکسان‌سازی 
دو گفتمان فرهن��گ و طبیعت؛ به عبارت بهتر، این روایت 
طبیعی‌س��ازی  و  طبیع��ت12  فرهنگی‌س��ازی  ب��ه  دس��ت 
فرهن��گ13 می‌زن��د. ام��ا ای��ن ت�الش ش��خصیت اصلی و 
س��ایر ش��خصیتهای داس��تان برای تلفیق، همانندسازی 
و یکسان‌س��ازی س��رانجام به‌طریقی کنایه‌وار س��ترون 
می‌مان��د که خ��ود دلیلی بر فرج��ام تلخ قهرمان داس��تان 

است.
فرضی��هؤ دوم: در بررس��ی الگ��وی کنش��گران روای��ت، 
می‌توان دریافت که عملکرد ش��خصیتها خلاف آن چیزی 
اس��ت که باید و این س��ردرگمی ش��خصیتها در پرکردن 
الگوی به‌طریق��ی کنایه‌وار فرجامی تل��خ را برای قهرمان 

داستان رقم می‌زند.
یک��ی از اصلی‌تری��ن قطبهای متضاد 
حاضر در اث��ر قطب طبیعت‌‌ـ‌ فرهنگ 
اس��ت. انکارناپذیر است که می‌توان 
تقابله��ا و قطبهای متضاد دیگری در 
اثر یافت؛ مثلاً دوقطبی مرگ/ ‌زندگی 
یا عقل‌/ جنون. آنچ��ه نگارنده به آن 
می‌پ��ردازد دو قطب فرهنگ و طبیعت 
اس��ت. در این روایت، تضاد و تقابل 

140

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

یک پرسش،
دو پاسخ

12. culturalization of nature
13. naturalization of culture

فرهنگ‌ـ‌ طبیعت؛
 جدایی‌ـ‌ وحدت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         140 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


فرهن��گ و طبیعت در س��اختار پیرنگ در هیئ��ت جدایی و 
وحدت، کل رون��د روایت را کنترل کرده، به‌پیش می‌برند. 
از همان ابتدا این دو گفتمان س��عی در نزدیکی و یکی‌شدن 
دارند که به‌ناگاه با مرگ گاو، جدایی یا فصل رخ می‌دهد و 
حرکت در جهت جبران این فصل، به سمت وحدت می‌رود. 
این وحدت در ابتدا به ش��کل گاوشدن مشدحسن و سپس 
مرگ او و پیوس��تن او به دنیای مرگ صورت می‌گیرد؛ به 
دنیایی که گاو نیز به آن تعلق دارد. تنها با مرگ مشدحسن 

است که وحدت حاصل می‌شود. 
برای بررس��ی آنچه گفتیم، یعنی تقاب��ل فرهنگ و طبیعت، 
تلاش برای فرهنگی‌ش��دن طبیعت و طبیعی‌شدن فرهنگ و 
همچنین جدایی و وحدت این دو عنصر که روایت را به‌پیش 
می‌برن��د، داس��تان را ب��ه دو بخش تقس��یم می‌کنیم: بخش 
نخس��ت از شروع روایت تا اندکی پس از مرگ گاو است؛ و 
بخش دوم هم طبیعتاً تا آخر روایت. در هر بخش یک حرکت 
وجود دارد و در اینجا بر کلمهؤ »حرکت« تأکید داریم. حرکت 
اول تلاش روایت برای فرهنگی‌سازی طبیعت است. نشان 
و نماد طبیعت، گاو است و نشان و نماد فرهنگ، مشدحسن 
قهرمان داس��تان، روس��تا، مردم آن و... هس��تند. فرهنگ 
تعاریف و تفاس��یر متفاوتی دارد، از جمله تعریف آرنولدی 
فرهن��گ )که به‌معن��ی مجموعهؤ آثار هنری و آفرینش��ی یک 
س��رزمین اس��ت(، یا فرهنگ به‌معنی گفتمان غرب که برابر 
تمدن اس��ت، و خواه‌ناخ��واه با این نوع نگ��رش، فرهنگ به 

صحن��ه‌ای ب��دل می‌ش��ود ک��ه عوامل 
سیاس��ی و ایدئولوژی��ک یکدیگر را به 
 .)Said, 1993: xiv( چالش می‌کش��ند

در اینجا اما مراد از فرهنگ همهؤ آن چیزی اس��ت که انسانی 
است و غیرطبیعی، حال آن‌که شیوهؤ زندگی مردم این روستا 
خود کنایه‌ای از آن چیزی است که ضدتمدن نامیده می‌شود، 
ام��ا به‌هرح��ال فرهن��گ اس��ت. در مباح��ث فرهنگ‌گرایانهؤ 
 پست‌مدرن هم همه‌چیز زندگی انسان فرهنگ تلقی می‌شود 
)Eagleton, 2005: 93(. البت��ه ش��اید هیچ اثری نباش��د که 
نتوان ب��ر آن بحث طبیعت و فرهنگ را اعمال کرد. مس��ئله 
این اس��ت که تقابل این دو عنصر بر بافت معنایی اثر تأثیر 
ژرفی داشته باشد. برای اثبات فرضیهؤ اول )تقابل و تعامل 
فرهنگ و طبیع��ت( همان‌گونه که حرکتی را برای آن فرض 
کرده‌ایم، به ذکر مصداقه��ای تصویری روایت می‌پردازیم 
و س��عی می‌کنیم که مصداقها را ه��م در محور طولی زمان 
مطرح کنیم، به‌طوری‌که هم‌زمان با دیدن فیلم، مصداقها و 

دلایل قابل بررسی باشند.
 اولی��ن نش��انهؤ بارز ت�الش ب��رای یکی‌س��ازی فرهنگ و 
طبیعت از یک س��و و جدایی و وحدت از سویی دیگر، در 
عنوان‌بندی ابتدایی اثر رخ می‌دهد. در عنوان‌بندی ابتدایی، 
تصویر شبح‌گونهؤ مرد و گاوی را می‌بینیم که مدام از هم 
جدا می‌شوند و به هم می‌پیوندند، به‌طوری‌که در بعضی 
لحظ��ات نمی‌توان تش��خیص داد که آیا فق��ط تصویر مرد 
را داری��م ی��ا گاو و یا هر دو )تصاویر 1 ت��ا 3(. این بازی 
یا ای��ن جدایی و وحدت ت��ا پایان عنوان‌بن��دی ادامه دارد 
و عنوان‌بندی را به‌مثابهؤ نش��انه‌ای س��اختاری به سطحی 
فراتر از بهانه‌ برای معرفی عوامل فیلم 
می‌برد و از س��وی دیگر، به مضمون 
و رون��د روای��ت پیش‌اش��اره14 دارد.

141

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

14. foreshadowing

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         141 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


بع��د از عنوان‌بن��دی، اولی��ن صحنهؤ 
تلفی��ق  مضم��ون  ک��ه  برجس��ته‌ای 
به‌تصوی��ر  را  طبیع��ت  و  فرهن��گ 
ک��ه  اس��ت  صحن��ه‌ای‌  می‌کش��د 
برک��ه‌ای  در  را  گاوش  مشدحس��ن 
می‌ش��وید. شس��تن گاو به‌طریق��ی 
اس��ت که گویی مشدحس��ن دارد فرزند خود را می‌شوید 
از نش��انه‌های فرهنگی بهره می‌گیرد. کسی برای شستن 
گاو از یک پیالهؤ کوچک استفاده نمی‌کند، اما او با پیاله بر 
س��ر گاو آب می‌ریزد، در آغوش��ش می‌گیرد، صورتش 
را ب��ه پوزه‌اش می‌گذارد و حت��ی برای آب‌دادن به گاو که 
در وسط برکه ایستاده، از مشتهایش استفاده می‌کند، که 
نش��انه‌ای مطلقاً فرهنگی است و وقتی گاو از خوردن آب 
سر باز می‌زند، خودش آن را می‌نوشد؛ دست آخر هم با 

کت خود گاو را خشک می‌کند.
تمام اینها همان چیزی اس��ت که ما به آن فرهنگی‌س��ازی 
طبیعت می‌گوییم. در قسمت اول یا حرکت اولی که فرض 
گرفته‌ایم، تلاش بر سر این است که گاو جزئی از فرهنگ 
ش��ود؛ جزئی از همین جامعهؤ روستایی. اما این افراط تا 
آنجایی ادامه می‌یابد که رابطهؤ مشدحسن و گاو جایگزین 
رابطهؤ فرهنگی او و همسرش می‌شود. در اولین برخورد 
ای��ن زوج می‌بینیم که تمام هوش‌وحواس مشدحس��ن به 
گاو اس��ت. زن را با فریاد صدا می‌کند و جواب س�الم او 
را هم نمی‌دهد. فانوس را می‌طلبد و طویله را برای ورود 
گاو بازرسی می‌کند و شب‌هنگام هم در طویله می‌خوابد؛ 
نه در بس��تر و در خانه. خروس‌خوان، مشدحس��ن برای 

فرهنگی‌سازی 
طبیعت

142

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

1 
یر

صو
ت

2 
یر

صو
ت

3 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         142 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


کار به روس��تایی دیگر می‌رود. اینجا دقیقاً همان نقطه‌ای‌ 
اس��ت که جدایی بین او و گاو شکل می‌یابد و با مرگ گاو 

تکمیل می‌شود.
آنچ��ه حرکت فرهنگی‌س��ازی طبیع��ت را در بخش اول به 
اوج می‌رساند س��کانس مرگ گاو اس��ت. تری ایگلتون15 
می‌گوی��د: »طبیعت همیش��ه برندهؤ نهایی جن��گ فرهنگ و 
تمدن اس��ت؛ آنچه ب��ه آن مرگ می‌گوییم. مرگ بخش��ی 
نیس��ت«  انسان‌س��اخت  محصول��ی  اس��ت؛  طبیع��ت   از 
ایگلت��ون  اگ��ر حت��ی آنچ��ه را   .)Eagleton, 2000: 86(
می‌گوید درست بینگاریم، از این حقیقت نمی‌توان گذشت 
که مرگ هرچند به‌نوبهؤ خود طبیعت محض است، خوانش 
م��رگ مقوله‌ای مطلقاً فرهنگی اس��ت و این‌گونه اس��ت که 
تقاب��ل فرهن��گ و طبیعت حت��ی در حیطهؤ مرگ ه��م ادامه 
می‌یابد. مرگ گاو فاجعه‌ای فرهنگی اس��ت؛ فاجعه‌ای که 

تمام جامعهؤ روس��تایی و ابتدایی بَیَل 
را دربر می‌گیرد. این مرگ با زاری و 
شیون زن مشدحسن آغاز می‌شود و 

4 
یر

صو
ت

5 
یر

صو
ت

با سوگواریهای مذهبی به اوج می‌رسد. کدخدا بالای سر 
گاو می‌نشیند و می‌گوید: »بیچاره مشدحسن«؛ هم گاو و 
مشدحسن یکی انگاشته شده‌اند و هم ما نمونهؤ‌ دیگری از 
پیش‌اشاره یا آنچه را قرار است اتفاق بیفتد داریم. قضیهؤ 
پنهان‌ک��ردن گاو در روند این فرهنگی‌‌س��ازی به تش��ییع 
جنازه‌ای واقعی بدل می‌شود. گاو را 
بر زمین می‌کش��ند، ذکرهای مذهبی 
می‌گویند و در میدان وس��ط روس��تا 

143

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

6 
یر

صو
ت

15. Terry Eagleton

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         143 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


به خاکش می‌س��پارند. در این خاک‌س��پاری پیرزنی دعا 
می‌خوان��د و آب دع��ا ب��ر س��ر به‌اصط�الح س��وگواران 
می‌پاش��د؛ علم و کت��ل می‌آورند. نما‌ه��ای جداجدا، زنان 
س��وگوار را پراکنده در اینجا و آنجا به‌تصویر می‌کش��د. 
قضی��هؤ فرهنگی‌س��ازی ت��ا آنج��ا پی��ش می‌رود ک��ه حتی 
دوربی��ن ه��م وارد ای��ن گفتم��ان می‌ش��ود و افت��ادن گاو 
 درون گاوچال را با حرکت آهس��ته16 به تصویر می‌کش��د

و از ص��ورت گاو نم��ای نزدی��ک17 برم��ی‌دارد؛ و صدای 
تصوی��ر هم قطع می‌ش��ود. تمام تلاش ص��ورت می‌گیرد 
ت��ا نگاه فرهنگ��ی مخاطب و مرگ طبیع��ی گاو در کمترین 

فاصله قرار گیرند. 
تش��ییع‌کنندگان درس��ت مث��ل دف��ن ی��ک انس��ان، بیل را 
دست‌به‌دس��ت می‌چرخانن��د و خ��اک ب��ر گاو می‌ریزند. 
سوگواری ادامه پیدا می‌کند؛ زنها پیشگام سوگواری‌اند. 

علمها و پرچمهای مذهبی را بر دس��ت 
می‌گیرن��د، دع��ا می‌خوانند و ش��یون 
می‌کنند )تصویر 7(. حتی ورود خرافه 

ب��ه اصل ماجرا خ��ود دلیل دیگ��ری بر رون��د این حرکت 
طبیعت ـ فرهنگ اس��ت. خرافه به‌عبارتی فرهنگی‌س��ازی 
نشانه‌های طبیعی است و عنصر خرافه یکی از نشانه‌‌های 
حاضر کل ماجراست. در اینجا بخش اول تقریباً به پایان 
می‌رس��د. آنچه پس از این با کم��ی وقفهؤ زمانی یا روایتی 
اتفاق می‌افتد حرکتی معکوس  است؛ حرکت از فرهنگ به 

سمت طبیعت.
طبیعی‌س��ازی فرهنگ زمانی شروع 
می‌ش��ود که مشدحس��ن می‌پندارد 
گاو اس��ت. اما این حرکت، ناگهانی 
و بی‌مقدمه نیست و پیش‌اشاره‌‌هایی 
دارد. مشدحسن از فعلگی برگشته. 
گردن‌بن��د نظرقربان��ی را در دس��ت 
دارد و به اس�الم می‌گوید که آن را برای گاو خریده. بعد 
آن را بر گردن خود می‌بندد و صدای گاو درمی‌آورد. این 
حرکت از طبیعت ب��ه فرهنگ با ظرافتهایی خاص و تقریباً 
آهس��ته، ب��ه حرکت از فرهن��گ به طبیعت بدل می‌ش��ود. 
انس��انی که سراس��ر، از ابتدای روایت، عنصری طبیعی 
را ب��ه خویش نزدی��ک کرده ن��اگاه با فق��دان آن روبه‌رو 
می‌ش��ود. در ابتدا ش��وکه اس��ت و س��عی می‌کند به خود 
بقبولاند که گاو درنرفته اس��ت؛ ام��ا این توهم در حرکتی 
مش��خص از فرارنکردن گاو ب��ه حضور گاو در وجود او 
منتقل می‌ش��ود. ش��ب‌هنگام در کوچه‌های بَیَل موجودی 
ش��بح گونه می‌دود و ماغ می‌کش��د. 
صبح‌هنگام همس��رش ب��ه اهالی ده 
می‌گوید که از وقتی برگشته، صدای 

144

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

طبیعی‌سازی 
فرهنگ

16. slow motion
17. close up

7 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         144 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


گاو درمی‌آورد، در طویله می‌نشیند و علف می‌خورد. با 
زب��ان گفتار اعلام می‌دارد که: »من مشدحس��ن نیس��تم، 
گاو مشدحس��نم«. آنچ��ه رخ داده مکمل چیزی اس��ت که 
در پردهؤ اول نمایش یا حرکت اول اتفاق افتاد. ش��خصیت 
اول داس��تان در جه��ت جب��ران تلاش عقیم‌مان��ده‌اش در 
فرهنگی‌س��ازی عنص��ر طبیعی، ب��ا اش��تیاقی بی‌نظیر به 

سمت طبیعت پیش می‌رود.
یکی از برجسته‌ترین نشانه‌های این حرکت و تلاش اتفاقی 
اس��ت که در حیطهؤ زب��ان می‌افتد. این‌که مشدحس��ن ماغ 
می‌کش��د و علف می‌خورد و می‌گوید من گاو مشدحس��ن 
هستم، نشانه‌های بارزی است، اما در حیطهؤ زبان اتفاقی 
رخ می‌ده��د ک��ه مهم‌تر از آن اس��ت. پس از م��رگ گاو و 
پیش از این‌که مشدحس��ن ادعا کند گاو است، بر پشت‌بام 
نشس��ته و می‌پندارد که گاو هنوز در طویله است. در این 
صحنه، چند تن از دیگر ش��خصیتهای روایت در تلاش‌اند 
به او بقبولانند که گاو فرار کرده و ... اما او باز هم از گاو 
می‌گوی��د و همچن��ان تلاش دارد ت��ا گاو را با این‌که غایب 
اس��ت، مقوله‌ای فرهنگی گرداند. همچنان گاو )نه همس��ر 
و یا انس��ان دیگری( را معش��وق قرار می‌دهد تا جایی که 
در خاص‌تری��ن لحظهؤ فیل��م گویی عاش��قانه‌ای برای گاو 
می‌س��راید. ای��ن دیالوگ را به ش��کل یک ش��عر ی��ا ترانه 
می‌نویس��م، چراکه معتقدم ای��ن دیالوگ اگرچ��ه به‌مثابهؤ 

شعری ابتدایی است اما عاشقانه ای است برای گاو:
الان ماه درمی‌آد

اوناهاش...
داره از بلور بالا می‌آد

وقتی ماه دراومد
براش آب می‌برم

هروقت که گاو من تشنه‌ش بشه
ماه هم در می‌آد...

این عشق‌بازیِ طبیعت ـ فرهنگ، زبان را هم نشانه می‌رود 
و آن را از س��طح زبان روستایی به زبانی شاعرانه ارتقا 
می‌دهد. قطب متضاد این اتفاق در محیط زبانی این است 
ک��ه رفته‌رفته مشدحس��ن نطق را به‌کن��ار می‌گذارد و بعد 
از ان��دک زمان��ی، دیگر ح��رف نمی‌زند، فق��ط گاهی نعره 
می‌کش��د. زبان به‌عنوان مش��خص‌ترین، اساسی‌‌ترین و 
تعیین‌کننده‌ترین تمایز بین طبیعت و فرهنگ، از شخصیت 
داستان غایب می‌شود. حتی وقتی بلوریها برای دزدیدن 
گاو می‌آیند و او را می‌‌یابند، مشدحسن فریاد و قیل‌وقال 
نمی‌کند؛ درس��ت مث��ل یک گاو خاموش اس��ت. پیچیدگی 
در این اس��ت که هرچند نطق مشدحس��ن ناپدید می‌شود، 
ن��گاه انس��انی او، به‌اعتقاد م��ن، تا به آخر داس��تان باقی 
می‌ماند. آنچه من آن‌ را شکست گفتمان طبیعت و فرهنگ 
در ای��ن روای��ت می‌دانم در این نگاه انس��انی ش��خصیت 
اصلی داس��تان، خ��ود را به‌وضوح نش��ان می‌دهد. نگاه 
او به‌هیچ‌وج��ه معصومیت و خلوص ن��گاه گاو را ندارد، 
سراس��ر اندوه اس��ت، غم اس��ت؛ نگاه��ی دور و دردناک 
که ب��ر دیوارها و دیگ��ران دوخته می‌ش��ود )تصویر 8(. 
غم و اندوه ش��اید مهم‌ترین عامل جدایی‌بخش او از باقی 
خصوصیات طبیعی است. اندوه در کنار زبان بارزترین 

نشانهؤ انسانی و فرهنگی است.

145

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         145 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


روس��تاییان ه��م به‌مانند بخش نخس��ت، دوب��اره در این 
روند به‌شکل مؤثر پادرمیانی می‌کنند. در بخش نخست، 
تمام اهالی روس��تا در تش��ییع جنازه با مش��ارکت کامل، 
گاو را ب��ه عنص��ری کام�الً فرهنگی تبدی��ل می‌کنند، حال 
آن‌ک��ه در بخش دوم، تمام تلاش آنها در جهت جلوگیری 
از طبیعی‌شدن مشدحسن اس��ت، که اقدامات آنها به‌طرز 
کنایه‌گونه‌ای گاهی معکوس جواب می‌دهد و شخصیت را 
بیش��تر به س��مت طبیعت هل می‌دهد. تأکید بر نشانه‌های 
فرهنگی در قس��مت دوم هم به‌وضوح به‌چش��م می‌خورد 
و این نش��انه‌ها هرچه به جلو می‌رویم، بیشتر می‌شوند. 
هرجا که تصویری از به‌س��وی جنون‌رفتن مشدحسن یا 
به‌عبارتی روبه طبیعت‌رفتن او ‌ارائه می‌ش��ود، تصویری 
م��وازی از نش��انه‌های فرهنگ��ی، مث��ل دعا، قبرس��تان، 
زیارت اهل قبور و ... در یک رابطهؤ هم‌نشینی18 به‌نمایش 

درمی‌آی��د. در این بخش، یک‌بار دیگر 
مذهب به‌عنوان فرهنگی‌ترین نشانه‌ها 
به‌کار می‌آید. باز هم مراسم مذهبی و 

دعا و... اجرا می‌شود، اما این بار در طویله و کنار انسانِ 
به‌تازگی گاوش��ده. جالب این‌که مشدحسن برمی‌خیزد و 
از می��ان م��ردمِِ دعاخوان کنار می‌رود و در گوش��ه‌ای از 
طویله پش��ت به آدمها می‌نش��یند. او دیگ��ر متعلق به این 
جامعهؤ انس��انی نیس��ت. زمانی که برای بردن او به شهر 
قصد دارند از طویله خارجش کنند، به عقب قدم می‌گذارد 
و به‌نوعی فرار می‌کند. او طویله را امن می‌یابد؛ جایی که 
نش��انی از گاو دارد و نزدیک‌تر به طبیعت اس��ت. او را به 
بند می‌کش��ند و همچون بخش اول روای��ت، با فریاد ذکر 
می‌گویند که خود قرینهؤ صحنهؤ تش��ییع جنازهؤ گاو است. 
اوج این حرکت زمانی اس��ت که »اسلام« )دیگر شخصیت 
داستان( برای مجبورکردن مشدحسن به حرکت، او را با 
ترکه می‌زند و فریاد می‌کشد: »برو... برو دیگه حیوون!« 
و او م��ی‌رود، اما این بار به‌س��وی م��رگ. دوربین که بر 
جن��ازهؤ او قرار می‌گیرد، صدای قلبی که می‌کوبد و نهایتاً 
می‌ایس��تد، شنیده می‌ش��ود و همچون خاک‌سپاری گاو، 

ناگاه صدای تصویر قطع می‌شود.
قرینه‌ش��دن مرگ مشدحس��ن و عروس��ی، هم دو عنصر 
م��رگ )طبیعت( و عروس��ی )فرهنگ( را برجسته‌س��ازی 
می‌کند و هم دوقطبی مرگ و زندگی را مطرح می‌س��ازد. 
ام��ا آنچه براس��اس نظری��هؤ گرمس اتف��اق می‌افتد وحدت 
اس��ت؛ جدای��ی ش��خصیت داس��تان و گاو با م��رگ او به 
وحدت می‌انجامد. در این روایت، وحدت فاعل و مفعول یا 
سوژه و ابژه »مرگ« است. مصیبت 
آنجاس��ت ک��ه قهرم��ان داس��تان نه 
می‌توان��د فرهنگ بمان��د و نه طبیعت 

146

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

18. syntagmatically

8 
یر

صو
ت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         146 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


ش��ود. تنها راه مرگ است؛ جایی که تمام موجودات یکی 
می‌شوند: طبیعت محض.

در بررس��ی مدل کنشگران می‌توان 
دریاف��ت که آنچه ب��ر مصیبت‌زدگی 
ای��ن م��ردم و ش��خصیتها می‌افزاید 
ناآگاه��ی آنه��ا از پ��ر ک��ردن الگوی 
کنشگران اس��ت. در یک روایت اگر 
شخصیتها ناآگاهانه در چارچوبها19 
بنشینند که اصولاً برای آنها طراحی نشده، روند داستان 
می‌‌توان��د ب��ه س��مت مصیب��ت و یا طن��ز ب��رود، »چراکه 
دانس��تن تعیین‌کنن��دهؤ رفتار یا ش��یوهؤ حضور کنش��گران 
اس��ت« )ش��عیری، 1385: 61(. بحث را با بررسی الگوی 

کنشگران این روایت بازتر می‌کنم.
تعامل و تقابل دو گفتمان فرهنگ و طبیعت، که در بس��تر 
جدایی و وحدت بروز کرده، به‌واسطهؤ عملکرد شخصیتها 
روای��ت را به‌پیش می‌برد. عملکرد ش��خصیتها در الگوی 

کنشگران )نمودار 1( ارائه شده است.
این الگو مس��لماً به زمان بعد از م��رگ گاو بازمی‌گردد و 
می‌ت��وان ب��رای قبل از مرگ گاو هم الگویی ترس��یم کرد. 
حتی در الگوهای دیگر، روستاییان می‌توانند فاعل باشند 
و مشدحس��ن مفع��ول باش��د. آنچ��ه براس��اس دوقطبی 
فرهنگ و طبیعت حاصل می‌ش��ود نمونهؤ بالاس��ت. تأکید 
در اینجا بر اتفاقاتی اس��ت که در الگوی کنش��گران بعد از 

مرگ گاو می‌افتد؛ عامل فرس��تنده یا 
تحریک‌کنن��ده مرگ گاو اس��ت؛ آنچه 
ش��خصیت را وامی‌دارد ک��ه به‌دنبال 

ش��یء ارزشی، مفعول یا همان ابژه برود. یعنی پیچیدگی‌ 
داس��تان در همین اس��ت ک��ه گاو مرده س��وژه را ترغیب 
می‌کند که به‌دنبال وجود او برود که دیگر نیست. به‌عبارت 
دیگ��ر، در مرگ او به‌دنبال زندگی و وجود او بگردد. گاو 
به‌عنوان مفعولی مرده دس��ت‌یافتنی نیست، مگر در مرگ 
خود ش��خصیت ی��ا جایگزین��ی گاوِ دیگر، ک��ه به‌هرحال 
ای��ن گاو تنه��ا دارایی تمام روس��تا و مشدحس��ن اس��ت. 
در مقدمه هم گفته ش��د که فاعل یا س��وژه، دریافت‌کننده 
هم هس��ت. اما در این الگ��و پیچیدگی دیگر این اس��ت که 
اگرچه دریافت‌کننده خود فاعل اس��ت، یا به‌عبارتی از دید 
س��اختارگرایی عوامل در جای خود نشسته‌اند و فاعل از 
این جست‌وجو دست خالی برنگشته، اما درواقع او نه به 
گاو واقعی و یا گاو دیگری، که به توهم گاوبودن رس��یده 
اس��ت، خود را گاو می‌پن��دارد و تنها عنصر س��ودبرندهؤ 
روایت می‌ش��ود. بهره‌بری او از این 
دستیابی نهایتاً مرگ است. اینجاست 
اگرچ��ه در  به‌اعتق��اد نگارن��ده،  ک��ه 

147

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

19. slots

تشریح الگوی 
کنشگران

دریافت‌کننده:
مشدحسن

فرستنده )محرک(: 
مرک گاو

نیروهای یاری‌رسان:
روستاييان

نيروهای بازدارنده:
روستاييان

مفعول )ابژه(:
گاو

فاعل )سوژه(:
مشدحسن

1 
ار

ود
نم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         147 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


ش��کل‌گیری معنی از دید س��اختارگرایانه عوامل در جای 
خ��ود نشس��ته و همه‌چیز ب��ه نظر خوب می‌رس��د، همین 
چگونگ��ی ش��کل‌گیری معن��ی ک��ه در آن قهرم��ان روایت 
به‌ج��ای یافتن زندگی و گاو، م��رگ و مرگ او را می‌یابد، 

داستان را تلخ و مصیبت‌بار می‌کند.
ام��ا ای��ن پیچیدگ��ی در س��طح کنش��گران یاری‌رس��ان و 
بازدارنده هم اتفاق می‌افتد. در داس��تانهایی با روایتهای 
ساده، این دو نیرو از هم مجزا و قابل تشخیص‌اند. بررسی 
روند این روایت معلوم می‌کند که اگرچه روس��تاییان در 
سراس��ر روایت به‌ظاهر نقش کنش��گر یاری‌رسان را ایفا 
می‌کنن��د، درواقع و از دیدگاه یک خوانندهؤ دقیق، می‌‌تواند 
این‌گون��ه نباش��د. آنچ��ه آنه��ا برمی‌گزینن��د ت��ا قهرمان 
داس��تان را کمک کنن��د می‌تواند دقیقاً به ضرر او باش��د؛ 
کم��ا این‌که در ای��ن روای��ت این‌گونه هم می‌ش��ود. بازی 
کنش��گران از یاری‌رسان به بازدارنده و برعکس، روایت 
را پیچیده می‌کند. برای توضیح این موضوع به مصداقها 
می‌پ��ردازم. در روند روایت به نظر می‌رس��د که بلوریها 
نیروه��ای مطل��ق بازدارن��دهؤ ای��ن روایت هس��تند، اهالی 
روس��تا یاری‌رسان‌اند و پسر مش��دصفر چیزی بین این 
دو موقعی��ت. اما با مرگ گاو بهترین راهکاری که به ذهن 
این مردم س��اده‌لوح می‌رس��د پنهان‌ک��ردن حقیقت مرگ 
اس��ت، نه مواجهه با آن. تجربه و همچنین روان‌شناس��ی 
به م��ا می‌گوید که دی��دن جنازه، حقیقت م��رگ را بر فرد 
مصیب��ت‌زده آش��کارتر و به او کمک می‌کند ک��ه با واقعهؤ 
مرگ کنار بیاید. مصداق فرهنگی آن همین مراسم تشییع 
جن��ازه اس��ت که دقیق��اً با تأکید ب��ر کلمهؤ »مراس��م« اجرا 

می‌ش��ود. دیدن و مراسم خاک‌سپاری، س��وزاندن و... 
یاری‌مان می‌کند که بپذیریم دیگری رفته است. در فارسی 
هم اصطلاحی هس��ت که می‌گوید: »خاک س��رد اس��ت«، 
بدین معنی که کمک می‌کند تا با مرگ متوفی کنار بیاییم و 
آن را فراموش کنیم. نیروهای به‌ظاهر یاری‌رسان ما در 
این داستان، س��وژه را از این فرصت محروم می‌دارند و 
به‌سمت توهم می‌رانند. سپس به او دروغ می‌گویند؛ همه 
با هم برنامه‌ریزی می‌کنند که حقیقت پنهان بماند. فضای 
دروغ و کتمان کل روس��تا را فرامی‌گیرد. فردی در وسط 
می‌مان��د که عقلش به او می‌گوید چه اتفاقی افتاده، اما کل 
جمعیت روس��تا به او تلقین می‌کنند که ماجرا چیز دیگری 
است. مدام تأکید می‌کنند که گاو فرار کرده است. در این 
روند حت��ی ناآگاهان��ه او را به گاوش��دن ترغیب می‌کنند 
و مک��رر ب��ه او می‌گویند اگ��ر گاوش داخل طویله اس��ت، 
چرا نمی‌رود پیش��ش. نهایتاً او هم می‌رود؛ اما در ش��کل 
مسخ‌ش��دهؤ یک گاو. در مرحلهؤ بعد، برای کمک می‌گویند 
که گاوش پیدا شده و سعی می‌کنند به او بقبولانند که گاو 
پیدا ش��ده، اما او دیگر گاو شده است. به او می‌گویند اگر 
گاو است، شاخش کو، دمش کو )کنایه‌ای بر این موضوع 
که نشانه‌های بیشتری را برای اثبات بروز بدهد(، و او به 
دیوار س��ر می‌کوبد و شاخ می‌زند. اینجاست که »اسلام« 
حقیقت��ی را که باید از ابتدا می‌گفت برملا می‌کند- اما دیگر 
دی��ر اس��ت- ب��ه او می‌گوید ک��ه گاو م��رده و در گاوچال 
اس��ت. تنها زمانی که ش��اید آنها به‌راستی الگوی کنشگر 
یاری‌رسان را پر می‌کنند زمانی است که تصمیم می‌گیرند 
او را به ش��هر ببرن��د. اما خود این تصمی��م دیرهنگام در 

148

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         148 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


زمانی که بیمار از درمان به‌شدت سر باز می‌زند، موجب 
م��رگ او اس��ت. »اس�الم« در آخ��ر او را گاو می‌بیند و با 
ترک��ه می‌زند. او هم به‌ناگاه می‌دود )می‌گریزد( و به دره 

سقوط می‌کند و می‌میرد.
فیلـــ��م »گاو«، در تــ�الش بـــ��رای 
یکسان‌س��ازی دو گفتم��ان طبیع��ت 
و فرهنگ اس��ت؛ تلاش��ی که در آن 
در دو وجه، س��عی بر این اس��ت که 
طبیع��ت، فرهن��گ ش��ود و فرهنگ، 
طبیعت. نگارنده بر این باور اس��ت که دلیل این‌که داستان 
ختم به واقعه‌ای تلخ می‌ش��ود در این درک نهفته است که 
گفتمان طبیعت و فرهنگ در این روایت س��ترون می‌ماند؛ 
هریک »دیگریِ« دیگری می‌ماند و »خودی« نمی‌شود. این 
تلاش عقیم اس��ت، چراکه اگر معنی براساس تضاد شکل 
می‌گیرد، داس��تان س��عی دارد در رون��دی حرکت کند که 
خلاف پیش‌فرض خود اس��ت. قطبه��ای متضاد فرهنگ و 
طبیعت همیش��ه متض��اد می‌مانند و ای��ن گفتمانها هر یک 
قلمرو خ��ود را دارند. تنها در س��طوحی محدود می‌توان 

این تعامل را برقرار کرد.
نکتهؤ دیگر این اس��ت که در الگوی کنش��گران، نوع روابط 
ش��خصیتها پیچیده‌ت��ر از یک روایت س��اده اس��ت. مرگ 
عنص��ر مح��رک اس��ت؛ و ش��یء ارزش��ی م��ردهؤ م��ورد 
جست‌وجو، توهم و مرگ قهرمان داستان دریافت نهایی 
اس��ت. عناصری که بای��د یاریگر باش��ند بازدارنده‌اند و 
عناصری که همیشه بازدارنده فرض می‌شوند )بلوریها( 
اص��ولاً بازدارن��ده نیس��تند. این س��طوح پیچی��ده الگوی 

کنشگران داستان را در پیچید‌گی قرار می‌دهد و این‌گونه 
عمیق و همیشگی بر مخاطب تأثیر می‌گذارد.

149

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

نتیجه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         149 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


150

ساعدی، غلامحسین. )1377(، گاو، تهران، معین.
شعیری، حمیدرضا. )1385(، تجزبه و تحلیل نشانه ـ معناشناسی گفتمان، تهران، سمت.

محمدی، عباسی. )1380(، صمد: ساختار یک اسطوره، تهران، چیستا.
Chandler, Daniel. (2002), Semiotics, The Basics, London, Routledge.
Culler, Jonathan. (1989), Structuralist Poetics; Structuralism, Linguistics and the Study of Literature, 
London, Routledge.
Eagleton, Terry. (2000), The Idea of Culture, Malden, Blackwell.
Hawkes, Terence. (1997), Structuralism and Semiotics, London, Routeledge.
Said, Edward. (1993), Culture and Imperialism, London, Chatto & Windus Ltd.
Tyson, Lois. (2006), Critical Theory Today; A User Friendly Guide, New York, Routledge.

پژوهشنامه فرهنگستان هنر  ♦  شماره 13 ♦  تابستان 88

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         150 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


18

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

References

Robert Audi 1999: Cambridge Dicotionary of Philosophy, second edition, Cambridge: Cambridge 
University Press.

Eduard Hanslick 1986: On the Musically Beautiful, Indianapolis: Hackett.

Immanuel Kant 1928: Critique of Judgement, transl Meredicth, Oxford: Oxford University Press. 

Peter Kivy 1990, Music Alone, Cornell: Cornell University Press. 

Moses Maimonides, Guide for the Perplexed, Dover: London. 

Roger Scruton 1997: The Aesthetics of Music, Oxford: Oxford University Press. 

Rabindranath Tagore 1994: “One Single Night”, in his Collected Short Stories, Harmondsworth: Penguin. 

Nick Zangwill 2001: The Metaphysics of Beauty, Ithaca: Cornell University Press. 

Victor Zuckerkandl 1956: Sound and Symbol, New York: Prometheus.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         151 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


It is also true that we have no alternative to describing mundane sensations (such as itches, tickles and 
twinges) in metaphorical terms, but what we describe when we describe sensations is not, in most cases, 
bound up with value. In this respect, God-talk and music-talk both contrast with sensation-talk. But it seems 
that there are some deep feelings that we have, such as grief, love or sexual feelings, which we think or find 
valuable. Perhaps these are also evaluatively coloured feelings of the sort that are difficult to describe, and 
which invite metaphor. Literature is full of examples of the use of metaphors to describe emotions.

For example, in his extraordinary short story “One Single Night”, Rabindranath Tagore has a character 
describe his ecstatic and intense romantic feelings thus: “I stood for a single night on the shore of the 
apocalypse, and tasted eternal joy” (Tagore 1994, p. 96). Obviously it was an intense feeling of supreme 
value. There is also a temptation to describe such feelings as “profound”. Such feelings fall into the same 
class as the aesthetic experiences of music that I have been concerned with in this essay. 

Conclusion

	 Music has aesthetic properties that we can only be described non-literally and which give some music 
a value that we experience with delight and even ecstasy. These features resist literal description. They defy 
and mock our descriptive efforts. These evaluatively significant properties are elusive. It is as if they taunt 
us, saying “Describe us if you dare!” Yet they do not do so from a distance, but as something intimately 
known by us. They mock us tenderly.�*

* Some parts of this paper was given as a talk at the Russell Society at Sydney University, and at Edinburgh University. 

17

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         152 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


ineffable properties—properties that are not literally describable. I mentioned earlier that my ineffabilist 
view should be distinguished from the view that music is a source of ineffable knowledge. Such a view sees 
music as somehow putting us in touch with a transcendental realm. If I am right, this is precisely to miss 
the point about music, which is the linguistic inexpressibility of a this-worldly phenomenon. The other-
worldly mystical view offends a fundamental idea, central to Hanslick’s approach (Hanslick 1986): that we 
should understand music in its own terms, and not see it as a means of getting somewhere else, such as to 
feel certain emotions, or a stepping-stone to a transcendental realm. Both are equally music-abuse! Despite 
the high-flown intentions of those who take the transcendental approach, according to which music is the 
pathway to a deeper, or higher, reality, beyond the perceptible world, such a view fails to respect the value 
of music in its own right. Music is a mystery; but it is a this-worldly mystery. The sounds are not a mere 
springboard or a wormhole to another world. The value of music is there in the sounds. 

	 Second, in Maimonides’ view there is a deficiency in our understanding of God’s intrinsic positive 
properties: we do not know them and we cannot think of them. By contrast, on my view, we do and can 
know and think of the (positive) intrinsic aesthetic properties of music. Our deficiency is in putting our 
understanding into words. We have a kind of non-verbalizable knowledge of music, whereas for Maimonides 
we have no positive knowledge, verbalizable or non-verbalizable, of God’s positive intrinsic properties. We 
do have knowledge of the aesthetic properties of music; it is just that that knowledge is not verbalizable in 
literal terms. We know and experience the positive intrinsic aesthetic properties of music that we cannot 
literally speak of, whereas on Maimonides’ view we do not have knowledge of God’s positive intrinsic 
properties. 

	 Nevertheless our metaphorical descriptions of God and music are importantly similar in that in both 
cases we are attempting to describe evaluatively significant objects or properties. God is conceived of 
not just as a source of the material world but also as a source of value; and similarly, we conceive of the 
metaphorically described features of music as a source of musical value. In both cases, we use metaphor, 
simile and other figurative modes of linguistic expression to describe that value. 

16

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         153 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


He was especially concerned with criteria for deciding whether to take certain descriptions of God literally 
or figuratively. One of his aims was to reconcile religion with secular learning, as far as possible. In those 
days secular learning was Aristotelian metaphysics; these days it is science. In most respects (but not all), 
he was in search of a ‘compatibilist’ approach to the two areas of thought. 

	 Maimonides argues that anthropomorphic claims about God in Hebrew Scripture are to be interpreted 
and understood metaphorically. An example is the claim that God “spoke”. I suspect that his grounds are 
largely coherentist: these claims must be understood metaphorically (a) because other scriptural claims 
imply that He cannot speak; and (b) because of independently plausible claims, which have their source 
outside scripture. 

	 In a famous section on the negative understanding of God, we meet the claim that permissible literal 
descriptions of God are all negative (Maimonides 1958, book 1, chapter 50-60). (Aquinas took up this idea 
and it has since become known as the Via Negativa.) God has negative properties, as do other things, such 
as myself. For example, God does not have positive spatial properties; and I am not a hippopotamus. God 
also has positive properties, as do other things, such as myself. However, a difference between God and 
other things is that we can describe the positive properties of the other things literally. For example, I am 
over 6 feet tall, and I was born in North West London. God’s positive properties, by contrast, according 
to Maimonides, cannot be literally described. Or perhaps the thesis is the more restricted one that God’s 
intrinsic or essential properties cannot be literally described; after all it seems that we can literally say that 
He created the world, which is a relational and non-essential property of God. Either way, it seems that 
the positive descriptions of God that we find in scripture, such as that He “spoke” certain words, must be 
understood metaphorically. 

This-worldly Mysticism

My view of positive descriptions of music in terms of emotion, motion and height is in many respects 
similar—they are all metaphors or other non-literal linguistic devices. But there are two important 
differences. Firstly, God is, or He is conceived as being, a transcendent being. He is the basis for the existence 
of physical world, and is not part of it. We might call that transcendent mysticism. My view of music, by 
contrast, is immanent mysticism. Music, or rather stretches of music, are part of the physical world. We can 
hear music, but we cannot see or hear God. Music is also limited in space and time. Yet despite that, it has 

15

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         154 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


My proposal is the following: there is something special about the nature of the pleasure that we sometimes 
have when listening to music, when that experience is ecstatic. What is special is that our experience of the 
metaphorically described substantive features of the music typically grounds an awareness of its aesthetic 
value. The emotional metaphors describe features that make the music aesthetically valuable. This is why 
we are ecstatic. Musical ecstasy is the revelation of musical value. We experience the features of the music 
that make it valuable (see further Zangwill 2001, chapters 1 and 2).

Musical Profundity

This proposal may yield a solution to the puzzle of musical ‘profundity’ that Peter Kivy has raised (Kivy 
1990). Kivy reflects on our inclination to describe some instrumental music as “profound”, when it is very 
unclear what might be meant by that. I agree with Kivy that music is not literally saying anything profound, 
since it is not saying anything at all. Nevertheless, our intense experience of great music, which we are 
tempted to call profound, has something in common with understanding profound utterances. Literally 
profound statements are valuable, especially if they contain or convey an important truth in a beautiful 
way. Both profound music and profound statements are valuable. Furthermore, some profound statements, 
perhaps poetic ones, are often deep yet hard to understand and explain. Similarly, it is not just hard but 
impossible linguistically to express or explain the value of great music that we want to call “profound”. Of 
course, on this view, “profound” as applied to music is another metaphor. But the metaphor would have a 
point if there were the sort of similarities just mentioned, or others. 

Music and God

I claimed that metaphorical aesthetic descriptions of music have much in common with metaphorical 
descriptions of sensations: in both areas there are literally indescribable properties, or at least properties 
that we cannot describe literally in public language. The difference between them is that what we describe 
metaphorically, in the case of music but not sensations, are features that generate value. But it is also 
illuminating to compare aesthetic descriptions of music with metaphorical descriptions of God. Perhaps 
music is half way between sensations and God!

	 In his great work Guide for the Perplexed, Moses Maimonides—the great medieval Jewish philosopher—
explores metaphor, simile and other figurative uses of language in Hebrew scripture (Maimonides 1958). 

14

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         155 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


and our experience of it. (This idea can be found in Scruton 1997 and Zuckerkandl 1956.)

	 Of course, there are some simple literal descriptions of music and our musical experience of it. For 
example, we may describe music as “beautiful” or “graceful”, which are literal descriptions. But there is 
always a lot more to say than that. Only by means of metaphor and simile can we fully describe music, and 
even then our description is doomed to inadequacy. 

	 There is a reality in the music and in our experience of it that escapes literal description, and we gesture 
at it by any means that we have available. But we inevitably fail to capture its true character. Metaphor and 
simile are the best we can do, however, and some such descriptions are better than others. But the character 
of the music and of our musical experience is ultimately ineffable. 

	 To prevent one source of misunderstanding, let me note that the view is not that music is a source of 
ineffable extra-musical knowledge. I say more about this contrast below. It is music itself and our experience 
of it that has ineffable properties, not any knowledge of the world that it may induce in us. 

Sensations and Musical Ecstasy

Much musical experience is prosaic, but some musical experience has an ecstatic intensity that makes 
its literal indescribability particularly noticeable. The (double) ineffability thesis—about music and about 
our experience of it—does not immediately yield an explanation of the ecstatic intensity of some of our 
experience of music, although it is necessary to explain it. Music is not alone in being afflicted with 
ineffability and literal indescribability. Our descriptions of ordinary bodily sensations, such as pains, itches, 
tickles or twinges are similarly afflicted. (Like aesthetic judgements, these descriptions are also ‘subjective’ 
in Kant’s sense (Kant 1928, section 1). One may describe a sensation as “painful”, but beyond that, a 
more exact description will deploy metaphor or simile. Beyond very simple terms, our description of our 
sensations and other feelings also manifests the phenomena of ineffability and literal indescribability. But we 
do not have the phenomena of ecstasy in many cases, such as the description of common and unexceptional 
sensations, such as pains, itches, tickles or twinges. So the appeal to ineffability is not sufficient to explain 
ecstasy.  

13

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         156 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


Musical Indescribability

Music seems mysterious, and our experience of some music can have a peculiar depth. I think we should 
embrace this mysteriousness and not try to explain it away. There is something about music and our 
experience of it which means that it is not describable in literal terms. I here explore a view of music that is 
unashamedly mystical. However, this mysticism takes a particular form. 

	 I was looking for an entry on “music” in Robert Audi’s Dictionary of Philosophy (Audi 1999) when I 
chanced upon an entry on “mysticism” by William Mann, in which he writes:

Mystics claim that, although veridical, their experience cannot be adequately described in language, 
because ordinary communication is based on sense-experience and conceptual differentiation: 
mystical writings are thus characterised by metaphor and simile.

I think that we should accept just such a view of music. Music has what are sometimes called ‘ineffable’ 
qualities—qualities that we can think of but that are literally indescribable. And our experience of music has 
ineffable qualities. We reach for metaphor and simile to describe aesthetic properties of music that cannot 
otherwise be described (Zangwill 2001, chapter 10). The same is true of our experiences of those properties. 
Metaphor, simile and other figurative devices are the best we can do to capture the aesthetic nature of music, 

12

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         157 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


Music and Mysticism

Nick Zangwill
Durham University

nic.zangwill@durham.ac.uk

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         158 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


10

A Love Song for the Cow 
A Structuralist Analysis Based on Greimas’s Method

Mohsen Fakhri

M.A of English Literature

This article is to study the movie The Cow, a movie by Dariush Mehrjooie, in the light of the semiotic and 
narratologist A. J. Greimas.  This study is based on his theory that all the process of meaning formation is 
achieved through the relation of binary oppositions. He maintains that the interaction and conflict between 
the binary oppositions form the meaning which constructs the basis for all the plot formulas in the narratives. 
Since structuralism illustrates the process of meaning formation, this article proposes two hypotheses to the 
basic question of why this narrative ends so tragically and why the destiny of the main character is doomed 
to failure and destruction.
To answer the question, the article studies the confrontation of two main discourses in the narrative; nature 
versus culture. Regarding them as the inner logic of this narrative and the cause to the forwarding of the 
plot, the article aspires to prove that whether they can build up a dialog or not, and it will prove how the 
main character is a victim of the attempt to consolidate and unify culture and nature. Secondly it studies the 
character functions to see how the attitude of the characters and their misplacement in the model of actants 
may have been a real cause to the destruction of the main character.  

Keywords:
Greimas, Nature, Culture, Binary Oppositions, Actants, Character Functions.

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         159 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


Narrative Actions Based on Greimas’s Method; 
Two Case Studies

Ali Abbasi; Ph.D.

Shahid Beheshti University

The purpose of this article is to illustrate Greimas’s method. Greimas is one of the major structuralist of 
Paris Semiotic-Semantic School who has specifically accentuated the structure of narratives. In this article, 
I will introduce the narrative structure of narratives in the light of Greimas, and will answer the following 
questions: what is a narrative? And which is at least a narrative? As a case study, I will analyze the narrative 
structure and the plot of the book  The Sunless Wanderer. Then I will answer these questions: is this book a 
narrative? Does it follow a coherent narrative logic (internal coherence)? If so why? Is there a fixed pattern 
(a triple: beginning, middle, and the end) present in this book? Later in the second part, I will try to have a 
structuralist analysis of a painting based on Greimas’s method.

Keywords:
Greimas, Narrative, Plot, The Least Narrative, Narrative Structure, Internal Coherence. 

9

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         160 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


8

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

Structuralist-Linguistic Analysis of the Poem 
In the Tar Of Night

Mahvash Ghavimi; Ph.D.

Shahid Beheshti University

Hassan Zokhtareh

Ph.D. Student; Shahid Beheshti University

Structural-linguistic analysis is one of the first fruitful approaches to nouvelle critique, which studies the 
text using linguistic insights, irrespective of external elements. The history of such an approach to the text 
analysis dates back to Russian Formalists, specially Roman Jakobson; later structuralism and the new study 
methods enjoyed this approach. The present paper, using structural- linguistic analysis, attempts to confirm 
the efficiency of the approach and also present a different reading of one of Sohrab Sepehri’s poems through 
studying text elements. 

Keywords:
Title, Structure, Equilibrium, Figurative Language, Rhyme. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         161 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


7

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

Historical Identity of Russian Structuralism

Ahmad Pakatchi; Ph.D.

Academic Member of Imam Sadegh University

Structuralism is a name for a trend in human science which is mostly known by its originators- Saussure 
and French structuralism- rather than the social concept it deals with. Having a view over the last century, 
we come across this question that since the Russian linguists were pioneers to the Saussurian model, and 
the immigrant Russian thinkers played  a remarkable role in forming the Czech structuralism, how much the 
ground was prepared for the structuralism to appear in Russia? And after the establishment of the Marxist- 
leninist government how did it manage to survive? When the formalism was prevalent and dominant, 
structuralism had not been born yet, and when The Soviet Union was in power no trend dared to bear such 
a name.
What makes a research difficult concerning the history of structuralism in Russia is the distance Russian 
structuralism keeps from the Saussurian synchronic tendency; from regarding the structure as dynamic and 
emphasizing the personal creativity. This article is trying to first restudy the structuralist elements regarding 
the post-Saussurian movements. Examining these elements in the atmosphere of Russia, then the article 
will illustrate the Russian structuralist movement. This research will additionally discuss the movements 
which do not call themselves structuralist but have been recently called so by the critics. 

Keywords: 
Structure, Structuralism, Russia, Formalism, Morphology, Mosco-Tarto School.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         162 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


6

Structuralist Criticism

Koorosh Safavi; Ph.D.

Allameh Tabatabaie University

This article is devoted to the study of structuralist criticism. In order to achieve the target, the author has 
divided the article into several parts. Each part begins with a question in order to deal with the idea that what 
elements are basically supposed to be sought in structuralist criticism or what is a structuralist criticism in 
its own ideal form. The final part of the article will set forth a proposed model which is, to the author, a new 
model for literary criticism from the view point of “ structuralist linguistics”.

Keywords:
Structuralism, Linguistics, Langue, Critical Model.

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         163 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

5

An Aesthetic Analysis of Religious Programs on Iran’s National TV

Asghar Fahimifar; Ph.D.

Assistant Professor; National TV College

Depending on  a philosophical and aesthetic literature in the realm of media, this article is to analyze a 
bunch of religious programs on Iran National TV. While carrying a pathological approach to some programs 
such as worship and prayer, and comparing those programs to the similar ones abroad, the article will try to 
propose recommendations to produce better programs in this field. The main question that is put forward in 
this article is whether the TV producers have been able to enjoy and mirror all the aesthetic potentiality of 
TV in order to place religious concepts such as worships in the frame of TV programs. 
Keywords:
TV Programs, Technology, Religion, Format, Composition.

Music and Mysticism

Nick Zangwill; Ph.D.

Philosophy Professor, Durham University

I outline an ineffabilist view of music and our experience of it. There is a special problem with describing 
music and musical experience in literal terms.  I compare and contrast the problem of describing music 
and our experience of it first with the problem of describing sensations and then with the problem of 
describing God. I make a suggestion concerning the apparent profundity of some music. 
Keywords:
Music, Mysticism, Profundity, Ineffability.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         164 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


Preface

Research Journal of the Iranian Academy of Arts 13, Summer  2009

4

The articles presented in this issue are dichotomized into two parts. The first part, while investigating the 
religious programs on Iranian National TV from an aesthetic point of view and making comparison to the 
similar foreign programs, discusses the need to produce new types and genres for the production of the 
similar programs. The other article in this part emphasizes the mystic nature of music while drawing the 
conclusion that the nature and essence of music are not likely to be described. 
The second section of this issue deals with structuralism as one of the mainstream approaches to literature 
and art in twentieth century. Structuralism has a special position in the history of twentieth’s century criticism 
to the point that it paves the way for the emergence of nouvelle critique and the following  opposing 
approach post-structuralism. There are five article presented in this section which in one way or another 
aspire to briefly or comprehensively clarify the formation and expansion of this approach. And finally there 
are articles, having structuralism in view, that apply the principals of reading a text to some Iranian artistic 
and cultural works. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         165 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


Contents

First Section:

Asghar Fahimifar/ An Aesthetic Analysis of Religious Programs on Iran’s National TV

Nick Zangwill/ Music and Mysticism

Second Section:

Koorosh Safavi/ Structuralist Criticism

Ahmad Pakatchi/ Historical Identity of Russian Structuralism

Mahvash Ghavimi – Hassan Zokhtareh/ Structuralist-Linguistic Analysis of the Poem In the Tar Of Night

Ali Abbasi/ Narrative Actions Based on Greimas’s Method: Two Case Studies 

Mohsen Fakhri/ A Love Song for the Cow; A Structuralist Analysis Based on Greimas’s Method

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         166 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


Pazhouhesh Nameh-e  
Farhangestan-e Honar

Research Journal of the Iranian Academy of Arts
(Issue on Structuralist Criticism of Art)

Volume 3, No.3, (Serial no.: 13), Summer 2009
ISSN 1735-7896

Licence Holder: The Iranian Academy of Arts

Editorial Director: Bahman Namvar Motlagh
Editor-in Chief: Manizheh Kangarani

Guest Editor: Ali Abbasi
Editorial Board: Hasan Bolkhari,  

Shahram Pazouki, Parvin Partovi,  
Mehdi Hosaini, Zahra Rahnavard,  

Farzan Sojoodi, Bahman Namvar Motlagh.

Logo Designer: Javad Pouyan
Graphic Designer: Sohrab Kalhornia

Editor: Babak Atashinjan
Translator & Editor: Mohsen Fakhri

Address: Iranian Academy of Arts, No. 1552, 
Taleghani Cross Road, Vali Asr Ave. Tehran

Tel:(+98 21) 66954200-5
Fax:(+98 21) 66951167

Web Site: www.honar.ac.ir/pajoheshnameh    
Email: kangarani@honar.ac.ir

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                         167 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html


 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                         168 / 168

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-40-en.html
http://www.tcpdf.org

