
سلطه‌جویی روایت در سروده‌های مالدورور
  

حسن زختاره، استادیار زبان و ادبیات فرانسه، دانشکدة علوم انسانی، دانشگاه بوعلی سینا همدان
h.zokhtareh@basu.ac.ir

ناهمگن بودن سروده‌های مالدورور به‌حدی است که هرگونه تلاشی برای گنجاندن این متن در یک گونة ادبی خاص، بی‌گمان 
با شکست روبه‌رو خواهد شد. گرچه بسیاری این متن به‌ظاهر منثور نیمة دوم سدة نوزدهم را در ادبیات منظوم جای می‌دهند، اما 
تردیدی نیست که ورای بی‌انسجامی ظاهری و هنجارشکنی این متن بدیع، وجود یک راوی اقتدارطلب شاید تنها عنصری باشد 
که پیوند و انسجام درونی شش سروده را تضمین می‌کند. سلطه‌جویی روایت تا آنجا پیش می‌رود که هم‌زمان با برتری یافتن حجم 
گفتمان بر حکایت، راوی هرگز به خوانندة متن لوتره آمون اجازه نمی‌دهد تا با داستان آن هم‌ذات‌پنداری کند و به‌اصطلاح با تن 
دادن به توهم ارجاعی، از خوانندة آرمانی متن دور گشته و به خوانندة بد بدل شود. ارجاع مداوم روایت به کنش روایت‌پردازی با 
گسستن جریان داستان، سخن گفتن با روایت‌شنو به‌ویژه در نقاط کلیدی متن و تفسیر گفته‌ها و داستان، همگی بر حضور پررنگ 
راوی و روایت‌پردازی در سروده‌های مالدورور صحه می‌گذراند. تردیدی نیست که وجود چنین روایتی خودبازتاب و خودشیفته، 
در همان نخستین سطور اولیة متن، افق انتظار خوانندة سدة نوزدهم را به چالش می‌کشد و از او خوانشی سراسر آگاهانه می‌طلبد؛ 
خوانشی فعالانه که خواننده را در جست‌وجوی بی‌پایان معنا ناکام می‌گذارد و همواره او را با پرسش‌های بنیادینی پیرامون چیستی 

و کارکرد انگاره‌های مهم چون نوشتار، خوانش، روایت، مؤلف و ادبیات مواجه می‌سازد.

واژگان کلیدی
روایت‌شناسی، نظام گفتمانی، سروده‌های مالدورور، نوشتار خودآگاه، خوانش.

تاريخ دريافت مقاله: 1402/5/29
تاريخ پذيرش مقاله: 1402/7/22

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             1 / 12

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-154-en.html


78 دوره دوم؛ ‌شماره 8؛ بهـار 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

بی‌گمان هرگونه بررسی گونه‌شناختی 
سروده‌های  تا  باشد  آن  پی  در  که 
مالدورور1 ]1[ را در یک گونة ادبی خاص 
جای دهد، ناکام خواهد ماند. چه به‌آسانی می‌توان ردی از 
تمامی گونه‌های ادبی موجود را در آن جست، بی‌آنکه بتوان 
برتری هر یک از آنها بر دیگری را نشان داد. در حقیقت، 
متن لوتره آمون مرزهای حاکم بر گونه‌های ادبی را در هم 
می‌شکند و ساختگی بودن آنها را برملا می‌کند و در نتیجه 
خواننده را در فضای بی‌ژانری ]2[ رها می‌سازد. با وجود 
این، ورای این دگردیسی و آشفتگی که می‌توان آن را در 
تمامی سطوح این متن نوآورانه مشاهده کرد )عدم انسجام 
متنی را هم می‌توان در گذر از یک سروده به سرودة دیگر 
جست و هم در درون هر یک از سروده‌ها از قطعه‌ای به 
شش  سلطه‌جو  راوی  یک  پررنگ  حضور  دیگر(،  قطعة 

سرودة ناهمگن را به یکدیگر پیوند می‌دهد.
پژوهش کنونی در پی آن است تا به دو پرسش اصلی در 
باب این عنصر انسجام‌دهنده به متن لوتره آمون پاسخ 
دهد: 1ـ سلطه‌جویی روایت چگونه خود را در سروده‌های 
مالدورور نمایان می‌سازد؟ 2ـ پیامدهای این برتری‌جویی 
رویکرد  بر  تکیه  با  تا  می‌کوشد  جستار  این  چیست؟ 
روایت‌شناختی2 ژرار ژنت3 که بنیان‌های زبان‌شناختی آن 

1. Les Chants de Maldoror  

را باید در جریان گفته‌پردازی4 امِیل بنَونیست5 جست، 
پس از آنکه بسیار کوتاه به پیوند میان گفته‌پردازی و 
به  روایت  پربسامد  حضور  کرد،  اشاره  روایت‌شناسی 
مثابة کنشگری مهم و چیرگی نظام گفتمانی6 بر نظام 
روایی7 را در متن لوتره آمون نشان دهد تا دریابد چرا 
مدام نمودهای گوناگون روایت در این متن بدیع تکرار 
آنکه  از  بیشتر  آمون  لوتره  متن  در حقیقت،  می‌شوند. 
روایت  از  نمونه‌ای  دردهد،  تن  روایت‌شناسی سنتی  به 

خودبازتاب8 به ‌شمار می‌رود. 
نوشتة پیش رو نشان خواهد داد که خوانندة متن لوتره 
با  آمون نمی‌تواند به خوانش منفعلانه تن دردهد، زیرا 
متنی خشن روبه‌روست که نه‌تنها به او اجازه نمی‌دهد 
حتی برای لحظه‌ای خود را در هم‌ذات‌پنداری غرق کند، 
بلکه مدام ساختگی بودن دنیای داستان را فریاد می‌زند. 
سروده‌های مالدورور با عادت‌شکنی مستمر هر خوانندة 
نوپایی را ذله می‌کند. چه او هرگز نمی‌تواند به دستاویزی 
در روند خوانشش دست بزند و متن او را بدون هیچ نشان 
اقیانوسی بی‌کران رها می‌سازد؛  و قطب‌نمایی در میان 
اقیانوسی مواج، خروشان و مملو از جانورانی ددمنش و 
ناکجاآباد رفته‌رفته هر  اما این غوطه‌وری در  ناشناخته. 
4. courant énonciatif
5. Emile Benveniste 
6. discours 
7. récit
8. narration réflexive 

مقدمه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             2 / 12

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-154-en.html


79 79 دوره دوم؛ ‌شماره 8؛ بهـار 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

خوانندة وفادار و سمجی را وادار می‌سازد تا به بازاندیشی 
انگاره‌هایی بنیادین چون بازنمایی، مؤلف، خوانش، نوشتار 
نباید چنان تصور  بزند؛ ولی  ادبیات دست  نهایت  و در 
کرد که پیش‌روی در »خلنگزار نامکشوف« این متن ره 
به جایی خواهد برد چراکه سروده‌های مالدورور همواره 

خواننده‌اش را به پرسش‌گری می‌خواند و نه یافتن پاسخ.

برخلاف  که  می‌دانیم  خوب   
زبان‌شناسی ساختارگرای سوسوری 
دورة  در  آن  بنیادین  مفاهیم  که 
زبان‌شناسی عمومی ]3[ زبان‌شناس 
سوئیسی موجود است و به‌خاطر دل‌مشغولی‌های 
کاملاً علمی از بررسی نمودها و استفادة فردی در 
برابر بعد اجتماعی و غیرفردی آن سرباز می‌زند، 
میلادی  هفتاد  دهة  در  گفته‌پردازی9  مطالعة 
سدة بیستم، استفادة یگانه و منحصربه‌فرد زبان 
از سوی فرد را در کانون توجه خود قرار می‌دهد. 
این رویکرد جدید به فرآورده‌های زبانی، پا را از 
بررسی‌های محدود درونی و زبان‌شناسی جمله‌ای 
پژوهش‌های  برخلاف  حتی  و  می‌گذارد  فراتر 
زبان‌شناختی رومان یاکوبسن که بافت تولیدات 
زبانی را نادیده می‌انگاشته است، نه‌تنها به مطالعة 

9. énonciation 

اجزای زبانی گفته، که به بررسی فرایند تولید آن 
یا همان گفته‌پردازی برای دست یافتن به معنای 
گفته می‌پردازد. بدین‌ ترتیب، هر فرآوردۀ زبانی 
حاصل استفادة »من« به‌عنوان استفاده‌کننده از 
زبان در زمان )هم‌اکنون( و مکان )اینجا( خاص 
کنش  این  است.  »تو«  دیگری  با  ارتباط  برای 
زبانی حتی اگر به تولید گفته‌ای ختم شود که 
نتوان هیچ ردی از گفته‌پردازی در آن جست، که 
حتی عینی‌ترین پیرامون دنیای بیرونی و عاری از 
هرگونه ذهنیت باشد، باز هم یگانه و تکرارنشدنی 
.)Benveniste, 1974, 81-84( باقی خواهد ماند

 با وجود این، بنونیست، با در مرکز قرار دادن فاعل زبانی 
انتزاعی است و نه کاملاً ملموس، دو گونه  که نه کاملاً 
نظام را در گفته از هم تمایز می‌دهد؛ در نخستین گونه 
از نظام که او نام نظام روایی10 را برای آن برمی‌گزیند، 
جست.  گفته‌پردازی  شرایط  از  ردی  هیچ  نمی‌توان 
گفته‌ای که چنین نظامی در آن غالب است به هیچ عنصر 
گفتمان‌نمایی در سه سطح انسانی، مکانی و زمانی اشاره 
نمی‌کند و می‌کوشد تا حد ممکن کاملاً غیرشفاف باقی 
بماند و انفصال کاملش را از کنش گفته‌پردازی حفظ کند. 
این دست از گفته در بیشتر متن‌های روایی سدة نوزدهم 

مبانی زبان‌شناختی 
روایت‌شناسی 

ژنت:

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             3 / 12

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-154-en.html


80 دوره دوم؛ ‌شماره 8؛ بهـار 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

که می‌کوشد با پیروی از اصل واقع‌گرایی و گذرایی11زبان 
کنش روایت را ناپیدا سازد، غالب بوده است. در برابر این 
نوع از نظام، بنونیست از نظام گفتمانی12 یاد می‌کند که 
گفته را به فاعل، زمان حال و مکان گفته‌پردازی پیوند 
می‌دهد ]4[. کوتاه یادآور شویم که معمولاً نظام گفتمانی 
در نوشته‌های مدرن و پسامدرن به‌وفور یافت می‌شود که 
در آنها روایت‌پردازی خود به مضمون اصلی داستان بدل 

گشته، تا از هرگونه توهم ارجاعی13 جلوگیری کند. 
گسترش  و  ایجاد  برای  ژنت  ژرار  که  نیست  تردیدی 
اندیشه‌های خود برای مطالعة روایت‌گری که تودوروف 
نام روایت‌شناسی را برای آنها برگزیده بود، به اندیشه‌های 
زبان‌شناختی بنونیست توسل جسته است. نخست اینکه 
بنونیست کنش گفته‌پردازی را که همواره در زمان حال 
روی می‌دهد، از فرآوردة آن یعنی گفته جدا می‌کند. ژنت 
کنش روایت‌گری را از محصول آن یا همان داستان که 
مکانی  و  زمان  در  آنها  و کنش‌های  شامل شخصیت‌ها 
که  همان‌گونه  سپس  می‌دهد،  تمایز  است،  مشخص 
بنونیست در فرایند گفته‌پردازی، گفته‌پرداز را از مخاطب 
گفته، یعنی گفته‌شنو متمایز می‌کند، ژنت نیز راوی را که 
آفرینندة داستان است، از روایت‌شنو جدا می‌داند. با وجود 
این، فراموش نکنیم که هنگام بررسی یک متن روایی، 
11. transitivité 
12. discours
13. illusion référentielle 

گفته‌پردازی و روایت‌گری به دو سطح متفاوتی تعلق دارند 
و ما تنها به راوی داستان که وجودی متنی دارد و به‌گونه‌ای 
نماینده و شبح گفته‌پرداز به‌شمار می‌رود دسترسی داریم، 
نه به خود گفته‌پرداز. نشانه معناشناس فرانسوی، ژوزف 
كورتز، یادآوری می‌کند که گفته محصول فرايند نفي يا 
انفصال14 از عناصر تشکیل‌دهندة شرایط گفته‌پردازي )من 
اينجا هم‌اكنون( است و حركت در جهت خلاف آن، يعني 
همان فرايند اتصال15 شدنی نیست، چراکه به محو شدن 
گفته می‌انجامد؛ اما این بدان معنا نیست که نتوان در گفته 
به نوعي اتصال ناقص و جزئي دست زد و رد گفته‌پردازي 

 .)Courtés, 1991, 255-259( را يافت

هر  راوی  ژنت،  ژرار  باور  به 
شش  می‌تواند  داستانی 
باشد  کارکرد اساسی داشته 
Genette, 1972, 261-(

همان  راوی  کارکرد  مهم‌ترین  و  اولین  بی‌گمان،   .)265

کارکرد روایتی16 اوست. اگرچه بدون آن روایت و در نتیجۀ 
دیگر کارکردها هستی نمی‌یابد، اما تمام تلاش راوی در 
رمان‌های سنتی و واقع‌گرا بر این است که تمامی نشانه‌های 
این کارکرد را از میان بردارد تا خواننده بتواند با گذرا شدن 
زبان دنیای داستانی را برابر با امر واقع و ابزاری برای درک 

16. fonction narrative

نمودهای برتری‌جویی 
نظام گفتمانی 
بر نظام روایی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             4 / 12

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-154-en.html


81 81 دوره دوم؛ ‌شماره 8؛ بهـار 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

حقیقت آن بداند. استفاده از ضمیر »او« به‌همراه انفصال 
زمانی و مکانی داستان با روایت، با چیرگی نظام روایی 
بر نظام گفتمانی، ساختگی بودن آن را پنهان می‌سازد. 
چنین ترفندهایی اما در سروده‌های مالدورور یک‌سر رنگ 
می‌بازند و نه‌تنها مشخصات زمانی و مکانی این امکان را 
برای خواننده فراهم نمی‌آورد، بلکه آن را با دنیای برون‌زبانی 
نمایان  را  خود  مداوم  به‌صورت  روایت  و  می‌دهد  پیوند 
می‌سازد. کنش روایت‌پردازی که معمولاً پنهان می‌ماند، 
در متن لوتره آمون آشکارا به خود اشاره می‌کند تا بدین 
ترتیب نظام گفتمانی در این متن بر نظام روایی غالب 
شود: »در چند سطر برقرار خواهم کرد که مالدورور، در 
سال‌های نخست شاد می‌زیست و نیک بود. این از این!« 
این  از  فراوانی  نمونه‌های   .)Lautréamont, 1990, 71(
دست ارجاع‌ها به کنش روایت را که از آن با نام فراروایت 

یاد می‌شود، می‌توان در سروده‌های مالدورور جست.
از دیگر کارکردها‌ی راوی که در سروده‌های مالدورور از 
بسامد بالایی برخوردار و در برتری نظام گفتمانی بر نظام 
روایی سهیم است، کارکرد ارتباطی راوی است که این 
امکان را برای او فراهم می‌سازد تا مخاطب متنی‌اش یا 
روایت‌شنو17 را در متن حاضر کند. جالب است بدانیم که 
تکرار این کارکرد راوی در دو جایگاه کلیدی هر شش 

17. narrataire 

سروده یا همان پیش‌گویه18 و پس‌گویه،19 اهمیت آن را 
دوچندان می‌کند و از همان ابتدا، خواننده خود را در برابر 
متنی می‌یابد که با او سخن گفته، خوانش خاصی از او 
می‌جوید و حتی برخی از خوانندگان را از ادامة کنش 

خواندن برحذر می‌دارد:
»خدا کند خواننده، دلي‌افته و همچون متنی که 
می‌خواند موقتـاً ددخـو، راهِ نـاهموار و وحشـی 
ميانِ  در  دهد،  دست  از  جهت  بی‌آنکه  خود، 
تـالاب‌هـای متـروک ايـن بـرگ‌هـای تاريـک و 
زهرآگين بيابد، چراکه مگر آنکه خواندنِ خويش با 
منطقی استوار و فشاری ذهنی همراه کند، دست‌کم 
اين  مرگ‌بار  تراوش‌های  هم‌تراز،  ترديدهايش  با 
کتاب جانش خواهند اندود، همچنـان که آب شکر 
را. خوب نخواهد بود همه کس برگ‌هايی را بخواند 
که در پی مـی‌آينـد. کمتر کسانی اين ميوة تلخ را 
بی‌خطر مزه خواهند کرد. پس ای جانِ پرُحجب، 
نامکشوف جلوتر  پيش از آنکـه در اين خلنگزارِ 
روی، پاشنه‌ها به پس برگردان به آنچه مـی‌گـويم 
خوب گوش بده: پاشنه‌ها به پس برگردان نه به 
پيش همچون چشمان پسـری کـه از سـر احترام 
از تماشای جلالِ صورتِ مادر روی برمی‌گرداند....« 

)ibid: 69(
18. incipit
19. excipit 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             5 / 12

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-154-en.html


82 دوره دوم؛ ‌شماره 8؛ بهـار 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

از دیگر نقش‌هایی که به شیوه‌ای متفاوت توجه روایت‌شنو 
را به روایت جلب و او را از نظام روایی دور و وارد نظام 
گفتمانی می‌کند، گونه‌ای از نقش فراداستانی20 است که 
به راوی اجازه می‌دهد تا پیرامون گفتة خود سخن بگوید 
هنگام  ژنت  که  برگفته  گفته‌ای  دهد،  ارائه  تفسیری  و 
گونه‌شناسی روابط میان‌متنی در الواح بازنوشتنی،21 از آن با 
نام پیوند فرامتنی22 یاد می‌کند. نمونة بی‌نظیر این پیوند را 

می‌توان در پایان آواز سراغ جست:
»اگر اعتماد به ظاهرِ پديده‌ها بتواند گاهی منطقی 
باشد، آوازِ اول در همين جا به پايان می‌رسد. بر 
آنکه تازه تمرينِ بربط می‌کند سخت نگير، آخر 
صدای بسيار عجيبـی دارد! بـا ايـن ‌همـه، البته اگر 
بخواهيد بی‌طرف باشيد، به وجودِ نشانیِ قوی در 
ميانِ نارسايی‌ها اذعان خواهيد کرد. من هم کار را 
از سر می‌گيرم تا آوازِ دومی منتشر کنم، در زمانی 
که زياد ديـر نباشـد. پایان سدة نوزده شاعرش را 
خواهد ديد، اما شاعر نبايد کار را از همانِ ابتدا بـا 
يـک شـاهکار آغـاز کند بلکه به قاعدۀ طبيعـت 

.)ibid( »بـرود

کوتاه یادآوری کنیم که در نقل‌قول بالا، نویسنده )لوتره 
20. métafictionnelle
21. Palimpsestes 
22.métatextuel

و سخن  )مالدورور(  )مالدورور(، شخصیت  راوی  آمون(، 
متنی‌اش در یک سطح و در زمان حال روایت‌پردازی جای 
می‌گیرند. جالب آنکه توجه هر خواننده‌ای در این پاره‌متن 
هم به فراداستان اول که در آن بحث از نخستین سرودة 
راوی و نگارش سرودة بعدی اوست، جلب می‌شود و هم 
بیشتر به فراداستانی دیگر در داخل پرانتز و در سطحی 
دیگر که همان پیدایش یک فرافراداستان است که به‌نوبة 

خود فرامتنی بر فرامتن اول است. 
وجود  است  توجه  درخور  روایی  شگرد  این  در  آنچه 
فراداستانی است در خلاف جهت داستان در داستان، چه 
در داستان در داستان حرکت از بیرون به درون موجب 
تنگ‌تر شدن حلقه می‌شود، اما در این نمونه حرکت از 
درون به بیرون است و حلقه گشادتر است. فراداستان اول 
که بر داستان سوار شده به‌نوبة خود ساختگی بودن آن 
را به رخ می‌کشد، اما فرافراداستان با قطع کردن جریان 
فراداستان، حتی ساختگی بودن فراداستان و به‌تبع آن هر 

نوع گفتمان دیگر را نشان می‌دهد.
»بهتر است این صدای حزن‌انگیز خاموش شود. چرا 
مرا لو داد؟ ولی این منم که سخن می‌گویم. وقتی 
متوجه  می‌گیرم،  بهره  افکارم  بیان  برای  زبانم  از 
می‌شوم که لبانم تکان می‌خورند و این منم که سخن 
می‌گویم و این منم که هنگام تعریف کردن داستان 
دوران جوانی‌ام، حس می‌کنم ندامت در قلبم نفوذ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             6 / 12

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-154-en.html


83 83 دوره دوم؛ ‌شماره 8؛ بهـار 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

می‌کند... این خود منم، مگر اینکه اشتباه کنم... این 
 .)ibid: 112( »منم که سخن می‌گویم

پربسامدی  نمونه‌های  که  حال 
از برتری نظام گفتمانی بر نظام 
آمون  لوتره  متن  در  را  روایی 
فرارسید  نوبت آن  نشان دادیم، 
تا به کارکردها و پیامدهای این تهاجم بپردازیم که شاید 
بهترین نمونه‌اش در قطعة بسیار مهمی در سروردة دوم 
پدیدار می‌شود. پس از آنکه راوی به سرودة پیشین اشاره 
کرد: »چه بر سر آواز نخستین مالدورور آمد؟ آوازی که در 
سرزمین خشم، در لختی از تأمل، از دهان پر از شابیزک او 
در رفت؟« )ibid: 97(، کمی جلوتر دوباره نظام گفتمانی، 

نظام روایی را در خود غرق می‌کند:
را  مالدورور  آواز  دومین  است  قرار  که  را  »قلمی 
بسازد در دست می‌گیرم ]...[ قلمی که از بال یک 
عقاب دریایی حنایی جدا شده. اما ]...[ چه بلایی بر 
سر انگشتانم آمده؟ به‌محض اینکه کارم را شروع 
می‌کنم، مفصل‌هایم از کار می‌افتند. با این وجود، 
به نوشتن نیاز دارم ]...[ غیرممکن است! خب پس 
تکرار می‌کنم که به نوشتن نیاز دارم. من مانند هر 
فرد دیگری حق دارم بر این قانون طبیعی گردن 
می‌ماند...!  بی‌حرکت  قلم  گویی  نه،  اما   ]...[ نهم 

باران می‌بارد ]...[ هنوز باران می‌بارد ]...[ چه باران 
نیمه‌بازم  پنجرة  به  زد!  برقی   ]...[ است!  شدیدی 
خورد، به پیشانی‌ام اصابت و مرا فرش روی زمین 

.)ibid: 98( »!کرد. مرد جوان بینوا

تردیدی نیست که این قطعه در دوران خود و پیش از 
آن در تاریخ ادبیات همتایی ندارد چراکه هرگونه برداشت 
سنتی از ادبیات، نوشتار و مؤلف را که در سدة هجدهم 
پدیدار و سپس در سدة نوزدهم با نویسندگان رمانتیک بر 
ادبیات و نقد ادبی چیره شده بود، به چالش کشیده و به 
برتری آن پایان می‌دهد و درعوض برداشتی از نوشتار و 
نویسنده ارائه می‌کند که بعدها جزئی از بنیان‌های اندیشة 
ساختارگرایی  و  روس  صورت‌گرایی  چون  جریان‌هایی 

فرانسوی و حتی روایت‌شناسی در دهة 1970 است.
سروده‌های مالدورور پایانی است بر برداشت رمانتیک از 
مؤلف و نوشتار که تمام تلاشش را به کار می‌بست تا ردّی 
از فرایند تولید متن و کنش نوشتار برجای نماند، چه 
نویسنده را فردی برگزیده می‌دانست که اثر ادبی کاملًا 
منسجم و تمام‌شده به او الهام می‌شد. حال آنکه متن لوتره 
آمون شخصیت راوی را در حال نگارش سرودة دوم به 
تصویر می‌کشد که حتی به ابزار نوشتارش اشاره می‌کند 
به‌مثابه سرچشمة  نه  آسمان  از  نمادین، حتی  کاملاً  و 
الهام، بلکه مخالف با پدیدة نوشتار سخن می‌گوید. در 

نوشتار خودآگاه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             7 / 12

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-154-en.html


84 دوره دوم؛ ‌شماره 8؛ بهـار 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

حقیقت، اشتباه نیست اگر بگوییم سروده‌های مالدورور از 
هم‌ذات‌پنداری خواننده‌اش با نظام روایی متن جلوگیری 
می‌کند تا جنبة مادی و کلامی متن تمام توجه او را به 

خود معطوف سازد. 
بدین ترتیب، متن مدرن جایگزین اثر می‌شود و برخلاف 
نامیرا می‌سازد  را  نوشتار مؤلف  تفکر سنتی که در آن 
)زختاره، 1397، 144-147(، متن به سلطة انگارة مدرن 
مؤلف پایان می‌بخشد، آن را به چالش می‌کشد و مرگش 
مدرن  متن   .)Barthes, 1984, 56( می‌زند  فریاد  را 
به‌مثابه تجربه‌ای یگانه می‌شود که در زمان حال به وقوع 
می‌پیوندد، خود را از قید وابستگی به غیر می‌رهاند و به 
خودآیینی دست می‌یابد. در چنین حالتی دیگر شدنی 
نیست که دو زمان متفاوت در کنش آفرینش نویسنده 
در نظر گرفت که براساس آن نخست اندیشه و نیتی در 
ذهن نویسنده شکل می‌گیرد و سپس وی آن را در فرم 
خاص و مناسبی بیان می‌کند. به دیگر سخن، اثر مدرن 
برداشتی متفاوت از فرم به ما ارائه می‌کند که دیگر فرم 
در تقابل با ماده نیست، بلکه از ماده )کلمه‌ها( جدانشدنی 
است. دیگر متن ادبی مدرن فقط و فقط روند پیدایشش را 
به تصویر می‌کشد و به ماجراجویی ناتمامی بدل می‌شود 
که بدون هیچ گذشته‌ای در زمان حال به کندوکاو نوشتار 
و ادبیات می‌پردازد. پس دیگر متن به بازنمایی واقعیت 
بیرونی نمی‌پردازد، بلکه میدانی است برای ظهور خود و به 

رخ کشیدن مادّیتش. متن خود همان واقعیت ملموس و 
عینی است، دنیایی با انسجام و نظم درونی ویژه‌اش و در 

رقابت با دنیای بیرونی.

لوتره  متن  خودآگاه  نوشتار 
آمون که همواره به دو شیوة 
مستقیم و غیرمستقیم، چه 
روایت‌شنو  با  گفت‌وگو  با 

با قطع کردن جریان داستان، به خوانندة متنی  و چه 
و در نتیجه انگارة خوانش که سده‌ها ناپیدا بود هستی 
می‌بخشد، اما پرسش این است که سروده‌های مالدورور 
از مخاطبش چه خوانشی انتظار دارد؟ اگر به پیروی از 
به  باور به دنیای داستان،  با معیار میزان  ژُوو و  ونسان 
با چند مقولة متفاوت  بررسی کنش خوانش بپردازیم؛ 
در هر خواننده‌ای روبه‌رو خواهیم شد. نخست بخشی از 
خواننده که »کتاب را در دست گرفته و پیوندش را با 
 .)Jouve, 1998: 81( می‌کند«23  بیرونی حفظ  دنیای 
دومین بخش از خواننده همان خوانندة هوشیار24 است که 
فاصله‌اش را با داستان حفظ می‌کند، از دام توهم ارجاعی 
می‌رهد، متن را یک‌سر ساختگی انگاشته و به بازخوانی یا 
همان خوانش ادبی متن روی می‌آورد. بخش سوم، بخش 
منفعلی از اوست که دنیای متنی را دنیایی واقعی می‌داند 
23. liseur 
24. lectant

خوانش آگاهانه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             8 / 12

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-154-en.html


85 85 دوره دوم؛ ‌شماره 8؛ بهـار 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

و در بند توهم و لذت گرفتار می‌شود. بخش سوم خود 
مشتمل بر دو گونة متفاوت است: آنکه تظاهر به واقعی 
بودن دنیای داستانی می‌کند25 و آنکه واقعاً آن را واقعی 

 .)ibid: 81-82( 26می‌داند
نظام  بر  نظام گفتمانی  با چیرگی  تردیدی،  بدون هیچ 
خوانش  همان  یا  هوشیارانه  و  آگاهانه  خوانش  روایی، 
ادبی در سروده‌های مالدورور بر دیگر گونه‌های خوانش 
برتری دارد چراکه این متن خوانش به‌مثابه سرگرمی را 
برنمی‌تابد، زیرا چنین خوانشی سرشت زبان‌شناختی متن 
را نادیده می‌گیرد و به هم‌ذات‌پنداری با داستان آن تن 
درمی‌دهد. حال آنکه خوانش آگاهانة متن خوانشی است 
اندیشمندانه و در تلاش برای پی بردن به قوانین و ساختار 
شگردهای  به  دستیابی  برای  حرفه‌ای  خوانشی  متن، 
روایت‌پردازی و یافتن معنایی برای متن است. این خوانش 
از  پیش‌گویه  در  راوی  که  است  کاوشی  خوانش  همان 
هم‌سخنش انتظار دارد تا شاید با بهره‌گیری از »منطقی 
ميانِ  »در  را  مسیرش  بتواند  ذهنی«  فشاری  و  استوار 
تـالاب‌هـای متـروک ايـن بـرگ‌هـای تاريـک و زهرآگين 
»تراوش‌های  شود،  غرق  داستان  در  اگر  وگرنه  بيابد« 
مرگ‌بار اين کتاب جانش را خواهند اندود، همچنـان که 

 .)Lautréamont, 1990: 69( »آب شکر را
بی‌گمان، این‌گونه از خوانش جزو بنیادین ادبیات مدرن 

25. lisant 
26. lu

آن  در  همواره  فراداستان  که  ادبیاتی  می‌رود،  به‌شمار 
چرا  که  است  روشن  است.  داشته  چشمگیر  حضوری 
واپس  کلاسیک  روایی  ادبیات  در  مالدورور  سرود‌های 
»فاصلة  می‌کوشید  همواره  ادبیات  این  می‌شد.  زده 
واقعی«  دنیای  و  متنی  دنیای  میان  هستی‌شناختی 
)Jouve, 1998: 85( را پنهان سازد. این‌گونه است که 
متن نوآورانة لوتره آمون حاشیه را به مرکز هُل می‌دهد 
تا برداشتی متفاوت و نوین از ادبیات، نوشتار و خوانش به 
ما ارائه کند. در حقیقت، حضور پررنگ فراداستان و اشارة 
فراوان به »خواننده«، این متن مدرن را به‌گونه‌ای ارتباط 
تبدیل می‌کند که به خواننده‌اش رهایی می‌بخشد تا نقشی 

کاملاً فعال در روند تولید معنا ایفا کند.

هیچ تردیدی نیست که سروده‌های 
مالدورور متنی کاملاً مدرن محسوب 
نظام  می‌کوشد  همواره  که  می‌شود 
گفتمانی را بر نظام روایی چیره سازد. 

پیامد این برتری‌جویی این است که خوانندة این متن 
نوآورانه هرگز مجال آن را نمی‌یابد که یک‌سر در جریان 
داستان غرق شود، دچار توهم ارجاعی گردد و با شخصیت 
و  فراداستان  پربسامد  حضور  کند.  هم‌ذات‌پنداری  آن 
ارجاع فراوان به روایت‌پردازی، کنش روایت‌پردازی را به 
مضمون اصلی این متن بدل می‌سازد و توجه خواننده را 

نتیجه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             9 / 12

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-154-en.html


86 دوره دوم؛ ‌شماره 8؛ بهـار 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

همواره به این کنش و نه فرآوردة آن، یعنی داستان، جلب 
می‌کند. چنین اقدام جسورانه‌ای هم به رویارویی با سنت 
ادبیات روایی می‌پردازد و هم تمامی شگردها و حقه‌های 
نوشته‌های روایی را که همیشه تلاش می‌کنند تا ساختگی 
بودنشان را پنهان کنند، برملا می‌سازد. این‌گونه است که 
نوشتن در متن لوتره آمون به فعلی ناگذرا بدل می‌شود 
تا انگاره‌های بسان نویسنده، نیت و بازنمایی اهمیت و 

اعتبارشان را از دست دهند.
بی‌گمان، چنین متن مدرنی در جست‌وجوی خوانشی 
می‌تواند  که  موضوعی  است،  نوین  و  متفاوت  سراسر 
را  متنی‌اش  هم‌سخن  به  راوی  همیشگی  خطاب‌های 
توجیه کند. در حقیقت، می‌توان این‌گونه ادعا کرد که 
سروده‌های مالدورور، که می‌توان انتشارش را درگسستی 
مهم در تاریخ ادبیات دانست، افق انتظار خوانندة سنتی را 
به چالش می‌کشد و از همان ابتدای متن خوانشی یک‌سر 
آرمانی  خوانندة  ترتیب،  بدین  می‌جوید.  او  از  متفاوت 
این متن، خواننده‌ای است که با حفظ فاصله با داستان، 
تسلیم توهم ارجاعی نمی‌شود و خوانشی فعالانه و ادبی 
از متن انجام می‌دهد تا »در ميانِ تـالاب‌هـای متـروک 
پیدا  را  راهش  زهرآگين«  و  تاريـک  بـرگ‌هـای  ايـن 
کند و از »تراوش‌های مرگ‌بار اين کتاب« در امان بماند. 
چنین خواننده‌ای می‌داند که با متنی برساخته از واژگان 
روبه‌روست و متن پدیده و رویدادی است سراسر زبانی 

و خوانش فعالیتی است کاملاً هوشیارانه در جست‌وجوی 
روابط حاکم بر اجزای تشکیل‌دهندة این شبکه و نظام 
درونمان زبانی. در حقیقت، برداشت متن لوتره آمون که از 
انگاره‌هایی چون ادبیات و متن ارائه می‌شود، با تعریفی که 
در سدة بیستم رویکردهای متن‌گرایی چون صورت‌گرایی، 
عرضه  انگاره‌ها  این  از  روایت‌شناسی  و  ساختارگرایی 
می‌کنند، هم‌خوانی دارد. اشتباه نکردیم اگر بگوییم که در 
نیمة دوم سدة نوزدهم، انقلابی با سروده‌های مالدورور در 
تاریخ ادبیات کلید می‌خورد که تحققش را می‌توان یک 

سده پس از آن در خوانش متن ادبی شاهد بود. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            10 / 12

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-154-en.html


87 87 دوره دوم؛ ‌شماره 8؛ بهـار 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

پی‌نوشت‌ها:
Les Chants de Maldoror  :1 نوشتة نویسندة سدة نوزدهم 
ایزیدور لوسین دوکاس )Isidore-Lucien Ducasse( است که 
نام مستعار لوتره آمون )Lautréamont( را برای خود برگزیده بود. 
 )anagramme( برخی بر این باورند که این نام ادبی خود وارواژه‌ای
 ،)Latréaumont( است که دوکاس از جابه‌جایی حروف لاتره امُون
نام شخصیت اصلی رمانی تاریخی با همین نام، نوشتة اوژن سو 
جزو  منثور  شاعرانة  متن  این  است.  ساخته   ،)Eugène Sue(
نوشته‌هایی است که در کشور فرانسه اجازة چاپ نیافت در سال 
1869 در بلژیک منتشر شد. تا پیدایش سورئالیسم کاملاً گمنام 
باقی ماند و تقریباً تا نیمة دوم سدة بیستم نقد ادبی در خوانش آن 

کاملاً ناتوان بود.
نام  با  مقاله‌ای  به  می‌توان  این‌باره  در  بیشتر  مطالعة  برای   :2
»دموکراسی ادبی در آوازهای مالدورور« از همین قلم مراجعه کرد.

3: کوتاه یادآوری کنیم که با پیدا شدن دست‌نوشته‌های جدید 
فردینان دو سوسور به سال 1996 در عمارت این اندیشمند سوئیسی 
 Ecrits de( در ژنو و انتشار آن با نام نوشته‌های زبان‌شناسی عمومی
linguistique générale(  در سال 2002 در انتشارات گالیمار، 

بسیاری از خوانش‌ها و برداشت‌هایی که از اندیشه‌های منتسب به 
سوسور شده است، دوباره بازخوانی شد که چهرة جدیدی از بنیان‌گذار 
علوم زبانی ترسیم کند. تا جایی که نگارندة این پژوهش خبر دارد، 
جای پژوهشی مقایسه‌ای میان سوسور دورة زبان‌شناسی عمومی 
و سوسور نوشته‌های زبان‌شناسی عمومی و بازخوانی اندیشه‌های 

سوسور و به‌ویژه پیامدهای این بازخوانی بر اندیشه‌های زبان‌شناختی 
متفکرانی چون دریدا و گرماس در زبان فارسی خالی است.

4: برای مطالعة بیشتر در این حوزه به زبان فارسی می‌توان به کتاب 
روایت‌‎شناسی کاربردی به قلم علی عباسی مراجعه کرد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            11 / 12

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-154-en.html


88 دوره دوم؛ ‌شماره 8؛ بهـار 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

منابع

زختاره، حسن )1397(. »بررسی نشانۀ معناشناختی، کارکرد انگیزشی، گفته‌پردازی در هزارویک شب، از میرایی تا نامیرایی« 
جستارهای زبانی، شمارۀ 1)43(. 159-139.

زختاره، حسن؛ فرنود اسماعیل )1401(. »دموکراسی ادبی در آوازهای مالدورور« پژوهش ادبیات معاصر جهان. شمارۀ 
 .325-350 :)1(27

عباسی، علی )1393(. روایت‌شناسی کاربردی. تهران: مرکز چاپ و انتشارات دانشگاه شهید بهشتی. 

Barthes, Roland (1984) Le Bruissement de la langue. Essais critiques IV, Seuil, Paris.
Benveniste, Emile (974) Problèmes de linguistique générale, II, Gallimard, Paris. 
Genette, Gérard (1972) Figures III, Seuil, Paris.
Genette, Gérard (1992) Palimpsestes. La littérature au second degré, Seuil, Paris.
Jouve, Vincent (1998) Effet-personnage dans le roman, PUF, Paris.
Lautréamont, Ducasse Isidore (1990) Œuvres Complètes, GF Flammarion, Paris.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            12 / 12

https://pazhouheshnameh.ir/article-1-154-en.html
http://www.tcpdf.org

