
بررسي و تحليل نمایش‌نامۀ شب هزارویکم 
با تكيه بر آرا و انديشه‌هاي مانفرد فيستر  

فرزانه فروزاني، استاديار زبان و ادبيات فارسي، دانشگاه پيام نور، تهران، ايران
foroozani1401@pnu.ac.ir

زبان یکی از عناصر بنیادین در روایت‌های داستانی و نمایشی است که جایگاه آن در ادبیات روایی بر کسی پوشیده نیست؛ به‌ویژه در 
درام، که تمامی رخدادها در بستر زبان شکل می‌گیرند، تحلیل عناصر زبانی نقش به سزایی در شناخت و تبیین شخصیت‌ها دارد. بر 
همین اساس، این پژوهش با رویکردی تحلیلی ـ توصیفی به بررسی نظام گِفتاری، کارکردهای زبانی و پیوندِ زبان و کنش در راستای 
شکل‌گیری شــخصیت‌ها در نمایش‌نامۀ شب هزارویکم اثر بهرام بیضایی، چهرۀ شاخص نمايش‌نامه نويسي، پرداخته و با تکیه بر 
نظریات مانفرد فیستر در کتاب نظریه و تحلیل درام، انواع کارکردهای زبان شامل ارجاعی، بیان‌گرانه، خطابی، سخن‌گشایانه، فرازبانی 
و شعری را در این اثر نمایشی تحليل كرده است. یافته‌های پژوهش نشان می‌دهد که در میان کارکردهای چندگانۀ زبانی، کارکردهای 
خطابی، بیان‌گرانه، سخن‌گشایانه و شعری در سه اپیزود اصلی نمایش‌نامه نمود برجسته‌تری دارند. این کارکردها به نویسنده امکان 
داده‌اند تا شخصیت‌های اصلی، مکمل و ضدقهرمان را با دقت و ظرافت بیشتری پردازش کند. نکتۀ قابل‌توجه آن است که زبان در 
این نمایش‌نامه نه‌تنها ابزاری برای انتقال معنا، بلکه عاملی تعیین‌کننده در شکل‌گیری کشمکش‌های شخصیتی، ساختار قدرت و روایتِ 
اســطوره‌ای اثر است. پژوهش نشان می‌دهد که زبان در آثار بیضایی، افزون بر اينك‌ه در روساخت كاركردهايي چون کمک به فرم، 
انتقال اطلاعات، پیشبرد داستان، ایجاد ریتم و پرداخت زیبایی‌شناسانه دارد، حامل اندیشه‌های تاریخی، سیاسی و فرهنگی ایران‌زمین 
نیز هست. بیضایی با بهره‌گیری از زبان، مفاهیم عمیق و ریشه‌دار را با رنگ‌وبوی شرقی در بستر روایت جای می‌دهد تا زبان به مثابه 

پلی میان تاریخ و اندیشه عمل کند.
 

واژگان کلیدی
بیضایی، زبان، شخصیت‌پردازی،كاركرد، مانفرد فيستر.

تاريخ دريافت مقاله: 1403/08/20
تاريخ پذيرش مقاله:  1403/10/16

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             1 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


78 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

زبان، یکی از عناصر بنیادین در ساختار    
و  داستان  از  اعم  ادبی،  روایت‌های 
نمایش‌نامه، به‌شمار می‌رود و نقش آن 
در شکل‌گیری معنا و انتقال مفاهیم، انکارناپذیر است. 
»زبان مجموعه‌ای از نشانه‌ها و دلالت‌های وضعي است 
که انسان‌ها با هدف انتقال اندیشه، فرمان یا خبر، از ذهنی 
به ذهن دیگر به کار می‌برند.« )خانلری، ۱۳۴۵: ۵(. در 
واقع، هرگونه استدلال در قلمرو مفاهیم، وابسته به زبان 
است و بدون آن، تفکر و ارتباط معنا نمی‌یابد .مطالعۀ 
مقصود  درک  مستلزم  کاربردشناسی،  منظر  از  زبان 
گوینده در بافتی خاص است؛ بافتی که شامل مخاطب، 
زمان، مکان و شرایط حاکم بر موقعیت ارتباطی می‌شود 
)بول، ۱۳۸۲: ۱۱(. در زندگی انسان، هیچ نوع ارتباطی 
به اندازۀ ارتباط کلامی گستردگی و تأثیر ندارد؛ تا آن‌جا 
که روان‌شناسان بر این باورند که زبان، عامل اصلی تحول 
انسان است )میلر، ۱۳۶۸: ۷(. زبان نه‌تنها ابزار انتقال 
معناست، بلکه با شخصیت انسان پیوندی ناگسستنی 
دارد. در نمایش‌نامه که برخلاف داستان، توصیف‌های 
دیالوگ‌ها  و  صحنه‌ای  کنش‌های  و  کمترند  مستقیم 
نقش اصلی را ایفا می‌کنند، شناخت شخصیت‌ها عمدتاً 
صورت  آن‌ها  زبانی  پرداخت  و  بیان  نحوۀ  طریق  از 
نه‌تنها  نمایش‌نامه  در  زبان  تحلیل  این‌رو،  از  می‌گیرد. 
ابزاری  بلکه  می‌کند،  کمک  شخصیت‌ها  بهتر  فهم  به 

مؤثر برای کشف لایه‌های پنهان روایت و روابط میان 
شخصیت‌ها به شمار می‌آید. نكتۀ قابل‌توجه آن است 
»در قياس با نثر روايي، زبان درام همواره گفت‌وگومحور 
و تعاملي است. حتي مونولوگ‌ها نيز در چارچوب حضور 
تبادل  دارند و در كي  قرار  واقعي  يا  مخاطبي ضمني 
    .(Pfister, 1991: 288( »ارتباطي مشاركت ميك‌نند
در همین راستا، بررسي کارکردهای زبان در نمایش‌نامه، 
زمینه‌ای برای تحلیل دقیق‌تر ساختارهای زبانی فراهم 
مي‌آورد. یکی از شخصیت‌های اثرگذار در حوضۀ ادبیات 
نمایشی ايران بهرام بیضایی است که او را همراه با اکبر 
رادی و غلامحسین ساعدی، به‌عنوان سه ضلع مثلث 
کیان­ و  )شهبازی  می‌شناسند  ایران  نمایشی  ادبیات 
افراز،1387: 599(. بررسی کارنامۀ پربار ادبی و هنری 
این نمایش‌نامه‌نویس نشان می‌دهد که آثار او همواره 
مستعد واكاوي از زاویۀ رویکردهای متنوع هنری و ادبی 
هستند. بیضایی در آثار تاریخی، افسانه‌ای و اسطوره‌ای 
خود، به بازسازی کامل داستان نمی‌پردازد، بلکه با تکیه 
بر شخصیت‌های اصلی و افزودن عناصر جدید، مفاهیم 
مورد نظر خود را منتقل کرده و با ایجاد ضرورت‌های 
نمایشی، اثر را دراماتیزه می‌کند. وي با مطالعاتی که 
از  درایتی  با  است  کرده  ایران  و  تئاتر مشرق‌زمین  در 
دل افسانه و تاریخ، حقیقت مورد نظر در اندیشه شرقی 
را استخراج می‌کند )باقری، 1383: 20-21(. پژوهش 

مقدمه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             2 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


79 79 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

پیشِ رو بر آن است تا نمایش‌نامۀ شب هزار و یکم را از 
منظر زبان‌شناختی و با تکیه بر نظریۀ کارکردهای زبانی 
آلماني  برجستۀ  نظريه‌پردازان  از  كيي  فیستر1  مانفرد 
بررسی  مورد  نمايشي  ادبيات  و  درام  تحليل  در حوزۀ 
قراردهد. در این چارچوب، تمرکز اصلی بر نحوۀ پردازش 
شخصیت‌های محوری، قهرمان و ضدقهرمان از طریق 
در شکل‌گیری،  زبان  آن‌که چگونه  به‌ویژه  است؛  زبان 

تمایز و تقابل این شخصیت‌ها ایفاي نقش می‌کند.
برجستۀ خود نظریه و تحلیل  مانفرد فیستر در کتاب 
درام، به بررسی جایگاه زبان و نقش آن در شکل‌گیری 
متون ادبی، به‌ویژه نمایش‌نامه‌ها می‌پردازد. او با تفکیک 
کارکردهای اصلی زبان در متون نمایشی، امکان تحلیل 
چندلایه و ساختارمند زبان را فراهم می‌سازد. پژوهش 
حاضر بر آن است تا نشان دهد که بهرام بیضایی چگونه 
با بهره‌گیری از این کارکردهای زبانی، فضایی دراماتیک و 
معناگرا خلق کرده و از طریق زبان، هویت‌های نمایشی را 
به‌گونه‌ای هنرمندانه، پیچیده و چندبعدی پردازش نموده 
است. مطالعۀ آثار بیضایی نشان می‌دهد که زبان همواره 
است؛  بوده  او  روایی  جهان  در  بنیادین  عناصر  از  یکی 
زيرا زبان در آثار بیضایی، افزون بر اينك‌ه در روساخت 
كاكردهايي هم‌چون کمک به فرم، انتقال اطلاعات، پیشبرد 
روایت، ایجاد ریتم و پرداخت زیبایی‌شناسانه دارد، حامل 

1. Manfred Pfister

مفاهیم عمیق‌تری نیز هست. او با تکیه بر زبان، مسائل 
با رنگ‌وبوی  را  ایران‌زمین  فرهنگی  و  تاریخی، سیاسی 
شرقی برگردۀزبان سوار می‌کند تا حامل اندیشه‌های او از 

دل تاریخ باشد )محمودی بختیاری، ۱۳۸۸: ۱۵(.

بهرام  برجستۀ  جایگاه  وجود  با 
بیضایی در ادبیات نمایشی ایران و 
نقش بنیادین زبان در شکل‌گیری 

تاکنون  وی،  آثار  دراماتیک  ساختار  و  شخصیت‌ها 
پژوهش‌های محدودی به‌طور خاص به تحلیل زبان در 
نمایش‌نامه‌های او اختصاص یافته‌اند. در میان مطالعات 
موجود، می‌توان به مقاله »رویکردی به زبان نمایشی بهرام 
بیضایی« اثر دکتر بهروز محمودی بختیاری و مهسا کرد 
اشاره کرد که با رویکردی کلی و سبک‌شناسانه، زبان برخی 
آثار بیضایی را بررسی کرده‌اند. همچنین مقاله‌ای از مصطفی 
مختاباد و فاطمه فلاح با عنوان »تحلیل زبان شاعرانه دو 
نمایش‌نامه بیضایی« با بهره‌گیری از نظریه‌های فرمالیستی 
و ساختارگرایانه، به تحلیل زبان، معنا و موسیقی در آثار 
ایرج کله‌جاهی  قلم  به  پایان‌نامه‌ای  وی پرداخته‌اند .در 
اصل با عنوان »زبان آرکائیک در نمایش‌نامه‌های بهرام 
بیضایی«، زبان باستانی در چهار نمایش‌نامه مرگ یزدگرد، 
اژدهاک، آرش و کارنامۀ بندار بیدخش، مورد بررسی قرار 
گرفته است. همچنین مقاله »در جست‌وجوی شهرزاد 

پیشینۀ پژوهش 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             3 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


80 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

هزار و یک شب« از محمود طاووسی و نغمه ثمینی، با 
نگاهی اسطوره‌شناسانه به خاستگاه‌های داستانی و تاریخی 
شخصیت شهرزاد، به تحلیل بن‌مایه‌های اسطوره‌ای در 
روایت هزار و یک شب پرداخته است. در راستای نظریۀ 
دیباج  امیرحسین  سید  از  مقاله‌ای  نیز،  فیستر  مانفرد 
و فرزاد معافی غفاری با عنوان »مطالعه عناصر توالی و 
انتقال اطلاعات در ساختار روایی آثار حمید امجد و محمد 
یعقوبی از ديدگاه مانفرد فيستر« منتشر شده که با تمرکز 
بر ساختار روایی، به تحلیل تطبیقی عناصر زبانی در آثار 

این دو نمایش‌نامه‌نویس پرداخته‌اند.

روش‌شناسی این پژوهش مبتنی 
بر رویکرد کیفی و تحلیلی است و 
با تکیه بر نظریۀ کارکردهای زبانی 
پردازش شخصیت‌های  نحوۀ  بررسی  به  فیستر،  مانفرد 
هزارویکم  شب  نمایش‌نامۀ  در  ضدقهرمان  و  قهرمان 
اثر بهرام بیضایی می‌پردازد. این نظریه، زبان را نه صرفاً 
به‌عنوان ابزار انتقال معنا، بلکه به‌مثابه ساختاری چندلایه و 
چندمنظوره در متن ادبی در نظر می‌گیرد که از طریق آن، 
مؤلف می‌تواند به خلق جهان‌های روایی، بیان احساسات، 
تأثیرگذاری بر مخاطب و زیباسازی اثر بپردازد. در این 
چارچوب، متن نمایش‌نامه به‌عنوان جامعۀ پژوهش انتخاب 
شده و داده‌های زبانی مرتبط با شخصیت‌های اصلی از 

و  دیالوگ‌ها  شامل  داده‌ها  این  می‌گردد.  استخراج  آن 
هویت‌های  شکل‌گیری  در  که  هستند  مونولوگ‌هايي 
نمایشی نقش دارند. تحلیل داده‌ها بر اساس شش کارکرد 
زبانی فیستر انجام می‌شود: کارکرد ارجاعی، بيان‌گرانه، 

خطابي، سخن‌گشايانه، فرازياني و شعري.
توصیفی-تفسیری،  رویکردی  اتخاذ  با  پژوهش  این 
به  کارکردها،  این  دقیق  تحلیل  طریق  از  تا  می‌کوشد 
شناختی ژرف‌تر از شیوۀ شخصیت‌پردازی بیضایی دست 
یابد و نشان دهد که چگونه زبان، نه‌تنها وسیله‌ای برای 
انتقال معنا، بلکه ابزاری برای خلق تقابل‌های دراماتیک، 
متن  در  پیچیده  هویت‌های  و ساخت  روایی  تنش‌های 
نمایشی است. همچنین، این روش امکان آن را فراهم 
می‌آورد تا نقش زبان در شکل‌گیری فضای نمایشی، روابط 
میان شخصیت‌ها و انتقال مفاهیم فرهنگی و اجتماعی در 

اثر مورد بررسی قرار گیرد.

در اين نمايش‌نامه از چه كاركردهاي 
است؟  شده  استفاده  بيشتر  زباني 
قهرمانان و ضد قهرمانان درنمایش‌نامه 
شب هزارویکم چگونه خود را از طریق 

زبان و گفتار، بازمی‌شناسانند؟ آیا زبان هریک از کاراکترها 
با شخصیت، نقش، جایگاه، فضا و میزان تأثیر آنان در روند 
شکل‌گیری داستان متناسب بوده است یا نه؟ تا چه میزان 

روش‌شناسي و
 شيوۀ پژوهش 

پرسش‌های
 پژوهش

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             4 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


81 81 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

حضور نویسنده در بیان ایده و دیدگاه خاصِ وی از پشت 
اندازه زبان  زبان کاراکتر قهرمان آشکار است؟ و تا چه 
به کار گرفته شده طبیعی و متناسب با جایگاه قهرمان 

داستان است؟ 

متن اصلی نمایش‌نامه از طریق  
گفت‌‌وگو میـان شخصیت‌هـای 
نمایـش‌نامـه و يـا ت‌كگـويـي 
شخصيت‌هـا شکـل می‌گیـرد. 
»گفتار نمايشي، مانند زندگي روزمره، به شدت به زمينه 
معنايي  نظر  از  اما  است.  وابسته  ارتباطي  موقعيت  و 
بسيار پيچيده‌تر است. حال آنك‌ه نحوۀ صحبت كردن 
زباني،   سطح  و  نحو  ريتم،  واژگان  انتخاب  شخصيت، 
وضعيت اجتماعي، حالت احساسي و عمق رواني او را 

  .(Pfister,1991 :291) »آشكار ميك‌ند
حاضر جوابي، پرسش و پاسخ، گفت‌وگوي چندنفره يا 
پلي‌لوگ از شكل‌هاي گوناگون گفت‌وگو در فضاي درام و 
داستان است )وييني، 1377: 47(. زبان، به‌عنوان بنیان 
شکل‌گیری هر نوع گفت‌وگو، چه بیرونی و چه درونی، 
همواره از جنبه‌های مختلف مورد توجه و تحلیل قرار گرفته 
است. مانفرد فیستر با رویکردی نظام‌مند، نمایش‌نامه را 
بررسی کرده و نظریه‌های کنش  زبان‌شناسی  از منظر 
نمایشی  زبان  او،  دیدگاه  از  می‌کند.  تبیین  را  گفتاری 

اصلی رخ می‌دهد: نخست، سطح گفتار  در سه سطح 
شخصیت‌ها که در قالب دیالوگ و مونولوگ نمود می‌یابد؛ 
دوم، سطح ارتباط نویسنده با خواننده یا مخاطب که به 
لایه‌های فرامتنی و نویسنده‌محور مربوط می‌شود؛ و سوم 
سطح درون‌متنی یا ساختار نمایشی که به سازمان‌دهی 
زبان در بستر روایت و کنش‌های دراماتیک اشاره دارد 
مطرح‌شده،  مباحث  به  توجه  با   .)۶۵  :۱۳87 )فیستر، 
در سطح گفتارِ شخصیت‌ها، مانفرد فیستر کارکردهای 
متنوعی برای زبان قائل است که بدان مي‌پردازيم. افزون 
گاه  نیز،  خواننده  با  نویسنده  ارتباط  در سطح  این،  بر 
نویسنده از طریق یکی از شخصیت‌ها، دیدگاه یا ایده‌ای 
را مطرح می‌کند که می‌توان آن را در قالب کارکردهای 
زبانی شناسایی و تحلیل کرد. این نوع بیان، نشان‌دهندۀ 
حضور نویسنده در پسِ روایت و بهره‌گیری از زبان برای 

انتقال مفاهیم فرامتنی است.

از  زبانی،  کاربردهای  و  زبان 
ارزیابی  مؤلفه‌های  مهم‌ترین 
کاراکتر  موقعیت  و  شخصیت 
تحلیل  در  نمونه،  برای  است؛ 

زبان، میزان ندایی، استفهامی و امری بودن زبان کاراکتر، 
مانفرد  )داوسن، 1377: 30(.  است  تأمل‌برانگیز  بسیار 
فیستر بر آن است که آنچه زبانِ درام را از زبانِ دیگر انواع 

مباني نظري پژوهش

چندکارکردی بودن 
زبان دراماتیک

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             5 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


82 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

ادبی، متمایز می‌کند کارکرد چندگانۀ آن است. »زبان 
نمايشي چند كاركردي است؛ اين زبان تنها كي هدف 
ارتباطي را دنبال نميك‌ند، بلكه به‌طور هم زمان چندين 
كاركرد دارد و هر گفتۀ دراماتیک، همواره چند کارکرد را 
به‌طور همزمان، در نظام ارتباطی درونی به انجام می‌رساند؛ 
كه  احساسات  بيان  اطلاعات،  انتقال  همچون  مواردي 
هركي روابط را تعريف ميك‌ند و به ابعاد زيبايي‌شناسي 
و اجرايي نمايش ياري مي‌رساند(Pfister,1991 :287). با 
نظر مانفردفيستر کارکردهای چندگانۀ زبانِ دراماتیک را 

به شکل زیر می‌توان نشان داد:

• کارکرد ارجاعی

دربارۀ  اطلاعات  انتقال  برای  »زبان  كاركرد  اين  در 
شخصیت‌ها، موقعیت‌ها، زمان و مکان به‌کار می‌رود. این 
کارکرد، پایۀ روایت را شکل می‌دهد و به مخاطب امکان 
می‌دهد تا درک دقیقی از فضای دراماتیک داشته باشد 
در حقيقت زبان نمایشی اطلاعاتی دربارۀ واقعیت‌های 
یا  مانند گذشتۀ شخصیت‌ها  ارائه می‌دهد،  درون‌متنی 
شرایط اجتماعی آن‌ها« (Pfister, 1991: 287). كاركرد 
مانند  دراماتیک،  گزارش  متعارف  اشکال  در  ارجاعی 
»روایت زمینه‌چینانه«، »گزارش قاصد یا پیک« و »تمهید 
دیواربینی«، غلبۀ نیرومندی دارد. نویسنده با این کارکرد، 
عمدتاً هم اطلاعات خود را در سطح درونی نمایش‌نامه، 

به مخاطب منتقل می‌کند و هم آن را در سطح بیرونی، 
به تماشاگران انتقال می‌دهد )فيستر، 1387: 142(. در 
واقع بايد گفت در نقش ارجاعی زبان جهت‌گیری پیام به 
سوی موضوع است و برای نقش ارجاعی می‌توان صدق و 

كذب تعريف كرد  )طلايي و نصر، 1395 :117(. 

•کارکرد بیان‌گرانه
کارکرد بیان‌گرانۀ زبان درام، با گویندۀ دیالوگ پیوند دارد 
و از مهم‌ترین تکنیک‌های شخصیت‌پردازی در نمایش‌نامه 
به‌شمار می‌رود. موضوعی که کاراکتر انتخاب می‌کند یا 
رفتار و سبک کلامی او، از طریق این تکنیک عرضه داشته 
می‌شود. »شخصیت‌ها از طریق زبان، ترس، خشم، عشق 
بیان‌گرانۀزبان،  کارکرد  می‌کنند.  بیان  را  تردید خود  یا 
به‌ويژه در حدیث نفسی که از سر تأمل و ژرف‌نگری شکل 
می‌گیرد، کارکردی غالب و مسلط است. گرایش گوینده 
توجیه  برای  گفت‌وگو  خود،  دیدگاه  آگاهانۀ  توضیح  به 
رفتارهایش، یا بیان دلایل تصمیم‌هایی که گرفته، از طریق 
می‌شود«  منتقل  او  خودبیان‌گری  مختلف  شکل‌های 

.(Pfister 1991: 288)

• کارکرد خطابی
»این کارکرد در دیالوگ‌های کنش‌برانگیز و فرمانی برجسته 
است. شخصیت‌ها با زبان، خواسته‌های خود را مطرح می‌کنند 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             6 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


83 83 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

یا دیگران را به انجام عملی ترغیب می‌نمایند. یکی از اشکال 
برجستۀ اعمال نفوذ و اقناع در زبان نمایشی، صدور فرمان 
یا دستور است؛ امری که مستلزم وجود نوعی رابطۀ نابرابر 
و مبتنی بر سلطه و وابستگی میان دو سوی گفت‌وگوست. 
این نوع کنش‌های گفتاری اعم از اقناع یا فرمان صرف‌نظر 
از آن‌که در عمل موفقیت‌آمیز باشند یا نه، به‌طور مستقیم 
موقعیت دراماتیک را دگرگون می‌سازند و موجب تحول در 
روند کنش نمایشی می‌شوند. از همین رو، کارکرد خطابی 
زبان در شکل غالب خود، به‌ویژه در گفت‌وگوهای دراماتیک، 
حضوری پررنگ و تعیین‌کننده دارد و در بسیاری از موارد، 
در  اجتناب‌ناپذیر  و  بنیادین  مؤلفه‌های  از  یکی  به‌عنوان 

.( Ibid: 289) »ساختار نمایش‌نامه تلقی می‌شود

• کارکرد سخن‌گشایانه
»كاركرد سخن‌گشايانه برخلاف کارکرد خطابی، با نظام 
اين  هدف  دارد.  گسترده‌تر  پیوندی  بیرونی،  ارتباطی 
شنونده  و  گوینده  میان  تماس  حفظ  و  خلق  كاركرد 
است؛ اين مجراي ارتباطي تنها نوعی پیوند کاملاً فیزیکی 
نیست که نمایش‌نامه‌نویس را قادر به انتقال اطلاعات از 
فرستنده به گیرنده می‌کند؛ بلکه علاقه‌ای روان‌شناختی 
با دیگری است.  ارتباط  برای حفظ  میان هر دو طرف، 
کارکرد سخن‌گشایانه در سطح درونی ساختار نمايش ، 
نقشی اساسی در ایجاد و تقویت ارتباط گفت‌وگویی میان 

شخصیت‌ها ایفا می‌کند؛ این کارکرد با خطاب مستقیم 
گوینده به مخاطب یا واکنش مخاطب به سخنان گوینده، 
موجب فعال‌سازی و استمرار مجرای ارتباطی میان طرفین 
گفت‌وگو می‌شود. به این ترتیب، تعامل زبانی نه‌تنها آغاز 
و  نیز حفظ می‌گردد  در طول گفت‌وگو  بلکه  می‌شود، 
زمینه‌ساز پویایی ارتباطی در متن نمایشی می‌شود. تفاوت 
این کارکرد با کارکرد خطابی آن است که در این نوع 
گفت‌وگو، نفسِ حفظ ارتباط از راه گفت‌وگو، بیش از آنچه 
گفته می‌شود یا بیش از تأثیر و تأثرات حاصل از گفت‌وگو، 
اهمیت می‌یابد؛ از این رو در پی هر قطع ارتباط، ارتباط به 

.)Ibid: 289( »سرعت از سر گرفته می‌شود

• کارکرد فرازبانی

»کارکرد فرازبانی به‌واسطه پیوندی که با رمزهای زبانی 
زمانی  کارکرد  این  دارد.  پنهان  ماهیتی  برقرار می‌کند، 
برجسته می‌شود که رمز کلامی به‌کاررفته، چه به‌صورت 
آشکار و چه ضمنی، به یکی از عناصر محوری مضمون 
تبدیل گردد. در سطح دراماتیک، هنگامی که  نمایش 
تفاوت‌های چشم‌گیری میان رمزهای زبانی مورد استفاده 
توسط شخصیت‌ها پدید می‌آید و این تفاوت‌ها مانع درک 
متقابل آنان از زبان یکدیگر می‌شود، می‌توان گفت که 
شخصیت‌ها به‌نوعی دربارۀ زبان خود، به شیوه‌ای فرازبانی 

سخن می‌گویند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             7 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


84 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

برای برجسته‌سازی این کارکرد، ضرورتی ندارد که رمز 
کلامی به‌طور صریح بیان شود؛ بلکه اشاره‌ای گذرا یا 
ضمنی به آن نیز کفایت می‌کند. این امر ممکن است 
رمزهای  از  مجموعه‌ای  دادن  قرار  هم  کنار  طریق  از 
متباین صورت گیرد، یا با تأکید بر یک رمز خاص که 
مخاطب نیز بتواند آن را تشخیص دهد و درک کند. 
چنین رویکردی نه‌تنها به غنای معنایی اثر می‌افزاید، 
با لایه‌های زبانی  بلکه موجب تعامل فعال‌تر مخاطب 

)Ibid: 290( ».و نشانه‌شناختی متن نمایشی می‌شود

• کارکرد شعری
اصل  بازتاب  درحقيقت  زبان  شعري  و  ادبی  كاركرد 
است.  تركیب  محور  به  انتخاب  محور  از  هم‌ارزشی 
)سخنور، 1376: 103(. »کارکرد شعری، به جنبه‌هایی 
از زبان اشاره دارد که بر فرم، ساختار و زیبایی‌شناسی 
پیام تمرکز دارند، نه صرفاً بر محتوا یا انتقال اطلاعات. در 
تحلیل زبان دراماتیک، این کارکرد به‌عنوان ابزاری برای 
ايفاي نقش  برجسته‌سازی خودِ زبان در متن نمایشی 
ميك‌ند؛ به‌گونه‌ای که توجه مخاطب از معنا به شیوه بیان 
و فرم زبانی معطوف می‌شود. در نمایش‌نامه‌ها، کارکرد 
شعری می‌تواند از طریق تکرار، تقارن، بازی‌های زبانی، 
استعاره‌ها و ریتم گفتار نمود یابد. این ویژگی‌ها نه‌تنها 

به‌عنوان  گاه  بلکه  می‌کنند،  اثر کمک  هنری  غنای  به 
نشانه‌ای از وضعیت روانی شخصیت‌ها یا ساختار درونی 
روایت عمل می‌کنند. در زبان درام، کارکرد شعری اغلب با 
سایر کارکردهای زبانی مانند ارجاعی، عاطفی یا فرازبانی 
در تعامل است و در بسیاری موارد، مرز میان آن‌ها کاملًا 
شفاف نیست« (Pfister ,1991: 291). بنا به باور مانفرد 
فیستر که نشات گرفته از نظریات زبان‌شناسان هم فكر 
وی است، در متن دراماتیک کارکردهای متنوع ارتباط‌های 
زبانی و کلامی را می‌توان، عامل مهمي براي تحلیل وجوهِ 
تمایزِ ویژگی سبک‌شناسانه مؤلفان و نویسندگان مختلف 

محسوب کرد )کاستانیو، 1387: ۵۹۵(.

کاراکترها،  وکنشِ  زبان  میان 
پیوندهای متفاوتی وجود دارد 
که از دل هر نوع پیوند، مفهوم 
متفاوتی  شخصیت‌پردازانۀ 

زاده میشود. در واقع كنش »گذر هدفمند و اختياري از 
كي موقعيت يه موقعيت بعدي است. هر كنش پيوسته 
ساختمان سه تايي را به نمايش مي‌گذارد كه مؤلفه‌هاي 
گوناگون آن عبارتند از؛ موقعيت موجود، تلاش براي تغيير 
بخشي  الگوي سه  اين  موقعيت جديد.  و  موقعيت  اين 
تعاريف  بيشتر  در  شونده  تكرار  مشخصه‌هاي  از  كيي 
)فيستر، 1387: 362(.  است«  كنش  از  ساختارگرايانه 

بررسی پیوند زبان و 
کنش، در نمایش‌نامه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             8 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


85 85 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

کاراکترها  کنشِ  و  زبان  میانِ  پیوند  درنمایش‌نامه‌ها، 
نقش مهمی در شکل‌گیری شخصیت دارد و به سه گونه 
طبقه‌بندی می‌شود: »نخست، همسانی گفتار و کنش که 
در آن گفتار خود کنش است و با تغییر آگاهانه موقعیت، 
روابط شخصیت‌ها را دگرگون می‌سازد؛ مانند صدور فرمان 
یا افشای راز که به گفتار کنش‌مند و کارکرد خطابی زبان 
و  گفتار  ناهمسانی  دوم،  می‌شود.  مربوط  دیالوگ‌ها  در 
کنش مرتبط که گفتار به تبیین یا توجیه کنش می‌پردازد 
و نوعی فاصله‌گیری از موقعیت را نشان می‌دهد؛ این گفتار 
می‌تواند از سوی شخصیت یا راوی اپیک بیان شود. سوم، 
گفتار بی‌ارتباط با کنش که در آن گفتار و کنش بدون 
هیچ تناسبی در موازات هم حرکت می‌کنند و فاصله میان 
آن‌ها به بیشترین حد می‌رسد« )کالر، ۱۳۹۱: ۲۰۰(. این 
گونه‌بندی‌ها نشان می‌دهند که برداشت ما از شخصیت، نه 
صرفاً بر اساس ویژگی‌های ظاهری، بلکه از طریق تحلیل 
کنش‌ها، گفتارها و موقعیت‌های دراماتیک شکل می‌گیرد.

شخصیت یکی از عناصر بنیادین 
در پیشبرد روایت و انتقال اطلاعات 
در ساختار درام است. شخصیت‌ها 
با خروج از وضعیت ایستای اولیه، 
جهان روایت را شکل می‌دهند و نقش مهمی در ایجاد 
آگاهی، لذت یا اندوه برای مخاطبان ایفا می‌کنند )دیباج 

شخصیت،  اهمیت  اساس  بر   .)95  :1400 معافی،  و 
دسته‌بندی‌هایی برای آن ارائه شده است:

• قهرمان: شخصیت اصلی یا قهرمان، رکن اولیه روایت 	
است. با این حال برداشت از مفهوم قهرمان در طول 
دوران تاریخ هنر دست‌خوشِ تفاوت‌های اساسی شده 
است )احمدزاده،1391: 35(. امروزه شخصیت‌محوری 
فاصله  اساطیری  تصویر  از  زمان  گذر  در  روایت 
گرفته و نویسندگان برای خلق قهرمانان استثنایی، 
و  واقع‌گرایی  میان  را  خود  واقعی  شخصیت‌های 

رومانتیسم معلق می‌کنند )کارد، 1387: 169(.
• ضدقهرمان/شخصیت شرور: شخصیتی در تقابل با 	

قهرمان که الزاماً شرور نیست، بلکه نقش او در روایت 
چنین تقابلی را ایجاب می‌کند )سیگر، 1388: 184(.

• پیرامون 	 که  شخصیت‌هایی  مکمل:  شخصیت‌های 
مختلف  ابعاد  او،  با  تعامل  در  و  دارند  قرار  قهرمان 

شخصیت قهرمان را آشکار می‌سازند )همان:  186(.

اين نمايش‌نامه در سه اپيزود به 
رشتۀ نگارش درآمده است که هر 
سه اپيزود را می‌توان خوانش‌هايي 
ضحاک  اسطورۀ  از  متفاوت 

افسانۀ هزار و یک شب دانست.  با  تلفیق آن  و  ماردوش 
اين اثر كيي از آثار برجسته در حوزۀ تئاتر ايران است كه 

دسته‌بندی
شخصیت‌ها بر اساس 

طراحی نقش آن‌ها
در روایت:

نمایش‌نامۀ 
شب هزار و یکم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             9 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


86 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

نحوۀ برخورد نويسنده با ميراث فرهنگي شرق و نيز زن 
به‌عنوان كي راوي نجات‌بخش داراي اهميت است. در یک 
جمع‌بندی کلی، دربارۀ این سه اپیزود می‌توان گفت، زيربنای 
پردازش شخصيت قهرمانانی که در این سه اپیزود، نقش 
محوری دارند، »آناهيتا«، ايزدبانوی رويش و باروری است 
که مي‌تواند همان شهرزاد، قهرمان هزار و يک شب باشد. از 
ديد نويسنده، همۀ داستان هزار و يک شب دربارۀ باروری، 
برکت و آبادی است و شهرزاد، شهرناز )دختر جمشيد و 
همسر ضحاک( و روشنک در اين اپيزودها، به نوعي تمثل 
آناهيتا هستند )مستوفی،2:1382(. در حقيقت شخصيت‌ها 
در اين نمايش‌نامه بيشتر از آنك‌ه تنها كي فرد خاص باشند؛ 
نمادهايي هستند از مفاهيمي چون قدرت، تاريخ، روايت و 

مقاومت كه با قلم نويسنده نمودي ويژه يافته‌اند.

خواهرش  دستياری  به  شهرناز 
ارنوازـ هر دو دختران جمشيد و 
زنِ ضحاک ـ در هزار و يکمين 
ضحاک،  مخوفِ  پادشاهي  شب 
انتظار زوال و سرنگونی او را مي‌کشند. آنان هزار و يک 
شب پيش، به ارادۀ خود به کاخ ضحاک آمده‌اند تا هر 
شب او را به داستانی خوش، مشغول دارند و ماران درونش 
را در خواب کنند و با بهره جستن از اين غفلتِ او، به 
ياری خواليگرِ جمشيد، يکی از دو جوانی را که به رسم، 

بايد قربانی مارهای او ميشده است، برهانند. هزار و يکمين 
داستان، داستان گردآمدن لشکری از همان هزار و يک 
برُناست که به رهبری فريدون، برای برانداختن ضحاک 

آمده‌اند )بیضایی، 1385 الف: 37-7(. 
بر اساس دسته‌بندی انجام شده در تقسیم‌بندی شخصیت‌ها، 
در این اپیزود شهرناز شخصیتِ اصلی یا قهرمان روایت است 
و نقطۀ مقابل او یعنی ضدِ قهرمان اثر، ضحاک ماردوش 
است که در تقابل با وی قرار می‌گیرد. از سوی دیگر ارنواز 
دختر دیگر جمشید، شخصیت مکمل اثر است که حضورش 

به شهرناز به‌عنوان قهرمان یاری می‌رساند.

پيوندِ كنش و گفتاردر كلام شهرناز
شهرناز نه‌تنها با کنش‌هایش بلکه با گفتار سنجیده، تیزبین 
و گاه طعنه‌آمیزِ خود، نقش قهرمان را ایفا می‌کند. این 
پیوند میان کِنش و گفتار، او را از یک شخصیت صرفاً 
تأثیرگذار بدل می‌سازد.  واکنشی به شخصیتی فعال و 
شهرناز پيوسته از طريق گفت‌وگو با ديگر شخصيت‌ها، 
ضدقهرمان و شخصيت مكملِ نمايش‌نامه ارتباط برقرار 

ميك‌ند.
الف(حاضرجوابی؛ زبان به‌مثابه ابزار مقاومت

شهرناز به‌عنوان قهرمان این اپیزود بسیار حاضرجواب و 
آگاه به زوایای گوناگون اندیشه خویش است و در ارتباط 
با ضد قهرمان )ضحاک( بسیارسریع پاسخ می‌گوید که 

خلاصۀاپيزود 
اول نمایش‌نامۀ

 شب هزار و یکم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            10 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


87 87 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

نشانۀ هوش این زن و درک به‌هنگام او از موقعیت پیشِ 
رو و واکنش مناسب به آن است كه بيانگر پيوند كنش 
بر  ضحاک  منِ  »ضحاک:  نمونه:  برای  اوست؛  گفتار  و 
سرکشان پیروز شدم و این در کوه کنده‌اند!/ شهرناز: بر 
خودت هم ضحاک؟« )همان:11(؛ »ضحاک: داد و دهش؟ 
من ضحاکم!/ شهرناز: ما نیز همین گفتیم! اگر جمشید 
بودی، جهان دیگر بود!« )همان:21( در اینجا، گفتار نه‌تنها 
ابزار شناخت شخصیت‌هاست ،بلکه خود به‌مثابه کنشی 

مستقل عمل می‌کند.
ب(پرسش و پاسخ: گفت‌وگو به‌مثابه کنش تعاملي 

آغاز این اپیزود با پرسش و پاسخ میان سه شخصیتِ عمدۀ 
)قهرمان، ضدقهرمان و شخصیت مکمل( شکل  روایت 
می‌گیرد و از طریق این نوع گفت‌وگو ما با شخصیت‌ها 
آشنا می‌شویم و پرسش و پاسخ به مثابۀ كنشي ميان 
شخصيت‌ها عمل ميك‌ند. »ضحاک: شمایید شهرناز و 
ارنواز- یا خوابید که من می‌بینم؟ شهرناز: ما خواب تو 
نیستیم ضحاک. تو خواب خودی و بیخوابی ما! ضحاک 
)بدگمان( شما چرا بیدارید؟ ارنواز )با خمیازه‌ای ساختگی( 

ما به خوابی بدخواب شدیم!« )همان:7(.

بررسی ویژگی‌های زبانی شهرناز
عمده‌ترین  است،  روایت  قهرمان  شهرناز  که  آن‌جا  از 
کارکردهای زبانی در گفتار و زبان او متجلی می‌شود و 

به نوعی بار اصلی روایت را او بر دوش می‌کشد و دیگر 
شخصیت‌های روایت در سایه او قرار می‌گیرند.

الف( غلبۀ کارکرد خطابی در زبان شهرناز
و  عمیق  صریح،  خودبیان‌گری‌های  با  همزمان  شهرناز 
با  اغلب  و  مستقیم  به‌طور  را  قهرمان  ضد  موشکافانه، 
بدین‌وسیله،  و  قرار می‌دهد  نام، مخاطب  به  او  خواندن 
به شکلی  را  اندیشه‌هایش  یا  تصمیمات  وضعیت خود، 
تأثیرگذار، به او تلقین می‌کند. او به‌ویژه با چنان درک 
و اعتماد عمیقی از دنیای درون خود سخن می‌گوید و 
گفته‌هایش از چنان سطح بالایی از منطق و خرد برخوردار 
است که مخاطب کاملاً با او همراه می‌شود؛ زیرا هم نوع 
گفتار و هم درون‌مایۀ آن، پذیرفتنی و مقاومت‌ناپذیر است 
که این کارکرد زبانی، با نقش شهرناز در جایگاه زنی سالار 
و فرمانده کاملاً سازگار است. »شهرناز: داستانی نیست که 
من ساخته باشم ضحاک! داستانی است ساختۀ همان 
مردمان که مغزشان خوراک مارهای توست. ضحاک )لگد 
بر زمین می‌کوبد( من ضحاک بر سرکشان پیروز شدم 
و این در کوه کنده‌اند. شهرناز: بر خودت هم ضحاک؟ 
نشدم؟  پیروز  و  درنیاوردم  زانو  به  آیا دشمنان  ضحاک: 
شهرناز: مگر بر اهریمن آن هزارچهر که با جم پیچید و وی 
را به خاک در نتوانست انداخت و تو را به سه آمد و رفت 

به خاک نشاند!« )همان :10 و11(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            11 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


88 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

ب( کارکرد شعری در زبان شهرناز: 
اغلب جملات گفته شده به وسیلۀ شهرناز را باید از دید 
ایجاز، زیبایی از نوع جملات قصار به‌شمار آورد که در فضای 
خارج از نمایش‌نامه نیز می‌توانند مستقل عمل کنند و به 
نوعی حالتی شعرگونه دارد که تأثیر کلامش را دو چندان 
می‌کند: »ما خواب تو نیستیم ضحاک! تو خواب خودی 
و بیخوابی ما« )همان:7(؛ »داستان تا پشت لب آمد و با 
دندان کوشید؛ ورکه گوشی بیدارِ شنیدن نبود« )همان:9(؛ 
استفاده از آرايه تضاد، تشبيه و استعاره شكل‌هاي گوناگوني 
از آراستگي ادبي در كلام بيضايي در اين نمايش‌نامه است 
كه قابل‌توجه است. »آن‌که آسایش از جهان برخاست تا 
وی نشست« )همان:15(. »شهرناز: از بد تا نیک برزخی 
است خواهرم و ما در آنیم« )همان: 20(؛ و يا در جاي ديگر 
به شكلي شاعرانه مي‌گويد: »درها را باز کن ارنواز، اینک 

خواب چشمه‌ها گذارده می‌شود« )همان :37(.
ج( کارکرد بیان‌گرانه در زبان شهرناز

نویسنده گاه از زبان شهرناز، موقعیت‌های نمایش‌نامه یا 
کنش‌ها و بسیاری ویژگی‌های شخصیتی دیگر کاراکترها 
را تفسیر می‌کند و می‌توان گفت سهمی عمده از شناخت 
خواننده دربارۀ کاراکترها از راه تفسیرهای شهرناز، فراهم 
نبود  او جمشید جم  برای نمونه در »گویند  او  می‌آید؛ 
پنهان در آن درخت که تو به دو نیمش کردی! و جمشید 
زودتر از ارۀ تو یا هر اره‌ای شاخه به شاخه به جهان دیگر 

شده بود تا به فرمان دادارِ کردگار مردگان را داوری کند- 
و شاید روزی خود تو را!« )همان:10(؛ قتل جمشید و 
مرگ او را پیش از مردنش )که از تم‌های پرکاربرد در آثار 
بیضایی است( تفسیر می‌کند. در فضای روایت، کاراکترها 
و درجهان بیرون متن، مخاطبان )خواننده/ تماشاگر(، از 
راه توصیفهای هنرمندانۀ شهرناز با فضای ذهنی یا فیزیکی 
متن، درگیر می‌شوند؛ از این راه، هم هول‌وولای روایت به 
خواننده منتقل می‌شود؛ مثلاً آنگاه که شهرناز از جزییات 
پریشانی و  یا  آنان )همان: 14(  قتل جوانان، رگ زدن 
اضطراب مردم در نظام ضحاکی حاکم بر جامعه و ... سخن 
تار حاکم بر روایت،  با فضای تیره و  می‌گوید، خواننده 
درگیر می‌شود و آنگاه که از آمدن فریدون گاوسوارِ گرز 
به دست، همراه با هزار و یک جوان برنا خبر می‌دهد، 
لمس  را  ضحاک  وجود  بر  حاکم  هول‌وولای  خواننده 

می‌کند )همان:37(.

بررسی زبان ضدقهرمان )ضحاک(
ضحاک در این نمایش‌نامه ضد قهرمان و نیز شخصیت 
شرورِ روایت است که بیضایی به زیبایی در کلام خویش او 

را باز نمایانده است.
الف( کارکرد سخن گشایانه در زبانِ ضحاک

چنین به نظرمی‌رسد که از میان کارکردهای گوناگون 
زبانی که بیان کردیم در کلام و بیان ضحاک، کارکرد 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            12 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


89 89 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

سخن‌گشایانه نمود بیشتری دارد و ضحاک پیوسته بر آن 
است تا گفتوگوی خود با دختران جمشید را ادامه دهد 
یا و در مقابل مشاهده می‌کنیم که طرف مقابل او یعنی 
دختران ضحاک نیز به گفتار او واکنش نشان می‌دهند 
دارند.  را  خود  جبهه‌گیری‌های  کلامش  مقابل  در  و 
ضحاک نیز به موازات شهرناز، پاسخ‌گویی سرکش است 
که بی‌تأمل و درنگ، زبان به پاسخ می‌گشاید و در مقابلِ 
سخنانِ شهرناز و ارنواز پای پس نمی‌کشد؛ به گونه‌ای که 
گاه بی‌مهابا سخنان این دو خواهر را به سخره می‌گیرد و 
آن‌ها را سرکوب می‌سازد. »ارنواز: شهرناز خواهرم – یک 
بار به من بگو خسته شدم از بازی درآوردن داستان‌های 
تو. ضحاک: نمک نریز و کنار نکش« )همان:9(. البته نکتۀ 
قابل ملاحظه در این نمایش‌نامه این است که نویسنده 
به‌دلیل دلبستگی به قهرمان اصلی روایت، به نوعی بیان 
و زبان ضحاک را در مرتبه‌ای ضعیف‌تر قرار می‌دهد که 
می‌توان حاضرجوابی ضحاک را از این دست بر شمرد که 

در برابر شهرناز و ارنواز کم می‌آورد.
ب( غلبۀ کارکردِ خطابی و بیان‌گرانه هم زمان در زبان ضحاک 
با بررسي نمايش‌نامه شب هِزاروكيم درميي‌ابيم كه در 
گفتار ضحاك، زبان هم‌زمان از كاركردي خطابي و هم 
راه  از  دارد  سعي  ضحاك  و  است  برخوردار  بيان‌گرانه 
زبان، به تفسير موقعيتِ خويش بپردازد و نيز بر كلام 
ديگران غلبه كند. ضحاک در میان گفت‌وگوهای پیاپی با 

دختران جمشید، گاه عجز خویش در برابر اقتدار و کلامِ 
خردمندانه و منطقی شهرناز و ارنواز را با گفت‌وگویی با 
خویش و نوعی حدیث نفس پایان می‌دهد. »ضحاک: های 
ضحاک دندان بر جگر بنه ضحاک که بایست بشنوی« 
)همان:13(؛ و يا در جاي ديگر مي‌گويد: »ضحاک های 
ضحاک! چه زیرکی‌ها کرده‌اند به درآمدن به شبستان تو و 
تو می‌پنداشتی کار جادوی توست و می‌گفتی چه پیروزیا 
که سرانجام سیم‌تنان به شبستان خود آوردی« )همان 
:16( اين مسئله نشان‌دهنده گفت‌وگوي دروني در برابر 

گفت‌وگوي بيروني است که كاركردي بيان‌گرانه دارد.

پيوندِ كنش و گفتار در كلام ضحاك
الف( برتری‌خواهی و عشق به قدرت

و  قدرت  به  عشق  کلامِ خویش،  جای‌جای  در  ضحاک 
قدرت‌جویی بیمارگونه‌اش كه كنشي از سوي اوست را از 
راه زبان بیان می‌دارد و لحظه‌اي از این دغدغه خالی نیست 
و پیوسته با بیان گوشه‌هايی از زندگی جمشید برتری خود 
را از راه زبان، به رخ دختران او می‌کشد. »هه هه –داستان 
پادشاهی من؟ هاه مرا خوش می‌آید. خشنود دست به هم 
می‌مالد چه خوش‌تر از آن داستان که از پادشاهی‌ام بگویند 
چه دارید –که من گوشم« )همان :9( »آیا دشمنان به زانو 

درنیاوردم و پیروز نشدم بر همۀ جهان؟« )همان:11(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            13 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


90 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

ب( تحقیر دختران جمشید از راه زبان
ضحاک برای بیان جایگاه خویش به‌عنوان یک مرد و در 
نهایت یک پادشاه و توصيفِ كنشِ خويش، دست به تحقیر 
قهرمان داستان می‌زند و بر آن است تا بدین‌وسیله موقعيت 
خود را تقویت سازد »ضحاک )خندان( زن بی خرد است 
ور دختر جم باشد« )همان:17( »ضحاک و شما نمی‌دانید 
با دو زن به بستر رفتن چگونه است؛ زنانی که دختران 
دشمنان تواند« )همان،30(. در حقيقت ضحاك با بيان 
پايگاه خود و موقعيت شهرناز و ارنواز و نيز جايگاه گذشته 
پدرشان كه از دست رفته است، با كلام خويش آن دو را به 

سخره مي‌گيرد و در پي تثبيت موقعيت خود است.

بررسی زبانِ شخصیت مکمل روایت )ارنواز(
ارنواز دختر دیگر جمشید است که به همراهی شهرناز به 
دربار ضحاک آورده شده است، طبق آنچه که در اساطیر 
و روایت شاهنامه می‌خوانیم این دو دختر به اجبار به دربار 
ضحاک آورده می‌شوند؛ اما در این نمایش‌نامه چنان‌که 
هنر بیضایی است، با طرحی ساختارشکنانه چنین القا 
از  برای  و  خود  خواست  به  خواهر  دو  این  که  می‌شود 
بین بردن ضحاک و نجات جوانان ایرانی از دست وی به 
دربار ضحاک آمده‌اند )همان :15(. در این راستا در این 
نمایش‌نامه ما به نوعی ارنواز را، شخصیتی مکملِ شهرناز 

می‌بینیم که او را در پیش‌بردِ داستان یاری می‌رساند.

الف( کارکرد ارجاعی در زبان ارنواز 
چنین به نظر می‌رسد که عمده‌ترین کارکرد زبانی در کلام 
ارنواز، کارکرد ارجاعی است؛ زیرا در سخنان بیان‌شده از 
که  را مشاهده می‌کنیم  بیشتر چیزهایی  ما  ارنواز  زبان 
نویسنده برای تمهید و ساختن فضای داستان آن‌ها را از 
زبان ارنواز بیان می‌کند و به نوعی ارنواز حکم یک رابط و 
پیک را دارد و کل بخش‌های داستان ضحاک ماردوش 
بیان مي‌دارد و  به صورت خلاصه و در کلام خویش  را 
فضاهایی که نیاز به گفته شدن دارد و ضرورتی برای اجرای 
داده میشود،  ارجاع  ارنواز  نیست در کلام  بر صحنه  آن 
چنان‌چه داستانِ بر آمدن مارها بر دوشِ ضحاک را چنین 
از زبان ارنواز می‌شنویم »ارنواز: پس بشنوید تا دانید که آن 
بدکنشِ نخستین چون جادوگری بر وی پدیدار شد ... و آن 
جهان‌جوی را گفت در مزد من پدر را بکش و او را کشت 
و جای پدر را گرفت و روزی دیگر چون خورشگری بر وی 
پدیدار شد و او را چنان خورش‌های نیک آورد که ضحاک 
او را پاداش نیکو خواستی داد و او در مزد آن خویش را 
سزید که شانه‌های وی بوسید و از آن دو جای، دو مار 

برآمد که ضحاک بدان‌ها نالید و...« )همان :22و23(. 
ب( کارکرد بیان‌گرانه در زبان ارنواز

کلامِ ارنواز به‌عنوان یک شخصیتِ مکمل در صدای وجدان و 
ندای درونِ شهرناز، به‌عنوان قهرمان اثر، کارکردی بیان‌گرانه 
دارد و نویسنده پیوسته با تکمیل و افزودن کلامی بر کلامِ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            14 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


91 91 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

شکلی  به  را  قهرمان  نیات  و  آمال  ارنواز،  توسط  شهرناز 
متوجه  را  مخاطب  و  می‌کشد  تصویر  به  ساختارشکنانه 
نفسِ عمل آن دو می‌سازد »شهرناز: گفتم آه خواهرم، این 
ماردوش بر تخت پدرم پشت داده است و سرزمین زیر تیغ 
آورده و به کینه مغز جوان می‌جوید. ارنواز: گفتم فغان و 
فسوسا آن خون‌ها خورده شد تا ویران، ایران شد. شهرناز: 
گفتم دریغ و دردا. ارنواز: تا کی در نهان دو چشم خون باید 

کرد از این اندوه آه چاره‌ای « )همان : 13(. 

همسرش،  همراه  به  پورفرخان 
خورزاد و خواهرش ماهک، از ری 
به بغداد آمده است تا از ستم والی 
آن شهر به قاضي‌القضات شکايت 
کنند. وی به پيشنهاد شريف، ملک‌التجار بغداد، کتاب 
هزار افسان را از پهلوَی به عربی ترجمه مي‌کند؛ اما اعراب 
او را به پاداشِ کردۀ ارزشمندش، به بند مي‌کشند و با 
شکنجه می‌کشند. آن‌ها کتاب را به رنگ فرهنگ عربی 
از  که  غنايمی  در شمار  آن،  نام  تغيير  با  و  درمي‌‌آورند 
عجمان به دست آوردهاند، راهی خزانۀ خليفه می‌کنند. 
خواهر و همسر پورفرخان پيش از اينکه به تسخير اعراب 
درآيند، خود را مي‌کشند )بیضایی، 1385الف: 77-39(. 
در این اپیزود خورزاد، شخصیت اصلی و قهرمان اول روایت 
است. پورفرخان را باید قهرمان دوم روایت بنامیم، ماهک و 

عجمی شخصیت‌های مکمل هستند و شریف، ملک‌التجار 
بغداد ضدقهرمان و نیز شخصیت شرورِ نمایش‌نامه هستند.

بررسی زبان خورزاد
- غلبۀ کارکرد بیان‌گرانه و خطابی به‌طور همزمان، در زبانِ 

خورزاد
خورزاد در جایگاه زنی آگاه، معترض و روشنفکر، ضمن 
بیانِ دنیای درون خود، رو به مخاطب دارد تا بتواند او را در 
گفته‌های خود سهیم کند و از این راه بر قدرتِ تأثیر خود 
بر او بیفزاید. توضیح این‌که خورزاد ضمن سخن گفتن از 
دردهای خود، به نمایندگی از یک قوم )مردم ری= ایران( 
یا به نمایندگی از یک فرهنگ کهن که مجبور به پذیرفتن 
سلطۀ اعراب است، سخن می‌گوید؛ از این رو دغدغه‌های 
ذهنی او تقریباً هیچ‌گاه شخصی نیست؛ صدای یک قوم 
را انعکاس می‌دهد که بر اساسِ کارکرد خطابی زبان او، 
متوجه اربابان قدرت است و در آغاز چنین انتظار می‌­
رود که همراه شدن این دو کارکردِ زبانی، گفتار این زن 
را چنان تقویت کند که بتواند بر اعراب، تأثیر بگذارد؛ اما 
سلطۀ اعراب چنان استوار و عمیق است که این زن را در 
اوج قدرت زبانی، در کام می‌کشد و نابود می‌کند. خورزاد 
در اغلب گفتوگوهای خود، خودش را تفسیر می‌کند و به 
مخاطب بازمی‌شناساند. غم مردم، غم آثار و مفاخر ملی، 
غم کتاب و علم و ادب و قلم، غم نویسنده و فرایند دشوار 

خلاصۀاپيزود 
دوم نمایش‌نامۀ

 شب هزار و یکم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            15 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


92 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

نگارش و غم غرور ملی که در پای جاهلان به خاک افتاده، 
در خودبیان‌گری‌های او جایگاهی اساسی دارد. خورزاد در 
اغلب گفت‌وگوهای خود، خودش را تفسیر می‌کند و به 
مخاطب بازمی‌شناساند. غیر از پورفرخان، عمدۀ شناخت 
خواننده از رخدادها، حوادث، کنش‌ها و مبانی فکری جاری 
در متن، با توجه به گفته‌های خورزاد فراهم می‌آید؛ برای 
نمونه می‌توان از تفسیرهای او دربارۀ کتاب هزار افسان 
سخن گفت که مخاطب را با ماهیت این کتاب و نیز آرای 
مختلف دربارۀ آن آشنا می‌کند )همان: 45(. برای نمونه، 
او کنش اهریمنی کشتن پورفرخان و سپس شستن کتاب 
او را چنین تفسیر می‌کند: »خورزاد ]کتاب را برمی‌دارد:[ 
دیدی که قصه‌گو را می‌کشند تا قصه را گران بفروشند؟...« 
)همان:72(. باید یادآور شد با توجه به سیرِ رخدادهای 
تفسیر خورزاد  این  از مجرای  تنها  نمایش‌نامه، خواننده 
است که به چرایی مرگ پورفرخان و نیز دلیل دشمنی 
سهمگین اعراب با او، پی می‌برد و گفتار او در این موارد، 
نظرات و برداشتهای نویسنده است که بر زبان این کاراکتر 
جاری شده است و خورزاد در این میان، نقش انتقال‌دهندۀ 

برداشت‌ها و دیگرگونه‌خوانی‌های بیضایی را بازی می‌کند.

کارکرد شعری در زبان خورزاد
الف( شاعرانگی گفتار، قصارگویی و استفاده از آرایه‌های 

ادبی

گاه خورزاد با اجزای بی‌جان طبیعت به زبانی شاعرانه 
و  شروه  به  او  گفتار  حالت،  این  در  می‌گوید؛  سخن 
سوگ‌سرودهایی می‌ماند که خورزاد می‌کوشد در قالب 
آن با کسی )مرده یا زنده، جاندار یا بی‌جان( درددل و با 
بیانی شکوه‌آمیز، از بدسلوکی روزگار گلایه کند: »آه ای 
نِی؛ تو بی‌بها! حاشیه‌نشینی بیش نبودی بر ساحل فرات؛ 
چون اینهمه که بر بام می‌خشکند و می‌سوزند. هرکس 
از تو همان ساخت که خود بود. چرا نیزۀ دست آن شدی 
در ستم، بر قلم این؟« )همان:71(. و نیز از سجع در کلامِ 
خویش بهره می‌گیرد »تو چرا نگفتی در این کتاب چه 
و  است  بلاهت  و  است  و سفاهت  است  وقاحت  میزان 
سخن از اهل قباحت است هان؟« )همان :58(. بسیاری 

از جملات خورزاد را باید جملۀ قصار به‌شمار آورد. 
ب( عربی‌دانی خورزاد

هرچند زبان خورزاد تحت تأثیرِ سبک تاریخی و آرکائیک 
آثار  زبان  ویژگی‌های  از  این خود  است که  روایت  زبان 
نمایشی بیضایی است؛ چرا که »زبان کهن )آرکائیک( به 
علت ویژگی، خصیصه‌ها و مؤلفه‌های متعدد آثار بیضایی را 
غنا و تعمق کلامی بخشیده است« )محمودی بختیاری، 
1388: 15( اما خورزاد در گفتوگو با شریف بغداد، به عربی 
یا زبانی سرشار از واژه‌های عربی سخن می‌گوید. دلیل 
سخن گفتن او به زبان عربی، رعایت احترام شریف است 
که شدیداً مخاطب را وامی‌دارد به عربی سخن بگوید » 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            16 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


93 93 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

نعم یا ملک‌التجار! هذاالاصل« )همان: 41( او با اینکه گفتار 
خود را به عربی آغاز می‌کند، پس از خالی شدن صحنه 
از حضور شریف، به پارسیِ سَره سخن می‌گویدکه یکی 
از مؤلفه‌های سبکی زبان بیضایی به‌شمارمی‌رود و در این 
روایت، خورزاد به نیابت از فرهنگ و هویت ملی ایرانی، 

بدان زبان سخن می‌گوید.  

بررسی زبان شریف، ملک‌التجار بغداد )ضدقهرمان(
شریف ملک‌التجار بغداد است و آغازگر کلام در اپیزود دوم 
شب هزارویکم. وی شخصیتی است که ما از راه کلام او 
با دیگر ضدقهرمان این نمایش‌نامه؛ یعنی خلیفۀ بغداد نیز 
آشنا می‌شویم و شریف در حقیقت، نمایندۀ خلیفه است. 
حضور این شخصیت در این داستان بسیار کوتاه است و در 
همین حضور کوتاه، تنها از طریق سخنانش متوجه چند 

نکته می‌شویم.

1. کارکرد خطابی در زبان شریف
 الف( تحقیر عجم از راه زبان:

شریف برای آزارِ بیشتر خورزاد و ماهک، جابه‌جای کلامِ 
خویش، عجم را به کفر متهم می‌سازد و به نوعی عرب 
بودن خویش را می‌ستاید و بر آن است تا خویشتن و قوم 
عرب را در جایگاه بالاتری قرار دهد و در این راه، از دین 
مایه می‌گذارد. »شریف: هاه بله در ازمنه سالفه، احقر به 

شخص خود بعض ایام در اغلبی از کفرآباد عجم بوده‌ام 
الجمله بلدۀ ری و مضافات« )همان:47(.

ب( برتری دادن زبان عربی بر زبان فارسی 
شریف برای بیان برتری‌های زبان عربی در قیاس با زبان 
فارسی، پیوسته در کلام خویش به ترجمۀ اسامی و عبارات 
گفته شده توسط خورزاد و ماهک دست می‌زند و حتی نام 
آن‌ها را به عربی ترجمه می‌کند تا بدین‌وسیله ثابت کند 
که زبان عربی بر فارسی برتری دارد و گاه ناگزیر می‌شود 
واژه‌ای معادل بسازد و بدین‌شکل نویسنده با اغراق در این 
کارِ شریف، حس نفرت مخاطب را بیش از پیش تحریک 
پورفرخان. شریف:  از  است  پیامی  این  »ماهک  می‌کند. 
)تذکر می‌دهد(که به ترجمۀ اسمش ابن میمون کردند. 
ماهک )گیج( پسر مزدک دبیر. شریف: که ابن جرجیس 
الکاتب ترجمه شد. ماهک: به همسر دلبندم خورزاد. شریف: 
بنت‌الشمس بخوانید. ماهک: و خواهر تنی‌ام ماهک، شریف: 

به هلا القمر تصحیح کنید...« )همان:41 و42(.

2. بررسی زبان پور فرخان قهرمان دوم روایت 
از آن‌جاکه بیضایی به‌دلیل احترام بسیار به زنان در آثار 
خویش، نقش اصلی را به زنِ نقش اول نمایش‌نامه و حتی 
از آن بالاتر، به جنس زن یا روح زنانه داده است پورفرخان 
از  را  پورفرخان  است.  قلمداد شده  روایت  دوم  قهرمان 
منظری دیگر، می‌توان خودِ نویسنده فرض کرد که راوی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            17 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


94 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

نیروی تأثیرگذار زنان برای به‌سازی دنیا است؛ همچنین 
داستان کتاب هزار افسان و سرگذشت آن، با این شخصیت 
در پیوندی عمیق و ناگسستنی است. به هر ترتیب، این 
شخصیت نه به اندازۀ خورزاد مهم است که بتوان آن را 
قهرمان روایت نامید و نه به اندازۀ ماهک در روایت بی‌تأثیر 
است که بشود آن را نقش مکمل به‌شمار آورد؛ بنا بر این 
توضیحات، پورفرخان را قهرمان دوم به حساب آورده‌ایم؛ 

شخصیتی بینابین نقش مکمل و قهرمان اصلی.

3. کارکردِ بیان‌گرانه در زبان پورفرخان
تفسیرهای  پورفرخان،  بیان‌گرانه  زبانِ  نشانه‌های  از 
به  است.  ضحاک  داستان  و  شهرزاد  از  او  پی‌درپی 
جرأت می‌توان ادعا کرد نویسنده در پس این کاراکتر 
پنهان شده و اطلاعات اسطوره‌شناسی و تاریخی خود 
را به طریقی که خاص خود اوست، به خواننده منتقل 
گاه  پورفرخان  دیالوگ‌های  خاطر،  همین  به  می‌کند. 
به‌دلیل حجم بالای اطلاعات ارائه شده، حالتی تعلیمی 
بازخوانی‌های  و  اسطوره‌شکنانه  نگاه  می‌گیرد؛  خود  به 
خاص بیضایی را دقیقاً می‌توان در تفسیرهای پورفرخان 
از رخدادها و شخصیت‌های اسطوره‌ای مشاهده کرد؛ در 
این میان، گاه دیالوگ‌های او به اصطلاح اهل فن، »از 
صفحه بیرون می‌زند« یا به تعبیری ملموس‌تر، بزرگ‌تر از 
دهان اوست؛ برای نمونه، او زیر شکنجه، به تقسیم‌بندی 

و جداکردن عهد حماسه از دوران تعقل بشری می‌پردازد 
که طرح چنین مبحثی به نسبت زمان رخ دادن داستان 
به‌شمار  متأخرتر  رویکردی  اسطوره‌شناسی  در  روایت، 
می‌رود و یا تفسیرهای بسیار دقیق و موشکافانه‌ای که 
از سیر تاریخی و اسطوره‌ای شهرزاد قصه‌گو و داستان 
ضحاک ماردوش می‌کند، بیان‌گرِ زبان تِفسیرگر اوست 
)همان:67(. او افزون بر هنر نویسندگی، بسیار زبان‌آور 
است و توانایی بالایی در بازی با زبان دارد. نمونه‌ای از 
در  عربی  افعال  از صرف  استفاده خلاقانه  مهارت،  این 
موقعیت نمایشی است؛ جایی که با طنز و دقت، افعال را 
با شخصیت‌ها تطبیق می‌دهد: »به خدا که هتّاکی چون 
تو محتسب، نه لازم؛ که به تحقیق، متعدی هستی...« 

)همان: 65(.

نمايش‌نامه  اين  سوم  اپيزودِ 
داستان  از  ديگر  خوانشي 
ضحاک است که در آن، تقابل 
به  مرد،  جهل  و  زن  آگاهی 

تصوير کشيده شده است. اين بخش در واقع بيانيه‌اي عليه 
جهل، خرافه و سركوب زنان است و نشان مي‌دهد دانايي 
مي‌تواند ابزار رهايي باشد. بيضايي در اين قسمت با زباني 
شاعرانه و پر از كنايه، نقش زن را به‌عنوان راوي و آفرينندۀ 
تاريخ بازتعريف ميك‌ند. روشنک، قهرمان اين روایت، زنی 

خلاصۀاپيزود 
سوم نمایش‌نامۀ
 شب هزار و یکم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            18 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


95 95 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

باسواد و درس‌خوانده است که در برابر جهل و بی‌سوادی 
شوهرش، ميرخان، می‌ايستد. ميرخان درگذشته، مجری 
بستن مکتب‌خانۀ مادر روشنک ـ زنی باسواد و معلم ـ بوده 
است. مادر روشنک خود را در اعتراض به بستن مکتب‌خانه، 
با ميرخان  بعد، روشنک  به آتش کشيده است. سال‌ها 
ازدواج می‌کند؛ زيرا معتقد است بايد مردی را تغيير داد 
که سرمشق ديگران است. او در محيطی که سواد برای زن، 
ننگ است و عقلای جامعه خواندنِ هزار و يک شب را باعث 
مرگ زنان می‌دانند، آن کتاب را دور از چشم ميرخان، 
می‌خواند و سپس به شوهرش وانمود می‌کند که به علت 
اين کار، در حال احتضار است و به زودی خواهد مرد. در 
جريان پرسش و پاسخ‌های روشنک و ميرخان، استدلال­

‌های منطقی و عقل‌پسند او، پوچی انديشه‌های ميرخان را 
آشکار می‌کند. سرانجام روشنک به زندگی معلمی خود 
اولين شاگردش، همان ميرخان  بازمي‌گردد؛ درحالی‌که 
این  در  )بیضایی، 1385الف: 107-79(.  است  علم‌گريز 
اپیزود روشنک قهرمان اصلی روایت است که در رویاروی 
او میرخان قرار دارد كه در تقابل با روشنك و به‌طوركلي 
عنصر زن، ضد قهرمان محسوب مي‌شود، اما شخصیت 
شرور نیست؛ زیرا در سیر روایت مشاهده می‌کنیم که از 
بدی به سمت نیکی حرکت می‌کند و گویی روشنک در 
هیئت شهرزاد قصه‌گو رخ می‌نماید و با قصه‌های خویش 

میرخان را متحول می‌سازد.

بررسی كاركردهاي زباني روشنک )قهرمان(
- کارکرد خطابی و بیان‌گرانه در زبان روشنک

روشنک داستانِ خودسوزی مادر را در قالب داستان زمینه، 
برای رخسان بازمی‌گوید. او ضمن این بازگویی، داستان را 
چنان تفسیر می‌کند که خود می‌خواهد: »روحش شاد! 
معلم من بود. با همۀ جوانی مکتب را چنان راه می‌برد 
که ملاهای مکتب‌دار چشم دیدنش را نداشتند. یک زن 
مکتب باز کند روبه‌روی مکتبشان و دختربچه‌ها سر از پا 
نشناسند؟« )همان:84(، و اين‌گونه كاركرد بيان‌گرانه در 
كلامش نمود ميي‌ابد. از سوي ديگر حاضرجوابی روشنک 
نشانۀ حضورذهن و سرعت انتقال این زن در پاسخ‌های 
مناسب به مخاطب است »... میرخان: مرگ دیر یا زود زنی 
راست که دفتر شهرزاد ورق بزند!/ روشنک: و شاید هم این 
مرگ، آرزوی عقلاست برای زن دانا!« )همان: 104(، و يا در 
جاي ديگر: »رخسان: ]ادای مرگ را درآوردن[ کار سختی 
نیست؟/ روشنک: نه سخت‌تر از خود مردن« )همان:82(؛ 
»رخسان: قسم به خطی که به من یاد دادهای، دیگر شبیه 
خودت نیستی!/ روشنک: همیشه می‌خواستم شبیه خودم 
باشم!« )همان:86(؛ »میرخان: قصه‌هایی هم هست دربارۀ 
زنان بدکاره!/ روشنک: که نتیجۀ مردان بدکارند! ...« )همان: 
105( و... . بیان گفتار پایانی از زبان روشنک، هم ترکیب 
شخصیت او با شهرزاد را به نمایش می‌گذارد و هم با توجه 
این زن در  پایان‌بندی روایت، اهمیت نقش  به اهمیت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            19 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


96 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

نمایش‌نامه، تقویت می‌شود. روشنک با خودبیان‌گری‌های 
پی‌درپی و هم‌زمان مخاطب قراردادن شنونده، از دردهای 
بر  او  کارِ  این  او سخن می‌گوید؛  رودرروی  درونی خود 
قدرت زبان نقاد و معترض و نیز بر توان اقناعی او برای 
تأثیرگذاری هرچه بیشتر بر مخاطب می‌افزاید. روشنک 
با  اغلب  و  مستقیم  را  خود  گفت‌وگوی  طرف  پیوسته 
عباراتی مهرآمیز، مخاطب قرار می‌دهد و توجه او را به 
شکلی خوشایند و بدون سوگیری منفی، به گفتار خود 
جلب می‌کند و شنونده را به شکلی مسالمت‌آمیز و نرم، با 

خود همراه می‌سازد )همان : 107(.
-کارکرد شعری در زبان روشنک

الف( قصارگویی و شاعرانگی
بسیاری از جملات روشنک از نوع جملات قصار است؛ 
این جملات نشانۀ خرد روشنک به‌شمارمی‌رود: »خرد تا 
به زنان برسد نامش مکر می‌شود- نه؟ و مکر تا به مردان 
این  نام عقل می‌گیرد!« )همان:105(. »روشنک:  برسد 
رؤیای توست که خیال می‌کنی مردان چنان عاشقند که 
با مرگ ما قالب تهی می‌کنند. رخسان: یعنی عاشق تو 
نیست؟ روشنک: همان‌قدر که عاشق پرندۀ در قفسش« 
)همان :81(. سبک زبان شخصیت‌های این اپیزود، رو به 
آرکائیسم دارد که همان زبان دورۀ قاجار است. با این‌حال، 
تراش‌خوردگی، وزن و ایجاز گفتار حکیمانۀ روشنک که 
بسیاری از گفته‌های این زن را به جملات قصار تبدیل 

کرده، با شخصیت معلمی او متناسب؛ اما با دوره تاریخی و 
فکری و فرهنگی او بی‌تناسب است؛ می‌توان دیالوگ‌های 
دیالوگ‌نویسی  نمونه‌های درخشان  از جمله  را  زن  این 
بیضایی به‌شمار آورد که حضور بیضایی با قاطعیت تمام، 
پشت آِن‌ها پیداست و به نوعي وراي اين قهرمان، بيان 

ايده ميك‌ند.

ب( طعنه در کلام روشنک
بسامد طعنه در زبان روشنک بالاست و او گاه اعتراض خود 
را به شکلی غیرمستقیم، به گوش میرخان می‌رساند؛ برای 
نمونه، او که از بازی کردن نقش منشی‌گری و حسابداری 
برای میرخان خسته است، در بازی مرگ خود به او چنین 
طعنه می‌زند: »روشنک: می‌بخشی شوهر که منشی و 
حسابدار تو بی‌اجازه‌ات می‌میرند و آن‌هم با هم و یک‌جا!/ 
میرخان: به درک که مردند؛ تو زنده بمان!« )همان:92(. 
یا در پاسخ به محبت میرخان که می‌گوید برای سلامتی 
همسر محبوبش هر روز سک‌های به گدا می‌داده و اینک 
حاضر است هزار سکه خرج زنده نگه‌داشتن او کند، چنین 
طعنه می‌زند: »روشنک: شرمنده‌ام برای همۀ پول‌هایی که 
به گدا دادی؛ ولی رفتنم دست خودم نیست. در عوض به 
تو قول می‌دهم زودتر از آن بمیرم که صد سکه خرج کنی!/ 
میرخان: من گفتم هزار!« )همان:92(؛ یا: »روشنک: ولی 
می‌دانم که به یادت می‌مانم؛ هر شبی که در حساب‌هایت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            20 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


97 97 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

دربمانی! هر شبی که چوب‌خط‌هایت را غلط بشماری و 
دفتر اموالت را سر و ته بگیری!/ میرخان: آه به زخمم نمک 

مپاش!« )همان:93(.
به‌کارگیری ساختار  راه  از  روشنک  نمایش خردمندی  ج( 

دیالکتیک در دیالوگ
ساختاری  میرخان،  با  خود  گفت‌وگوی  در  روشنک 
را  او  و   )106-95 )همان:  می‌گیرد  به‌کار  دیالکتیک 
اندک‌اندک و مرحله به مرحله با پوچی گفتار خود آشنا 
می‌سازد. روال و ترتیب منطقی و همبستۀگفتار روشنک 
به گونه‌ای است که میرخان به‌تدریج ضعف‌های خود را 
می‌شناسد، با ارزش علم و ادب و سواد آشنا می‌شود و 
به التماس از روشنک می‌خواهد سواد و کتاب خواندن به 
او بیاموزد. توان برآمدن از عهدۀ طراحی چنین گفتاری، 
نمود خرد و دانش این زن است و با معلمی و کتاب‌خوانی 

او پیوند دارد.

بررسی زبانِ میرخان)ضدقهرمان(
- کارکرد سخن‌گشایانه و شعری در زبان میرخان:

میرخان  روایت،  قهرمانِ  ضد  شخصیتِ  اپیزود  این  در 
همسر روشنک است، مردی که با سواد و کتاب خواندن 
زن به شدت مخالف است و کسی است که روزی با بستن 
در مکتب‌خانۀ مادرِ روشنک، سبب مرگ او شده است و 
همین امر باعث گردیده تا روشنک، تمام همتش را برای 

تغییر و دگرگونی این مرد به‌کار گیرد. با این که از فضای 
داستان، برداشتمان از میرخان مردی متحجر است، اما 
کلام و زبان میرخان در برخی از بخش‌های روایت  شاعرانه 
است و ما با سیمای مردی با صلابت و مبادی آداب روبه‌رو 
می‌شویم و نیز کلامی تفسیرگر را از وی مشاهده می‌کنیم 
که در پی متقاعد کردن روشنک در جهت پذیرفتن عقاید 
چانه‌زدن  اهل  سرنوشت  که  افسوس  »میرخان:  اوست. 
نیست. نه تخفیفی نه تأخیری –نه تهدید و تطمیع! چرا 
او مرده است و تو زنده. میرخان: آه خود را منع می‌کنم 
و خود بیش از تو در آتشم! لعنت به تو که از رنج من 
خوشحالی« )همان:88(. او با توصيف فضاي زندگي‌اش 
از طريق كلام، مخاطب را با موقعيت و كنشِ حاصل از 
آن روبه‌رو مي‌سازد. »میرخان: چه پتیارگی! نه-چه بایدم 
گفت که این‌ها هیچ‌یک زبان دل من نیست به دردی 
که می‌کشم. نمی‌گویی از این خانه که بی او خالیست؟ و 
نگاه عواطفم که بی چشم‌انداز؟ من همسرم را می‌خواهم 
)همان:94(. او تمام عشق و علاقه به روشنك را با كلامي 
روشن بيان مي‌دارد »میرخان: به خدا بعد از تو زن را بر 
خود حرام می‌کنم! می‌بندم چشم شور و زبان بدخواه! 
آبادی بدون تو طعنه می‌زند به ویرانی و ویرانی قلبی است 
در سینۀ من !« )همان:95( و در پايان به عجز خويش در 
برابر قلم و دانش اعتراف ميك‌ند؛ به شكلي شعرگونه و 
اثرگذار صحنۀ پاياني نمايش‌نامه را شكوه‌مندانه توصيف 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            21 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


98 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

ميك‌ند. »میرخان: شمشیر وا کنم چون پیروزی تو بی 
شمشیر است! فردا غبارروبی مکتب‌خانه می‌کنیم؛ و تو 
آموزگار خوبی هستی شهرزاد که بی سرزنش می‌آموزی. 
خدم و حشم را بگو ولوله کنند! شادی را به خانه راه دهید 

که مرگ از این در گریخت« )همان: 107(.

پرسش‌های  به  تا  آنیم  بر  اکنون 
و  دهیم  درخـور  پاسـخی  مقالـه 
بنگریم که از چه كاركردهاي زباني 
در اين نمايش‌نامه بيشتر استفاده شده است؟ آیا زبان هر 
یک از کاراکترها با شخصیت، نقش، جایگاه، فضا و میزان 
تأثیر آنان در روند شکل‌گیری داستان متناسب بوده است 
یا نه؟ تا چه میزان حضور نویسنده در بیان ایده و دیدگاه 
خاص وی از پشت زبان کاراکتر قهرمان آشکار است؟ و 
تا چه اندازه زبان به کار گرفته شده طبیعی و متناسب 
کارکردهای  میان  از  است؟  داستان  قهرمان  جایگاه  با 
چندگانه زبانی؛ کارکرد خطابی، بیان‌گرانه، سخن‌گشایانه 
و نیز کارکرد شعری در اپیزودهای سه‌گانۀ شب هزارویکم 
نمود بیشتری دارد و کارکردهای زبانی یادشده به نویسنده 
یاری رسانده است تا به بیان و پردازش شخصیت‌های اثر 
)قهرمان، شخصیت مکمل و ضدقهرمان( بپردازد.  بیضایی 
اپیزود اول از نمایش‌نامۀ شب هزارویکم را از دنیای اسطوره 
و افسانه برگرفته، با بهره‌گیری از ژانری تلفیقی )آمیزه‌ای 

ژانر  با  افسانه‌ای(  )اسطوره‌ای-  تاریخی  ژانر حماسی-  از 
اجتماعی- خانوادگی( مسائل کلان متعلق به جامعۀ امروز 
از جمله مباحث عمدۀ مکتب فمنیسم را به عالم افسانه و 
اسطوره برده و کوشیده روایت ضحاک و شهرزاد هزار و یک 
شب را از منظری نو و با به‌کارگیری شیوه‌های خاص زبانی، 
بازآفرینی کند. شخصیت‌های پرداختۀ بيضايي با این ژانر و 
مکتب فکری تناسبی کامل دارد و بسیاری از ویژگی‌های 
رقم  ژانر،  این  در  نقش‌آفرینی  به‌دلیل  آنان  شخصیتی 
خورده است؛ بیضایی با به‌کارگیری تکنیک‌های متفاوت 
شخصیت‌پردازی، از راه زبان، شخصیت‌هایی چندبعدی و 
نمادین خلق کرده که این نگاه نمادین او، بیش از هرچیز از 
نگاه خاص این نویسنده به زن )در جایگاه تجسم الهۀ مادر( 

سرچشمه گرفته است.
نیز  و  اول  اپیزود  در  نقش‌آفرین  و  قهرمان  شخصیت 
به  تن  در هر خوانش  )ارنواز(  اثر  این  شخصیت مکمل 
تأویل‌های گوناگون می‌دهند و زبان، گفتار، دیالوگ‌ها و 
گفت‌وگوهای آن‌ها کاملاً با موقعیت‌شان منطبق و متناسب 
است. از سوی دیگر زبان و گفتار ضدقهرمان در این اپیزود 
نیز کاملاً با بافت تاریخی و اسطوره‌ای داستان همخوانی 
دارد و کلامش هم اندازه و درخور جایگاه اجتماعی اوست.   
بیضایی درونمایۀ اپیزود دوم نمایش‌نامۀ شب هزارویکم 
از فضا،  بهره‌گیری  با  را  افسان(  )سرگذشت کتاب هزار 
درام  یک  عناصر خاص  دیگر  و  زبان  شخصیت‌پردازی، 

نتیجه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            22 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


99 99 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

تاریخی پرورانده است؛ ضمن آن‌که نگاه ناسیونالیستی و 
فمنیستی و نیز گرایش او به مسائل سیاسی و اجتماعی، او 

را واداشته تعابیر متفاوتی از این رخداد، ارائه دهد. 
هرچند خورزاد، در جایگاه قهرمان روایت توانسته این بار را به 
خوبی بر دوش بکشد، گاه حضورِ بیضایی پشت این کاراکتر 
و بیان ایده‌کردنش از زبان او، کاملاً مشخص است؛ از این رو 
تناسب سطح آگاهی او با دورۀ تاریخی‌اش به هم می‌خورد 
و خواننده نمی‌تواند این خارق‌العاده بودن ایده‌‌آل‌گرایانۀ 
شخصیت او را بپذیرد؛ به‌ویژه آن‌که سپیدنمایی اغراق‌آمیز 
این زن یا سیاه‌نمایی شدید کاراکترهای نقش مقابل او 
)جامعۀ مردان عرب( تا اندازه‌ای غلیظ است که خواننده از 
آن بوی نوعی کینه‌جویی جنسیتی، آمیخته با خون‌خواهی 
قومی و نژادی را حس مي‌کند. از سوی دیگر پورفرخان 
همین  درگیر  زبانش  نیز،  اپیزود  این  مِکمل  شخصیت 
اغراق و بزرگ‌نمایی می‌گردد و به نوعی بیضایی از پشتِ 
کلام پورفرخان بیان ایده می‌کند؛ نگاه اسطوره‌شکنانه و 
بازخوانی‌های خاص بیضایی را دقیقاً می‌توان در تفسرهای 
پورفرخان از رخدادها و شخصیت‌های اسطوره‌ای مشاهده 

کرد.
اپیزود سوم شب هزارویکم، یک کمدی اجتماعی- خانوادگی 
است که نویسنده در آن، کوشیده همان الگوی یکی بودن 
اسطورۀ ضحاک افسانۀ شهرزاد قصه‌گو را در قالبی تازه ارائه 
دهد؛ این پدیده به خلق کاراکترهایی چندبعدی انجامیده 

که ابعاد شخصیتی آنان با چهره‌های یادشده پیوند می‌یابد. 
در این قالبِ تازه، جنبۀ منفی و ضحاکی وجود کاراکتر مرد 
روایت، جهل و بی‌سوادی او و جنبۀ خداگونگی کاراکتر 
زن، خرد، سواد و دانش اوست که در زبان و گفتار این دو 
کاراکتر به خوبی نمایان می‌شود و در پیکار این دو نیرو، به 

شکلی آرمانی، غلبه با آگاهی و هوش زنانه است. 

.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            23 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html


100 دوره دوم؛ ‌شماره 12؛ بهـار 1404پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

منابع

احمدزاده، علیرضا )1391(. فرهنگ واژگان تئاتری، تهران: افراز.
باقری، الهام )1383(. تقابل اسطوره و تاریخ در آثار بیضایی، تهران: جهان اندیشه. 

بیضایی، بهرام )1385الف(. شب هزار و یکم، تهران: انتشارات روشنگران و مطالعات زنان.
بول، جورج )1382(. کاربردشناسی زبان، ترجمۀ محمد عموزاده و منوچهر توانگر، ج 2، تهران: سمت.

ناتل خانلری، پرویز )1345(. وزن شعر فارسی، تهران: بنیاد فرهنگ ایران. 
داوسن، س. و )1377(. درام، ترجمۀ فیروزه مهاجر، تهران: مرکز.

ديباج، اميرحسين و معافي غفاري، اميرحسين )1400(. »مطالعه عناصر توالي و انتقال اطلاعات در ساختار روايي آثار حميد امجد و 
محمد يعقوبي از ديدگاه مانفرد فيستر«، فصل‌نامه رهپويه‌هاي هنرهاي نمايشي، 1، )2(، صص 106-89
سخنور، جلال )1376(. »ساختارزدايی در ادبیات«، پژوهش‌نامة علوم انسانی، ش 79، صص101- 113

سیگر، لیندا )1388(. خلق شخصیت )راهنمای شکل‌یابی شخصیت در سینما، مجموعۀ تلویزیونی، رمان، داستان کوتاه(، ترجمۀ 
مسعود مدنی، تهران: رهروان پویش.

شهبازی، کاظم و کیان‌افراز، اعظم )1387(. تئاتر ایران در گذر زمان، ج2، تهران: افراز.
طلايي، مولود، نصر اصفهاني، محمدرضا و ديگران )1395(. »رابطۀ گونه روايي و شتاب منفيِ داستاني با كاركردهاي زبان غنايي 

مطالعه موردي منظومه خورشيد و مهپاره«، نشريه ادب و زبان دانشگاه كرمان، سال 19 )39(، صص 137-109.
فیستر، مانفرد )1387(. نظریه و تحلیل درام، ترجمۀ مهدی نصرالله‌زاده، تهران: مینوی خرد.

کارد، اورسون اسکات )1387(. شخصیت‌پردازی و زاویۀ دید در داستان، ترجمۀ پریسا خسروی، تهران: رسش.
كاستانيو، پل )1387(. راهبردهاي نمايش‌نامه‌نويسي جديد، ترجمۀ مهدي نصرالله‌زاده، تهران: سمت.

کالر، جاناتان)۱۳۹۰(. در جست‌وجوی نشانه‌ها، ترجمۀ لیلا صادقی و تینا امرالهی، تهران: نشر علم.
محمودی بختیاری، بهروز )1388(. »رویکردی به زبان نمایشی بهرام بیضایی«، پایان نامه.

مستوفی، بابک )1382(. »اسطوره، تراژدی و داستان امروز؛ گفت‌وگو با بهرام بيضايی دربارۀ تئاتر شب هزار و يکم«، نشريۀ ياس نو، 
.7/27

میلر، جرالد )1368(. ارتباط کلامی )تحلیل معانی بیان (، ترجمۀ علی ذکاوتی قراگوزلو، تهران: سروش.
ویینی، میشل )1377(.  تئاتر و مسائل اساسی آن، ترجمۀ سهیلا فتاح، تهران: سمت.

 Pfister, M. (1991). The Theory and Analysis of Drama (J. Halliday, Trans.). Cambridge University
 Press.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            24 / 24

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-189-en.html
http://www.tcpdf.org

