
مطالعۀ ارتباطات شهری در فرایند انتقال روایت‌ها: 
مروری بر اماکن‌‌ عمومی شهر تهران

زهرا اجاق، دانشیار، گروه ارتباطات و علم و فناوری، پژوهشکدۀ مطالعات فرهنگی و ارتباطات، پژوهشگاه 
علوم انسانی و مطالعات فرهنگی

 z.ojagh@ihcs.ac.ir

مسئلۀ مورد توجه این مقاله نقص کارکرد ارتباطی شهر از منظر انتقال روایت‌‌ها و تبدیل حوزۀ عمومی به نامکانی فاقد روایت 
است. شهرها ذاتاً مکان‌ها و محصولات ارتباطی هستند و فضاهای ملاقات را برای تعامل و/ یا مشاهده فراهم می‌کنند. این مقاله 
پس از مروری گذرا بر تاریخ شکل‌گیری شهرها و معانی غالب آن‌ها، توضیح می‌دهد که روایت‌‌های حاضر در حوزۀ عمومی هر 
شهر، واقعیت آن شهر را مشخص می‌کند. نحوۀ برخورد با روایت‌‌ها می‌تواند حوزۀ عمومی را به نامکانی فاقد خاطره و روایت 
و محلی برای گذر تبدیل کند. مکان، فضایی است که می‌تواند اشغال شود. نامکان با فضاهایی مطابقت دارد که کارکردشان بیان 
مسیرهای بالقوه به سوی یک مقصد معین است. حوزۀ عمومی، مکان ساخت و شکل‌گیری تخیل‌‌ها، خاطرات و روایت‌هایی از 
فضاست که در تجارب فردی و جمعی ریشه دارند و محل جان‌گیری روایات شهری است. تکثر یا عدم تکثر روایات در حوزۀ 
عمومی، نمایشی بر رواداری یا عدم رواداری شهر است و مسیر حرکت شهر به سمت توسعه را تعیین می‌‌کند. حوزۀ عمومی در 
حرکت از نامکان به مکان باید به جای یک صدا، پژواک چندین صدا باشد تا حس اجتماع را که اصل مهم شهر است ایجاد کند 
و معنای شهر را انتقال دهد. این پژوهش با استفاده از روش پدیدارشناسی توصیفی، تحولات فیزیکی دهۀ اخیر در تهران مبتنی 
بر ساخت مکان‌های تجاری بزرگ و تغییرات میادین )میدان امام حسین( و خیابان‌‌ها، نشان می‌دهد که سیستم روایی شهرها 
اقتدارطلب شده و به نفع گفتمان خاصی گرد هم آمده‌اند. مغلوب شدن سایر روایت‌ها به نفع یک روایت موجب ناپایداری فضای 
شهر و عدم توسعه می‌شود. حال آنکه تعدد روایی به پایداری معنایی و زیستی شهر می‌انجامد. این مطالعه، غلبۀ ناسازۀ روایی 

مذهب ـ مصرف بر حوزۀ عمومی تهران را شناسایی می‌‌کند.

واژگان کلیدی
ارتباطات شهری- روایت- حوزۀ عمومی- مکان و نامکان- پدیدارشناسی توصیفی.

تاريخ دريافت مقاله: 1403/6/19
تاريخ پذيرش مقاله: 1403/8/26

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             1 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


86 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

ارتباطات و رسانه‌‌ها نقش مهمی در 
دارند.  شهرها  بقای  و  شکل‌‌گیری 
کنش‌‌های  و  اجتماع  محل  شهر 
جمعی است و موجب هویت‌مندی کنشگران، فضا و مکان 
می‌‌شود. مطالعۀ ارتباطات شهری با این مفهوم آغاز می‌شود 
که شهرها ذاتاً مکان‌ها و محصولاتی ارتباطی هستند و 
فضاهای ملاقات را برای تعامل و/یا مشاهده فراهم می‌کنند 
باشد و  قابل‌خواندن  باید  لذا شهر   .(Drucker,2022:1)

طراحی شهر باید به‌گونه‌ای باشد که تعاملات و ارتباطات 
شهر و تعاملات و ارتباطات در شهر را تسهیل کند. از 
این رو، نحوۀ طراحی شهر بر آگاهی اجتماعی و فرهنگ 
مردم اثر دارد و شهرها صرفاً مکانی برای زیست بیولوژیک 
آدم‌‌ها نیستند. حوزۀ عمومی جایی برای تبلور ارتباطات ‌‌در 
شهرهاست. شکل و شیوۀ معماری مکان‌‌های حوزۀ عمومی 
مانند میادین و پارک‌‌ها می‌‌تواند ارتباطات شهروندان را 
به گشودگی یا فروبستگی بکشاند. این کارکرد ارتباطی 
شهر موجب حفظ و نگهداشت روایت‌‌های پیشین، ظهور 
روایت‌‌های جدید و گفت‌وگوی بین روایت‌‌ها می‌‌شود. اما 
امروزه، روایت‌‌های مشهور و نامشهور در شهرها مغشوش 
شده و این مسئله می‌‌تواند موجب کاهش حس تعلق افراد 
به محله‌‌های شهری‌ای شود که در آن زندگی می‌‌کنند. به 
عبارت دیگر، کاسته شدن یا قطع کارکرد ارتباطی به معنی 
انتقال روایتِ شهرها، موجب برجسته شدن »زیستگاه« به 

جای »محل زندگی« می‌‌شود. 
از  یک  هیچ  در  است.  جدید  خود  نوبۀ  به  مسئله  این 
فرهنگ‌های بزرگ باستانی، شهرها را صرفاً زیستگاه‌هایی 
به شمار نمی‌آورده‌اند که به حکم تصادف در جایی ساخته 
شده باشند. بلکه جایگاه و شکل شهرها را با ساختار جهان 
در ارتباط می‌‌دانسته‌اند. شهر را به واقعیتی بیرون از کرۀ 
خاکی، به آسمان یا جهان زیرین مرتبط می‌دانسته‌اند. مثلًا 
شهر بابل متشکل از صور فلکی بود. شهر زمینی هم که غالباً 
پرستشگاه در مرکز آن جای دارد، گرته‌ای است از الگوی 
الهی که به فرمان خدایان ساخته شده. در قرون وسطی 
رویکرد خصمانه‌ای به شهر بود و شهرهای »طراحی‌نشده« 
و »خودرو« با کوچه‌های پیچ‌در‌پیچ و باریک نماد زندگی 
انداموار و رشد ارگانیک آن دوره هستند و شهر را همچون 
مکان وسوسه‌های نفسانی، سرگرمی‌های تباه و آزمندی‌ها 
نشان می‌‌دهند. اما در دورۀ رنسانس، شهر هم در مقام 
واقعیت اجتماعی و هم در مقام محیط زیستی ساختۀ دست 
انسان، نقش مهمی در پرورش فرهنگ ایفا می‌‌کند. در قرن 
15 شهر واقعی از آرمانشهر فاصله می‌گیرد و آرمانشهر 
فاصلۀ جغرافیایی با شهر مردم می‌یابد. در دورۀ روشنگری 
برای شهر ارزش زیادی قایل بودند. شهر »طراحی‌شده« بود 
و با داشتن آزادی و تحرک اجتماعی، سلسله‌مراتب را در 
هم می‌شکست. و باید با ذهنیت انسان‌های رهایی‌یافته از 

بند سنت سازگار می بودند )واینر، 1385(. 

مقدمه و بیان مسئله 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             2 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


87 87 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

ملاحظه می‌شود که تا دورۀ نوین، ارتباطات معنوی بر فرم 
و محتوای شهرها غالب است. اما در این دوره، تغییری 
فلسفی، یعنی انسان‌گرایی رخ می‌‌دهد و تمرکز مفهومی 
در شهر بر »حس اجتماع« متمرکز می‌شود. در این نگاه، 
شهر برای انسان و مدیون سنت انسان‌گرایی است. در قرن 
21 رسانه‌ها نقشی اساسی در طراحی شهرها یافته‌‌اند. 
وابسته‌اند.  رسانه‌‌ای  پیوندهای  به  اجتماعات  و  گروه‌ها 
انگیزه و تمایل شهری، انگیزه به سمت اجتماع و ارتباطات 
اجتماعی است؛ انگیزه‌‌ای برای با هم بودن و پذیرش این 
باور وجود دارد که هر چقدر هم با هم متفاوت باشیم، 
چیزی به ما وحدت می‌بخشد. درواقع، در این دوره فضا 
به مکان افزوده شده است. فناوری‌های ارتباطی رابطۀ بین 
شهر و فرد را تغییر داده‌‌اند. علاوه‌بر ارتباطات رو ‌در ‌روی 
سنتی، محیط ارتباط شهری شامل رسانه‌های منطقه‌ای و 
محلی، مطبوعات قومی، رسانه‌های جهانی و فناوری‌های 
رسانه‌ای که امنیت را از طریق نظارت تأمین می‌کنند، 
مانند تلویزیون مداربسته دوربین‌های نظارتی، میکروفون 

و حتی وب‌کم شده است. 
به عبارت دیگر، در دورۀ معاصر رابطۀ انسان و شهر با 
میانجی‌گری رسانه‌ها رخ می‌دهد. شهر پر از رسانه شده 
اما رسانه هم پر از شهر است: تصاویر شهر در نشریات و 
فرهنگ عامه آغشته در شهر، موسیقی، فیلم، تلویزیون 
و تبلیغات فراوان دیده می‌‌شود و سیاست‌گذاران را به 

چالش می‌کشد تا به دنبال یافتن راه‌هایی برای حفظ، 
فناوری‌ها  آخرین  ادغام  با  بهبود شهرها  و  به‌روزرسانی 
باشند. مثلاً بسیاری از کشورها، مبتنی بر فناوری‌های 
رسانه‌ای ابتکارات جدیدی برای ایمن کردن خیابان‌های 

شهری و به‌‌روزرسانی مراکز شهر ارائه می‌دهند.
ولی در عین حال فناوری‌های اطلاعاتی یکی از مواردی 
هستند که وضعیت اجتماع در شهر را متزلزل کرده‌اند. 
فناوری جدید بر روی لایه‌های انباشته‌شده از نوآوری‌های 
قبلی ساخته شده است. هر دوره از تغییرات فناوری و 
می‌کند.  ایجاد  جدیدی  مفروضات  و  انتظارات  نوآوری 
محققان ارتباطات از این دوره‌های مختلف به‌عنوان نسل 
رسانه‌ای  زیرساخت‌های  و  شهرها  می‌کنند.  یاد  رسانه 
آن‌ها با لایه‌بندی یک دورۀ رسانه‌ای بر روی عصر دیگر 
ساخته می‌شوند. خود شهرها ساختار چندلایه‌ای دارند و 
در هر لایه می‌توان داستان‌ها و خاطرات شهروندان قبل 
را یافت؛ در عین حال افراد، شهرها را با کثرت و تجربۀ 
جمعی این خاطرات تجربه می‌کنند. رسانه‌ها در شکل 
دادن و ساخت این خاطرات و ساختار دادن به حافظۀ 
جمعی و حتی حذف یا گسترش آن به نسل‌های مختلف 
شهر نقش مهمی دارند. رسانه‌‌ها موجب بقا و مرئی شدن 
این لایه‌‌ها می‌‌شوند. رسانه‌ها این کار را با روایت کردن 
شهر انجام می‌‌دهند و بین روایت و تصویری که از شهر 

می‌سازند رابطه‌ای وجود دارد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             3 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


88 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

تغییر  را  قبلی  رسانه‌های  نسل  رسانه،  نسل جدید  هر 
شکل می‌دهد و گاهی اوقات محو می‌کند. ممکن است 
شکل و عملکرد شهر بادوام و جاودانه به نظر برسد، اما با 
ظهور فناوری‌های جدید به‌طور فزاینده‌ای شکل، عملکرد 
و تأثیر شهر تغییر می‌کند. اکنون بسیاری از شهرهایی 
نوری  فیبر  کابل‌های  مانند  نوین  فناوری‌‌های  فاقد  که 
هستند، کهنه، منسوخ و باستانی محسوب می‌‌شوند. ولی 
شهرهایی که این امکانات را دارند و به جوامع دیجیتالی 
تبدیل شده‌‌اند، ابزاری برای نجات تلقی می‌‌شوند، چون 
می‌توانند در شرایط نوین قابلیت‌های جدیدی به شهرها 
ببخشند. »پویایی‌های جدید، مفصل‌بندی تعیین هویت 
و تطبیق اجتماعی ـ فضایی را به یک مذاکرۀ مستمر 
داستانِ رابطه داشتن با و تعلقِ به هویت‌‌های متفاوت در 
 Jensen,( »مقیاس‌ها و زمان‌های مختلف تبدیل می‌کند

.)2005:3-4

اما با همۀ این تغییرات، کارکرد اساسی یک شهر همچنان 
حس  حفظ  کنونی  جامعۀ  است. چالش  موضوع  اصل 
اجتماع بدون ایجاد جمعیت‌های منزوی یا پراکنده‌تری 
است که به این اشکال جدید رسانه برای ارتباط متکی 
هستند. فقدان حس اجتماع، به‌دلیل ناپیدایی روایت‌‌ها و 
نبود ارتباطات همدلانه موجب اختلال در کارکرد ارتباطی 
شهر می‌‌شود و حوزۀ عمومی را به نامکانی فاقد روایت و 

مانع توسعه تبدیل می‌‌کند. 

یک  به‌صورت  شهرها  رشد 
روند تاریخی از قرن 19 و با 
مهاجرت روستاییان به شهرها 
جمعیت  قسمت  شد.  آغاز 

در دپارتمان موضوعات اجتماعی اقتصادی سازمان ملل 
پیش‌بینی کرده که تا سال 2050، ‌6400میلیون نفر در 
شهرها زندگی خواهند کرد. از 2008 به بعد بیش از نیمی 
از انسان‌ها درحال زندگی در شهرها هستند و این یعنی 
شکل کرۀ زمین تغییر کرده و خود دلالت بر هژمونی شهر 

 .(Costa& Amaral,2020:104 ) دارد
احساس  حفظ  یعنی  شهر،  اصلی  کارکرد  به  توجه  با 
شهروندان  همۀ  که  کافی  ارتباطات  ضرورت  اجتماع، 
بتوانند به کمال در شهر زندگی و آن را تجربه کنند، 
نیازهای  و  شهروندان  به  شهروندان  رشد  دارد.  وجود 
حوزۀ  است.  مربوط  خودشان  دورۀ  فرهنگی  اجتماعی 
را  واقعیت آن‌ها و ویژگی شهروندان  عمومی هر شهر، 
مشخص می‌کند، یعنی چیزی که می‌تواند به‌عنوان یک 
عنصر هویت‌بخش، شهر را از سایر جاها متمایز کند. لذا 
شهرها باید توسط پیوندهای نزدیک، ارتباطات و افزایش 
دسترسی حوزۀ عمومی، خود را توانمند و مقتدر سازند. 
امروزه  به آن هویت می‌بخشد.  حوزۀ عمومی هر شهر 
حضور رسانه‌‌ها، مفهوم فضایی غالب‌تری به حوزۀ عمومی 

مکان ـ محور افزوده است.

مکان‌ها و حوزۀ عمومی: 
جان‌بخشی به روایات 
شهری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             4 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


89 89 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

مارک اوژ در1994 فضا و مکان را متمایز می‌‌سازد. اولی 
تعریف انتزاعی‌تر و بنابراین جامع‌تری دارد: فضا مفهوم 
گسترش/فاصله بین دو نقطه است. مکان انسان‌شناختی 
است، هویت می‌آفریند، با فرهنگ واقع در مکان و زمان 
مرتبط است و ترکیبی از اهداف و روابطی را که افراد 
با آن‌ها به اهدافشان می‌رسند، آشکار می‌سازد. رویکرد 
را پیش‌فرض  تعدد فضاها   )Augé, 1994: 78-80( اوژ 
می‌گیرد و مکان‌ها و نامکان‌‌ها1 را که به‌عنوان فضاهای 
معاصر، گردش، ارتباطات و مصرف می‌شوند، از هم متمایز 
می‌سازد. طبق نظر اوژ سازماندهی و شکل‌‌گیری مکان‌ها 
به اعمال جمعی و فردی مربوط‌اند. به نظر او »فضای 
انسان‌شناختی هم برای کسانی که در آن زندگی می‌کنند 
یک اصل معنادار است و هم برای کسانی که آن را مشاهده 
می‌کنند یک اصل قابل‌درک است« )Ibid: 80(. نامکان‌ها 
نمادینه نمی‌شوند و هویتی منحصر‌به‌فرد و غیر‌رابطه‌ای 
ایجاد می‌کنند و از رابطۀ عاطفی خالی هستند و بنابراین 
به‌عنوان فضاهای گذر شناخته می‌شوند. در مفهوم سنتی، 
مکان، فضایی است که می‌‌تواند اشغال شود. نامکان با 
فضاهایی مطابقت دارد که کارکردشان بیان مسیرهای 

.)Ibid:101( بالقوه به سوی یک مقصد معین است
به نظر می‌رسد که وجه ممیزۀ مکان از نامکان در شهر، 
و  ارتباطات  نتیجۀ  در  آن  به  اختصاص‌داده‌شده  هویت 

1.Non-places

معانی مذاکره‌شده در آن است. در شهر، شبکه‌‌ای از معانی 
شکل می‌‌گیرد و این شبکه‌ها توسط سوژه‌هایی ترسیم 
شده‌اند که در حال ترسیم ذهنیت خود بوده‌اند. روش 
ارتباط شهروندان با شهر بر شبکۀ معانی اثرگذار است. 
درواقع، روشی که هر شهروند با شهر مرتبط می‌‌شود، 
متفاوت است و گفتمانی از شهر ارائه می‌‌دهد که در آن 
»من« و »دیگری« حضور دارند. »معانی فضاهای شهری 
تا حدی نمایانگر ساخته‌های ذهنی افراد هستند؛ یعنی 
مکان‌ها در افراد مختلف معانی متفاوتی ایجاد می‌کنند 
و تحت تأثیر تفاوت‌های اجتماعی، فرهنگی و جنسیتی 
قرار دارند« )صرامی و وحیدطاری، 1399(. به این ترتیب 
می‌‌توان، »شهر را به‌عنوان پرتره‌ای از نقشه‌های ذهنی و 
نمادین تعبیر کرد که بسته به حضور افراد و روابط بین 
آن‌ها، شیوه‌های متفاوتی از تصاحب/ تخصیص یک فضا را 

 .(Costa& Amaral,2020:109 ) »منعکس می‌کند
حوزۀ عمومی، جایی است که افراد آنجا گرد هم می‌‌آیند. با 
هم حرف می‌‌زنند و به ایده‌‌های مشترک می‌‌رسند. همچنین 
مکانی است که انسان‌‌ها بدانجا می‌‌آیند تا فقط بنشینند و 
پیرامون خود، شهر را نظاره کنند. تغییرات را بفهمند و ارزیابی 
کنند و برای خود نظر یا ایده‌‌ای بسازند. در حوزۀ عمومی، 
شهر به واقعی‌‌ترین شکل ممکن، خود را برای شهروند آشکار 
می‌‌سازد. احساسات ترس، امنیت، شادی، غم، امید یا دریغ، 
احساسات دوگانه‌ای هستند که شهر از طریق حواس آن‌ها را 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             5 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


90 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

به شهروندان دائمی یا موقت خود عرضه می‌‌کند و مفهوم و 
تعریفی که از خود عیان می‌‌سازد، شهروند موقت را به دائمی 

و خاطره‌‌ای میرا را به مانا تبدیل می‌‌کند. 
و  مفاهیم  معانی،  این  درک  و  خلق  با  شهری  روایات 
خاطرات جان می‌‌گیرند. تحویل و تبدیل مفاهیم و معانی 
به روایت شهری می‌‌تواند از طریق رسانه‌‌ها و در قالب‌‌های 
مختلفی در شهر عرضه شود اما متعهد به حفظ معنا 
با  است.  گذاشته  اثر  مخاطب  بر  که  است  تجربه‌ای  و 
این حال هر راوی می‌تواند ترجمۀ خاصی را ارائه دهد. 
حضور و بروز انواع روایت‌ها در شهر یا وجود یک »روایت 
وحدت‌بخش« با توجه به ناهمگونی‌های آشکار و پنهان 
راویان، حضور یا فقدان گفت‌و‌گو یا شیوه‌های گفت‌و‌گو و 

مدارا را بازنمایی می‌‌کند. 
در شهر، حوزۀ عمومی تولید‌کننده و ناقل روایت است. 
شدن،  باز‌شناخته  دسترسی،  شدن،  دیده  برای  تلاش 
ارتباطات و مشارکت از جمله کارکردهای حوزۀ عمومی 
است. اما حوزۀ عمومی با جذب و طردهای اجتماعی، 
ویژگی، محتوا و معنای خاصی از شهر را انتقال می‌دهد. 
در حوزۀ عمومی آن‌هایی که جذب نمی‌شوند، غریبه، 
  (Vaiou, & Kalandides, اخراجی هستند یا  دیگری 
از  شهر  یا  نمی‌‌فهمند  را  روایت‌‌ها  یا  آن‌ها   .2009:18)

انتقال معنایش به آن‌ها ناتوان است. اینان یا شهر را ترک 
می‌‌کنند یا اراده می‌‌کنند آن را تغییر دهند یا با شهر قهر 

می‌‌کنند. درواقع یک غریبه خود را دچار نامکان می‌‌بیند. 
این وضعیت در ارتباط بین نسل‌‌های مختلف ساکن یک 
شهر موجب کاهش رابطه و بدفهمی یکدیگر ـ اگر نگوییم 

فروبستگی رابطه ـ می‌‌شود. 
حال آنکه دیگران، خارجی‌ها یا غریبه‌ها افرادی نیستند 
کسانی  بلکه  خورده‌‌ایم،  شکست  آن‌ها  شناخت  از  که 
هستند که اکنون به‌عنوان افرادی متفاوت از ما برساخته 
و شناخته می‌‌شوند و این رابطه آکنده از روابط قدرت و 
سلطه است. تسهیم قدرت و تلطیف سلطه یکی از راه‌‌های 
ایجاد گفت‌وگو است و موجب جریان معانی و روایت‌‌ها در 

شهر و به‌‌ویژه در حوزۀ عمومی می‌‌شود. 
در وضعیت پایدار و اولیۀ حوزۀ عمومی در شهری کوچک، 
فضا به خودی‌ها اختصاص یافته، حضور دیگری در شهر 
با تخصیص فضا به عده‌ای و منفک و مجزا کردن بقیه 
می‌شود.  شهر  در  پویایی‌هایی  و  کنش‌ها  موجب  آن  از 
دیگری با حضور بدنمند و اعمالش برای تخصیص فضا به 
خودش تلاش می‌کند. از طریق تماس با محل‌ها و مکان‌‌ها 
فرایند آشنا شدن رخ می‌دهد و مشارکت در چیزی که 
کمتر خصوصی است امکان‌پذیر می‌شود. حضور بدنمند 
دسترسی  موجب  معناسازی  و  گفت‌وگو  در  مشارکت  و 

»دیگری« به شهر می‌شود. 
حضور بدنمند اشخاص در حوزۀ عمومی موجب دیدن و 
آشنایی اشخاص با هم است. »دیدن« دیگران تا حدی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             6 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


91 91 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

تمایزات و تشابهات را آشکار می‌‌سازد و بر دسترسی آن‌ها 
به حوزۀ عمومی اثر می‌‌گذارد. یعنی حوزۀ عمومی نیز این 
ظرفیت را دارد که برای برخی مکان و برای عده‌‌ای نامکان 
افراد  برای  شهری  عمومی  فضاهای  به  دسترسی  باشد. 
مختلفی که با معیارها یعنی هنجارهای معیار شهر مطابقت 
ندارند، معنای ویژه‌‌ای به آن می‌‌بخشد. مثلاً اگر با عدم 
پویایی و عدم حضور آن‌ها همراه باشد، معنای تولید‌شده در 

شهر حول تمرکز و سلسله‌مراتب‌گرایی می‌چرخد. 
این نشان می‌‌دهد که فضای شهر نه تنها با عناصر مادی 
و جغرافیایی تولید شده، بلکه تصور/ تخیل اجتماعی و 
روش‌‌های متغیر بازنمایی فرهنگی نیز آن را ساخته است. 
»منظور از تخیل شهری2 مجموعه‌‌ای منسجم و مبتنی بر 
تاریخ از بازنمایی‌هایی است که در معماری و نقشه‌های 
خیابان‌های شهر، هنر تولید شده توسط ساکنان آن و 
تصاویر و گفتمان‌های شهر که در فیلم‌ها دیده، شنیده 
یا خوانده می‌شود، در تلویزیون، مجلات و سایر اشکال 
رسانه‌های جمعی دیده می‌‌شود. و تا جایی که شهرها 
جنسیتی  و  قومیتی  نژادی،  طبقاتی،  مرزهای  براساس 
تقسیم می‌شوند، در هر شهر معینی در هر زمان معین، 
تعدادی از تخیل‌های شهری وجود خواهند داشت که در 
کنار هم زندگی می‌کنند و برای تسلط با یکدیگر رقابت 

.(Greenberg, 2000:228) »می‌کنند

2.Urban imaginary

برای فهم حوزۀ عمومی به جای اینکه آن را مکان ـ فضای 
فیزیکی از قبل تعیین شده، ثابت و محدودشده در نظر 
آوریم باید رویه‌های تکراری و پیش‌پا‌افتاده و بدون اهمیت 
را مدنظر قرار دهیم. حوزۀ عمومی مکان ـ فضایی است که 
در آن ملاقات و تماس با دیگران اتفاق می‌افتد و انسان‌ها 
 (Vaiou & Kalandides, با جذب و طرد مواجه می‌شوند
به  وحدت‌بخشی  محل  عمومی  حوزۀ   .2009:15)

روایت‌هاست و این موضوع با حضور بدنمند افراد میسر 
و  با خلق فضای گفت‌وگو  نوین  رسانه‌‌های  لذا  می‌شود. 
اظهارنظر، عرصه‌‌ای برای حضور روایت‌‌ها هستند که بردباری 
نسبت به یکدیگر را تسهیل می‌کند. به بیان دیگر، حوزۀ 
عمومی در شهر، مکان ـ فضایی است که علاوه‌بر ذهنیات، 
بدن‌‌ها نیز در آن حضور دارند و توسعۀ آن هم به تحمل 
اذهان و هم ابدان نیازمند است و در مقایسه با حوزۀ عمومی 
مجازی که فقط نیازمند کنار آمدن اذهان با یکدیگر است، 

می‌‌تواند دشوارتر باشد. 

این پژوهش،  ماهیت روش در 
است.  توصیفی  پدیدارشناسی 
یعنی مطالعۀ متون که در اینجا 
تهران  عمومی شهر  مکان‌‌های 

هستند، برای یافتن معانی قصد‌شده در آن‌ها. برای این 
منظور، پژوهش به ساختار تجربه توجه می‌‌کند و مبتنی 

روش تحقیق: 
پدیدارشناسی توصیفی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             7 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


92 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

مطالعه  مورد  موضوع  به  که  می‌‌شود  انجام  اصولی  بر 
را  پدیدارشناسی  پژوهش،  این  در  پس  می‌‌دهد.  معنا 
معناشناسی می‌دانیم، به این معنی که »معناهایی که در 
زندگی انسان پدیدار می‌‌شوند، یک نظام معنایی را شکل 
می‌‌دهند. این نظام معنایی با اضافه نمودن وجود به زمان 
و مکان به دست می‌‌آید و شناسایی این نظام معنایی 
سیگارودی  )امامی  می‌شود«  حاصل  راه  همین  از  نیز 
این  در  استفاده  مورد  رویکرد   .)3 همکاران، 1391:  و 
مقاله، هوسرلی3 است و به فهم پدیده توجه دارد. یکی از 
مهم‌ترین ویژگی‌های روش کار در این روش »در پرانتز 
گذاشتن« است. در پرانتز گذاشتن جهان بیرونی با معلق 
گذاشتن پیشداوری‌ها )همان(. این روش با تعریفی که 
»مفهوم  است.  نیز هماهنگ  دارد  ارتباطات  از  هوسرل 
ارتباط در نظر هوسرل برگرفته از مقولۀ اساسی‌تر همدلی 

.(Pantev, 2020: 3) »است
روش مورد استفاده در این پژوهش، مشاهده است. »در 
شرح  بر  باید  یافته‌ها  گزارش  پدیدارشناسی،  مطالعات 
جزئیات پدیده‌ها متمرکز شود، قبل از پرداختن به تفسیر 
توصیف« (Qutoshi , 2018: 220(. در این کار، پژوهشگر 
در آغاز باید معلوم کند که چه مبنایی را زیربنای استخراج 

مفاهیم یا معانی قرار داده است. 
برای این منظور، پژوهشگر پس از انتخاب چند مکان که 
3. Edmund Husserl

به‌طور تاریخی کارکرد حوزۀ عمومی را ایفا کرده‌‌اند، به 
مکان از دیدگاه کاربر نهایی فکر کرده است؛ از نظر نحوۀ 
حس، درک، استفاده و ارتباط کاربر نهایی با مکان. زیرا 
بر مبنای روش تحقیق این مطالعه، شیوه‌ای که فضاهای 
شهری را می‌بینیم بر درک ما از آن فضاها اثر دارد. برای 
استخراج مفاهیم یا معانی مستتر در هر مکان، ابتدا باید 
روایت‌‌های موجود در آن‌ها فهم شوند. روایت شهری نوعی 
ترجمۀ غیرکلامی است. نکتۀ کلیدی در همۀ ترجمه‌ها، 
تعهد به حفظ معنا و تجربه‌ای است که بر خواننده تأثیر 
می‌‌گذارد. در ترجمه‌های غیرکلامی به دنبال آن هستیم 
تا تغییر یک معنا یا تجربه از یک رسانه به رسانۀ دیگر، یا 
انتقال معنای یک فضا از مکانی به مکان دیگر، یا آشکار 

شدن رویدادها از زمانی به زمانی دیگر را درک کنیم. 
در جریان جمع‌آوری داده‌‌ها به تغییری که در مکان رخ 
بر  این مطالعه  تمرکز  به  توجه  با  توجه می‌‌شود.  داده، 
روایت‌‌ها، به چرخش‌های روایی توجه داریم. در عین حال 
به فعالیت‌‌های اصلی و حضور انسان‌‌ها در این مکان‌ها 
حضورشان،  و  فعالیت  با  انسان‌‌ها  زیرا  می‌‌شود.  توجه 
با  مردم  درواقع،  می‌دهند.  تغییر  را  اجتماعی  فضاهای 
را  عمومی  مکان‌‌های  در  رخ‌داده  تغییرات  اقداماتشان 
تأیید یا رد می‌‌کنند. در صورت لزوم، آن‌ها سعی می‌‌کنند 
فضاهایی که از آن‌ها سلب شده را دوباره به خودشان 
برگردانند. این‌ها بدین منظور است که بفهمیم روایت‌‌ها 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             8 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


93 93 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

کاربرد  ضمن  اقتصادی  و  اجتماعی  نیروهای  بستر  در 
عملی، چگونه آفریده و بازآفرینی شده‌اند. علاوه‌بر این، 
پژوهشگر باید ضمن گردآوری داده‌‌ها به این دو پرسش 
نیز پاسخ دهد که آیا در مکان مورد مطالعه سنت‌های 
فرهنگی مختلف حضور دارند؟ آیا روایتی وحدت‌بخش 

قابل‌تشخیص است؟ 

و  طـراحـی  از  پـارادایـم  تغییـر 
برنامه‌ریزی از بالا به پایین، به سمت 
طراحی و برنامه‌‌ریزی گفت‌وگویی، 
موجب  استدلالی‌‌تر،  و  مشارکتی 
تصدیق و استفادۀ روزافزون از روایت‌های متنوع شهری 
محلی حین طراحی  روایت‌های  به  توجه  هم می‌‌شود. 
شهر موجب حفظ احساس تعلق است. حفظ روایت‌های 
تولید‌شده توسط شهروندان پیشین در رابطه با مکان‌ها و 
محیط‌های خاص، ارزش هویتی به آن مکان می‌‌بخشد. 
آگاهی از داستان‌های محلی در یک جامعه برای شهری 
دو  است.  مفید  پایدارتر  و  دموکراتیک‌تر  فراگیرتر، 
استراتژی گسترده برای مفید ساختن روایت‌های محلی 
است  عبارت  مکان‌‌ها  هویتی  ازرش  و  هویت  در حفظ 
محلی  روایت‌های  از  مجموعه‌هایی  گردآوری  )الف(  از: 
تا برنامه‌ریزان از آن‌ها استفاده کنند. )ب( تشویق افراد 
متأثر از یک توسعۀ خاص برای ارائۀ داوطلبانۀ دیدگاه‌ها، 

به  تجربیات، خاطرات خود در مورد یک مکان خاص. 
عبارت دیگر، از آن‌ها خواسته شود تا روایت‌های شخصی 
خود را در فرایند طراحی و برنامه‌ریزی جاری مشارکت 
دهند. این روایات می‌توانند در فضای مجازی هم طرح 
شوند. رویدادهای شهر مثلًا حذف برخی سنت‌ها و تأکید 
بر برخی آیین‌ها، مفاهیم ذهنی مخاطب را تحت تأثیر 
قرار می‌دهد و معنای دوباره‌ای به آن می‌بخشد. می‌توان 

فضا را از طریق گفت‌وگوهای جاری در آن فهمید. 
یکی از مکان‌‌ها در شهر تهران که طی بازطراحی سعی 
شده تا ضمن حفظ روایت‌‌های پیشین، روایت‌‌های معاصر 
را نیز در بر بگیرد، خیابان سی تیر است. در این خیایان 
موزه‌ها و ساختمان‌‌های قدیمی و مطابق با معماری‌‌ ایرانی 
شانه‌به‌شانۀ هم قرار دارند. طی بازطراحی آن، کف خیابان 
سنگفرش و آلاچیق‌‌های کوچکی برای فروش محصولات 
مصرفی از جمله خوراکی و نوشیدنی تعبیه شد. صندلی‌ها 
خوردن  فرصت  هم  خیابان  در  حاضر  نیمکت‌‌های  و 
و نوشیدن در محل را برای شهروندان ایجاد می‌‌کنند. 
قصه‌‌ها  و  خنده‌‌ها  عاطفی،  رفتارهای  بروز  گفت‌وگوها، 
موجب تراکم روایت‌‌های معاصر در کنار روایت‌‌های سنتی 
و باستانی در این فضا می‌‌شوند. خیابان سی تیر به‌عنوان 
حوزۀ عمومی واجد روایت می‌‌تواند عامل وحدت‌‌بخشی 
بین گروه‌‌های اجتماعی مختلف و توسعۀ اجتماعی باشد.

اما کمی آن‌‌ طرفتر، میدان امام حسین )ع( نیز طی سالیان 

چرخش روایی در 
طراحی شهری: 

مروری بر چند مکان 
در شهر تهران

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             9 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


94 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

اخیر، دچار تغییرات شدید و بازطراحی )به گفتۀ شهرداری: 
ساماندهی( شده است. فرم میدان امام حسین )ع( از حالت 
میدان شهری خارج و به پیاده‌راه آیینی ـ مذهبی تبدیل 
شده است. اما همچنان به میدان امام حسین )ع( شناخته 
می‌شود. میدان امام حسین )ع( واجد آیکون‌‌های نمادینی 
شد که در مراسم مذهبی محرم در ایران استفادۀ رایجی 
بازنمایی از تکیه یا حسینیه است. حضور بارز  دارند و 
چنین نمادهای مذهبی‌ای در این میدان، می‌‌تواند رسانۀ 
انتقال مفهوم و معنی مسلطی در نظر گرفته شود که 
انتقال‌دهندۀ تک‌روایت است. در این راستا لازم است به 
سابقۀ این میدان نیز توجه داشت. میدان امام حسین )ع( 
قدمت بیش از 80 ساله در تهران دارد و به‌عنوان میدان 
شهری محل گردهمایی شهروندان و ظهور روایت‌‌های 
مختلف بوده است. در وضعیت فعلیِ میدان امام حسین، 
روایت دیگری که در کنار روایت مذهب در میدان امام 
حسین قابل شنیدن است، روایت بازار است. مغازه‌ها و 
پاساژهایی که از گذشته در خیابان‌‌های اطراف این میدان 
وجود داشته‌‌اند، هنوز هم حضور دارند. این وضعیت تا 
این  از  روایی  ستیزه‌‌جویی  که  می‌‌شود  موجب  حدی 
مکان کاسته شود. لازم به توضیح است که در شهرهای 
ستیزه‌جو، روایت‌های مشترک یا گفتمان‌های حاصل از 
خاطرات جمعی (Bakshi, 2014:190) فقط یک مادۀ 
احساسی ویژه را می‌سازند، اما در شهرهای مصالحه‌طلب 

که گفت‌وگو محورند، طراحی طوری انجام می‌‌شود که 
حافظه‌‌های رواییِ جماعت‌های مختلف را بازتاب ‌‌دهد. اما 
فارغ از این وجه، مشاهدۀ خیابان سی تیر ماهیت شبه‌کافۀ 
این فضا را برجسته می‌‌سازد. به بیان بهتر، ابعاد نمادینی 
به شهر اضافه کرده است که علاوه‌بر ارائۀ اجناس، کالا و 
خدمات، ارزش افزودۀ بیشتری دارد و در راستای »اقتصاد 
تجربه« (Jensen, 2005:11) است. »بعد چهارم« یعنی 
»تجربه« وجود دارد. وجود موزه‌ها در این خیابان، از موزۀ 
ایران باستان تا موزۀ ملی علوم و فناوری، حاکی از تلاش 

این خیابان برای بهره‌مندی از اقتصاد تجربه است.
مورد مطالعۀ سوم، مساجد شهر تهران هستند. مشاهدۀ 
مساجد در مناطق مختلف شهر تهران از جمله محلۀ بلوار 
ابوذر و میدان انقلاب که محله‌‌های قدیمی و سنتی شهر 
تهران محسوب می‌‌شوند، نشان می‌‌دهد که طی دهۀ اخیر 
کارکرد تجاری نیز به کارکرد مذهبی مساجد افزوده شده 
است. به‌طوری که زیرزمین یا ساختمان جنبی مساجد به 
کترینگ یا صحافی و کتاب‌فروشی اشتغال دارند. ممکن 
است به نظر برسد که این درهم‌‌آمیزی موجب تکثر روایی و 
گفتمانی در این اماکن شده اما موضوع مهم در تبدیل مکان 
به نامکان، تخلیۀ مکان از احساس و عاطفه است. روایت‌های 
انسجام  ایجاد  در  ناتوانی  در صورت  ولی  مفیدند  متکثر 
روایی، هویت مکان را سلب می‌کنند. هم‌‌نشینی کسب‌و‌کار 
با مسجد که همواره محل حضور روایت‌‌های مختلف عبادی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            10 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


95 95 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

از جمله دعا، عزاداری و جشن‌های مذهبی بوده، موجب از 
هم پاشیدن انسجام روایی این محل‌ها شده است.

بالاخره، مورد چهارم پاساژهای بزرگ و مشخصاً ایرانمال 
است که در محدودۀ غرب تهران قرار دارد. این مگامال 
از  پر  تهران  شهر  ولی  نمونه‌هاست  بزرگترین  از  یکی 
چنین فروشگاه‌هایی است که در ظاهر، حکایت از به‌‌روز 
بودن کسب‌و‌کار و رونق مالی و تجارت دارند اما درواقع، 
باید آن‌ها را نماد مصرف‌گرایی شدید دانست. اما ویژگی 
خاص مگامال‌‌هایی چون ایرانمال ایجاد فضای سرگرمی، 
دورهمی و آسایش در کنار مغازه‌‌ها و فروشگاه‌‌های مختلف 
است. براساس نظر جنسن )Ibid: 5-6( با حذف فاصله بین 
فضاهای مصرف و سرگرمی، فضاهای شوخی و خودمانی4 
به  این مکان‌ها، خرید  خلق می‌‌شوند. می‌‌توان گفت در 
شوخی و خودمانی بودن تبدیل می‌شود؛ چیزی که مصرف 

را لذت‌‌بخش می‌‌کند.
طی این تغییرات، تصویر جدیدی از تهران ساخته و عرضه 
شده است که به معنی بازسازی یک معنا، هویت و روایت 
جدید است. بازسازی یک هویت جدید برای شهر تهران با 
تغییر فرهنگی5 رخ داد که مغالطه‌آمیز و کژگرایی محسوب 
می‌‌شود. در جایی شهر خودش را به‌عنوان جایی برای مذهب 
تعریف می‌کند، یعنی جایی که زندگی خوب با مذهب ایجاد 

4. Fun
5. Cultural Shift

می‌شود. اما در همان جا، مساجد از مکان‌های معنوی به 
مکان‌‌های تجاری و کسب‌و‌کار تبدیل می‌‌شوند، یا خیابانی 
به مرکز سرگرمی و شبه‌کافه تبدیل می‌‌شود یا در جاهای 
دیگری از شهر، مراکز خرید عظیمی تأسیس می‌‌شوند که 
شهروندان باید زمان زیادی برای سرگرمی و خرید در آن‌ها 
صرف کنند. در اینجا، شهر به‌عنوان مراکز مصرف بازسازی 
و  فرهنگی  تغییرات  نشان‌دهندۀ  تحول  این  است.  شده 
اجتماعی هم هست. معنی خرید و اوقات فراغت در هم 
آمیخته شده است. اوقات فراغت بیش از زمانی است که 
می‌توانید همان‌طور که دوست دارید بگذرانید، بلکه به یک 
فرهنگ بااهمیت اقتصادی عظیم تبدیل شده است. غوطه‌ور 
شدن شهروندان در این فرهنگ در ساخت هویتی شهر و 
روایت‌‌های آن اثر می‌‌گذارد. به عبارت دیگر در این مشاهدۀ 
مردم‌شناسانه از شهر تهران، که با تأکید بر وجه ارتباطاتی 
روایت‌‌ها انجام شده، تهران در حال بازسازی تصویر و هویت 

خود به‌‌عنوان شهر مذهب و مصرف بوده است. 

داستان  یک  هنری  بیان  روایت، 
است. رسانه و شهر متقابلاً همدیگر 
را روایت می‌کنند. به نظر می‌رسد 
که می‌توان به نوعی هم‌آیی روایت 

در شهر و رسانه رسید. روایات متکثر نشان‌دهندۀ تحمل 
اندک  روایات  و  است  کثرت‌گرایی  و  زیاد  بردباری  و 

نتیجه‌گیری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            11 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


96 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

نشان‌دهندۀ رواداری اندک است. تکثر روایات به دستیابی 
به توسعه و مدرنیتۀ خودی کمک می‌کند و قلت روایات، 
فضای  در  گفت‌و‌گو  گسترش  نگاه،  یک  از  برعکس. 
دیجیتال به‌عنوان دنبالۀ فضای عمومی شهری حکایت 
از غلبۀ دیدگاه نامتوازن بین دوگانه‌های محلی/ جهانی، 
دولت/ جامعه، سنت/ مدرنیه دارد. روایت رسانه از شهر 
یا روایت شهر در رسانه نشان‌دهندۀ چیرگی شکل‌گیری 
ساختمان‌‌های عظیم تجاری و غیرتجاری در مکان‌‌هایی 
خاص است. اما با توجه به کثرت ایده‌‌ها و رویکردها در 
نوین  نسل  می‌‌رسد  نظر  به  شهری،  مختلف  نسل‌های 
از نظر کالبدی نیازمند ترجیح آشتی  ایران  شهرها در 
بر قهر معرفتی با سنت‌‌هاست. سنت‌ها چیز منجمدی 
نیستند بلکه بخش مهمی از تحول هر جامعه‌اند. گسترش 
و رشد شهرنشینی در ایران نیازمند حذف یا تعالی سنت‌ها 
نیست. سنت‌ها باید پذیرفته و سازگار شوند و تغییر یابند 
پیدا  همخوانی  جدید  فکری  شیوه‌های  و  شرایط  با  تا 
مختلف،  جغرافیای  در  شهرها  دیگر،  عبارت  به  کنند. 
هویت متفاوتی دارند و این وضع، خواندن آن‌ها را دشوار 
روایت  خلق  می‌آفریند.  را  دوگانه‌ای  معانی  و  می‌‌سازد 
وحدت‌بخش در اثر داشتن تعامل خلاق با میراث‌‌های 
فکری و خاطرات تجربه‌شده، احتمالاً بتواند به انسانی‌تر، 
پایدارتر و دموکراتیک‌‌تر شدن شهر کمک کند. برای این 
منظور لازم است تا تجربه‌هایی خلق شوند که افراد را با 

مکان‌ها پیوند زنند، محیط‌هایی خلق کنند که تجربه را 
بهبود بخشند و آن‌ها را از طریق تکنولوژی پویاتر کنند.

تحولات فیزیکی دهۀ اخیر در تهران مبتنی بر ساخت 
میادین  تغییرات  و  )ایران‌مال(  بزرگ  تجاری  مکان‌‌های 
)میدان امام حسین(، مساجد و خیابان‌ها )سی تیر( نشان 
می‌دهد که سیستم روایی شهرها اقتدارطلب شده و به 
نفع گفتمان خاصی گرد هم آمده‌اند. مغلوب شدن سایر 
روایت‌ها به نفع یک روایت موجب ناپایداری فضای شهر 
می‌شود. حال آنکه تعدد روایی به پایداری معنایی و زیستی 

شهر می‌انجامد. 
و  است  بازسازی  حال  در  تهران  شهر  از  که  تصویری 
می‌‌توان آن را برند نیز نامید، گویای آن است که مکان‌ها 
و  و شخصیت هستند  تمایز  ویژگی‌های هویت،  دارای 
بنابراین می‌توان آن‌ها را برای به حداکثر رساندن برابری، 
ارزش و آگاهی مدیریت کرد. اهمیت تصویر شهر برای 
شهروند چیزی است که معانی و روایت‌‌های خاصی را به 

جغرافیای فرهنگی متصل می‌کند. 
شهر تهران مکان زندگی گروه‌های مختلف است که منابع 
مختلفی برای بازنمایی و تبلیغ تخیل و تصور خودشان 
از شهر و در راستای منافع و علایقشان دارند. اما غلبۀ 
روایتی و مفهومی بر شهر گویای رابطۀ سلسله‌مراتبی در 
شهر است. به‌‌طوری که طرفداران »ناسازه روایی مذهب ـ 
مصرف«، تصویر شهر را هم‌راستا با گفتمان مطلوب خود 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            12 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


97 97 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

طراحی و بازسازی می‌‌کنند. این تغییر فرهنگی ترکیبی از 
پسامدرنیته و پیش از مدرنیته را دارد چون ضمن ترویج 
فرهنگ سنتی، مؤلفه‌های مصرف‌گرایی را به‌شدت تبلیغ 
و  برخی سنت‌ها  حذف  مثلاً  رویدادهای شهر  می‌کند. 
تأکید بر برخی آیین‌ها، مفاهیم ذهنی مخاطب را تحت 
تأثیر قرار می‌دهد و معنای دوباره‌ای به آن می‌بخشد. با 
توجه به اینکه می‌توان فضا را از طریق گفت‌وگوهای جاری 
در آن فهمید، پیشنهاد می‌‌شود که در طراحی و ساخت 
شهر از روایت‌‌های محلی استفاده شود. همچنین پس از 
تکمیل یا ضمن نهایی شدن شهر یا بناهای آن، افراد و 
گروه‌های مختلف از جمله سیاسیون، رسانه‌ها و رمان‌‌ها 
می‌‌توانند دربارۀ آنجا حرف بزنند. این گفته‌‌ها و اظهار‌نظرها 
در درک، تفسیر و تجربۀ دیگران از آن شهر یا مکان اثرگذار 
است. مثلاً برندسازان شهری تعریف خاصی از یک شهر 
ارائه می‌‌دهند. گفتن و بازگویی روایت‌ها در فضای مجازی 
موجب تعریف و ایجاد برند خاصی برای شهر می‌‌شود. 
مکان، بروز روایات حوزه یا فضاهای عمومی است که برای 
حرکت از نامکان به مکان باید به جای یک صدا، پژواک 
چندین صدا باشد تا حس اجتماع را که اصل مهم شهر 
است ایجاد کند و معنای شهر را انتقال دهد. لازم به بیان 
است که نگاشت‌روایی6 از مکان بیش از جمع‌آوری صرف 
روایت‌های ساکنان محلی در یک زمان معین است، بلکه 

6. Narrative mapping

خاطرات محلی و جمعی یک مکان خاص را در یک بازۀ 
زمانی طولانی‌تر شامل می‌شود. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            13 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html


98 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

منابع

کیفی:  تحقیق  »روش‌شناسی  علی)1391(،  سعید،  نوری  زهرا،  رهنورد،  ناهید،  نیری  دهقان  عبدالحسین،  سیگارودی،  امامی 
پدیدارشناسی«، پرستاری و مامایی جامع‌نگر، 22 )68(: 63-56. 

صرامی، سعیده؛ وحیدطاری، احسان )1399(، »روایت‌پردازی در فضای شهری معاصر: الگوی آرشیپالگو ـ پیکرۀ مطالعاتی: بافت 
تاریخی شهر اصفهان«، پژوهشنامۀ فرهنگستان هنر، 2 ) 5(: 89-67. 

واینر، فیلیپ پی )1385(. فرهنگ تاریخ اندیشه‌ها، جلد دوم. تهران: انتشارات سعاد. 
Augé, Marc (1994), non-places – introduction to an anthropology of supermodernity, Translated 

by: John Howe, Verso, London –New York.
Bakshi, A. (2014), “Urban form and memory discourses: Spatial practices in contested cities”, 

Journal of Urban Design 19 (2): 189–210.
Costa, Maria Luisa; Amaral, Ines (2020), Communication Design and Space Narratives, In: 

Perspective on Design, eds: D.Raposo et al. Springer Series in Design and Innovation 1. Pp. 
103-113.

Drucker, Susan (2022 ), “Urban and Suburban Communication in the Digital Age”, Retrived from: 
file:///C:/Users/Rose/Desktop/urban%20communication/hofhrz_f05_drucker.pdf

Greenberg, Miriam (2000), “BRANDING CITIES, A Social History of the Urban Lifestyle 
Magazine”, URBAN AFFAIRS REVIEW, 36 (2): 228-263

Jensen, Ole B. (2005), “Branding the Contemporary City- Urban branding as Regional Growth 
Agenda?”, Regional Studies Association Conference,’Regional Growth Agendas’, Aalborg, 
28th to 31st May.

 KAVARATZIS, MIHALIS & ASHWORTH, G. J. (2005), “City Branding: An effective addertion of 
identity or a transitory marketing trick?”, Tijdschrift voor Economische en Sociale Geografie, 
96 (5): 506–514.

Pantev, Boris (2020), “Husserl’s Theory of Communication”, Theory, Culture and Society, 37 (6).
Vaiou, Dina & Kalandides, Ares (2009), “Cities of "others" : public space and everyday practices”, 

Geographica Helvetica 64 (1):11-20. 
Qutoshi, Sadruddin Bahadur (2018), “Phenomenology: A Philosophy and Method of Inquiry”, 

Journal of Education and Educational Development, 5 (1):215-222.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            14 / 14

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-172-en.html
http://www.tcpdf.org

