
اسطورۀ وای، ایزدی دووجهی
  

محمود جعفری دهقی، استاد بازنشسته فرهنگ و زبان های باستانی، دانشکده ادبیات، دانشگاه تهران
mdehaghi@ut.ac.ir

ایزد وای یکی از ایزدان کهن هند و ایرانی است که در اساطیر هر دو فرهنگ جایگاهی ویژه دارد. وای از ایزدان کهن هند 
و ایرانی اســت. در اســاطیر هند به همراه ایندره و از دئوه‌هاست اما دراســاطیر ایرانی همراه و یاور اهوره‌مزدا در آفرینش 
است. ، یشت پانزدهم اوستا، به نام »رام‌یشت«، در ستایش اوست. در این یشت، حتی اهوره‌مزدا و دیگر ایزدان برای تأمین 
خواست‌ها و نیازهای خود به درگاه وای متوسل می‌شوند. با این حال، در متون پهلوی، وای به دو بخش مجزا تقسیم شده 
است: وای نیک یا وای دیرنده خدای، که نماد خیر و پشتیبان آفرینش اهوره‌مزدا است، و وای بد یا استویهاد، که دیو مرگ 

و نماد شر است.
این پژوهش به بررسی علت این تقسیم‌بندی دوگانه می‌پردازد و برآنست که نقش و جایگاه این ایزد در اساطیر ایرانی و نیز 
تغییر و تحول آن در گذر زمان را تحلیل کند و نشان می‌دهد که وای در اوستا دارای قدرتی بی‌همتا است و نقشی دوگانه 
ایفا می‌کند: ســویی ایزدی خیرخواه اســت و از ســوی دیگر نیرویی که مرگ و ویرانی را به همراه دارد. این دوگانگی در 
ادبیات پهلوی با وضوح بیشتری بیان شده است؛ جایی که وای نیک به‌عنوان یاور نیکوکاران و وای بد به‌عنوان خدای مرگ 
و نابودی شــناخته می‌شوند. این دوگانگی در نظام فکری زرتشتی و به‌ویژه در متون عصر اشکانی و ساسانی به اوج خود 

می‌رسد و نمونه‌ای از تلاش ایرانیان برای تبیین اندیشه‌های آفرینشی و رابطه میان جهان مادی و مینوی است. 

واژگان کلیدی
وای به، وای بد، اهوره مزدا، استویهاد، تنویت.

تاريخ دريافت مقاله: 1403/5/28
تاريخ پذيرش مقاله: 1403/7/30

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                               1 / 8

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-171-en.html


14 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

در آغاز هرمزد در بالا و در روشنی 
بیکران و اهریمن در فرو‌دست، در 
می‌بردند.  سر  به  بیکران  تاریکی 
میان ایشان تهیگی )خلا( بود که وای است و آمیزش 
دو نیرو بدوست. »وای نیکو« که »وای دیرنده خدای« 
)دارای فرمانروایی طولانی( نامیده می‌شود، در آفرینش 

جهان مینوی و مادی یاور هرمزد است. 
در ادبیات جدید زردشتی، وای به دو بخش »وای نیک« 
یا »وای دیرنده خدای« و »وای بد« یا »استویهاد« تقسیم 
شده است. زیرا خویشکاری وای، تحمل هردو آفرینش 

رقیب یعنی آفرینش اهورایی و اهریمنی است. 
وای نیکو جامه‌ای زرین، سیمین، گوهرنشان و سرخ‌رنگ به 
تن دارد که جامۀ ارتشتاری است. زیرا باید از پس دشمنان و 
پتیارگان بتازد و آن‌ها را از میان ببرد و از این طریق آفرینش 
هرمزد را یاری کند و آفرینش اهریمن را از میان ببرد. از 
سوی دیگر وای نیکو به همراهی اردیبهشت و آذر، دیوانی را 
که فروباریدن باران را مانع می‌شوند از میان می‌برد. هنگامی 
که وای بد یا استویهاد جان را در تن از میان می‌برد، وای 
نیکو آن را بپذیرد و خورسندی دهد. وای نیکو بر سر چینود 
پل )پل صراط( روان پارسایان را به سلامت بگذراند و رامش 
دهد. از این روی او را رام نیز می‌نامند. اما وای بد یا استویهاد 
چون بر کسی سایه افکند تب آید و چون به او بنگرد مرگ 

فرا رسد )بهار، 1384: 40(. 

پیش از این، پژوهش‌های متعددی دربارۀ این ایزد صورت 
گرفته. »وایو«1 عنوان کتابی است که ویکاندر2 در سال 
1941 در اوپسالا منتشر کرده و به تفصیل دربارۀ این 
ایزد به بحث پرداخته است. زینر3 در دو اثر مشهور خود، 
یکی به نام زینر در دو اثر مشهور خود، طلوع و غروب 
زردشتی‌گری و زروان، بخشی را به این ایزد اختصاص 
داده است. در این آثار، زینر معتقد است که در ادبیات 
متأخر زردشتی سه نوع وای شناسایی می‌شود: نخست، 
وای به‌عنوان خدای مرگ؛ دوم، وای به، که یاور نیکوکاران 
و حامی طبقۀ ارتشتاران است؛ و سوم، وای به‌عنوان سپهر 
)Zaehner 1955, 80–91؛  است  کرانه‌مند  فضای  و 

.)Zaehner 1961, 148

هلموت هومباخ4 طی مقاله‌ای در یادنامۀ دوشن گیمن5 به 
 .)Humbach1975( مقایسۀ ایزد وای با شیوا پرداخته است
نیبرگ6 در »دین ایران باستان« و دیگر پژوهشگران ادیان 
ایران باستان هیچ‌کدام از این مقوله غافل نبوده‌اند. آنچه 
در این مقاله به آن پرداخته می‌شود و نتیجۀ این پژوهش 
به شمار می‌رود آن است که بنا بر برداشت دوگانۀ موبدان 
زردشتی عصر اشکانی و ساسانی، همان‌طور که اهوره‌مزدا، 

1. Vayu
2. Wikander1941 -
3. Robert Charles Zaehner
4. Helmut Humbach
5. Jacques Duchesne-Guillemin
6. Henrik samuel Nyberg

مقدمه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                               2 / 8

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-171-en.html


15 15 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

خدای یکتای زردشت را با داشتن دو بال رحمت )سپند 
)اوستا1377 ،یسن 45:2(  )انگره مینو(  مینو( و غضب 
تبدیل به دو مبداء خیر و شر یا همان ثنویت )اهوره‌مزدا و 
اهریمن( کردند، ایزد وای نیز که همراه و همکار اهوره‌مزدا 
در آفرینش بود، به دو قسمت وای به و وای بد تقسیم 
نمودند. با این همه نباید فراموش کرد که ایرانیان همواره 
برای تبیین اندیشۀ آفرینش طرح‌های گوناگونی داشته‌اند 

و برآیند فوق می‌تواند یکی از آن طرح‌ها باشد. 

ایزد وای به معنی »باد، جو و اتمسفر«، 
یکی از ایزدان هند و ایرانی است. این 
باد  او  زمینی  و  مادی  نماد  که  ایزد 
است در اوستایی -vayu و در ودایی 
-vāyu است. واژۀ »باد« در فارسی میانه wād و در اوستا 
-vāta از ایرانی باستان -vāta* از ریشۀ -vā(y) به معنی 
»وزیدن، دمیدن« و نام ایزد موکل باد است. باد از واژه‌های 
هند و اروپایی است و با  ventus لاتینی و wind انگلیسی و 
wint آلمانی هم‌ریشه است.7 وای که در اساطیر هند همراه 

نزدیک ایندره است، در اوستا دو چهرۀ متفاوت دارد. در 
جایی به‌عنوان نگهبان آفرینش اهوره‌مزدا و در جای دیگر 

به‌عنوان دیو ترسناک مرگ )استویهاد( ظاهر می‌شود.

Malandra,2014 7. حسن دوست600:1400 و

 

)بهار،  اوست  نام »رام‌یشت« دربارۀ  به  اوستا  یشت 15 
1384: 77؛ آموزگار، 1387: 36( و خشنودی این ایزد 
را که دیده‌بان آفریدگان است خواستار می‌شود. بنا بر 
گزارش این یشت، اهوره‌مزدا که در ایرانویج بر کرانۀ رود 
دائیتی بر تخت زرین نشسته و بر بالش زرین تکیه داده، 
در برابر برسم گسترده او را می‌ستاید و از او این کامیابی 
را درخواست می کند که او را در شکست آفرینش انگره 
مینو کامیاب کند؛ وای زبردست او را کامیاب می‌کند 
)اوستا، 1377: رام‌یشت، بند 4-2(. هوشنگ پیشدادی 
در پای کوه البرز بر تخت زرین نشسته او را می‌ستاید و از 
او می‌خواهد که او را در سرکوب دیوهای مزنی و دروندان 
کامیاب کند؛ وای زبردست او را کامیاب می‌کند )همان: 
9-7(. تهمورث زیناوند نیز بر تخت زرین و بالش زرین 
در برابر برسم گسترده او را می‌ستاید و از او می‌خواهد که 
بر همۀ دیوان و مردمان دروند، بر همۀ جادوان و پریان 
پیروز شود و اهریمن را بر پیکر اسبی درآورد و سی سال 
بر پشت او بر زمین تاخت آورد؛ وای زبردست او را کامیاب 
می‌کند )همان: 13-11(. جمشید خوب‌رمه در پای کوه 
بلندِ سراسر درخشان و زرین هُکَر، بر تخت زرین، بر بالش 
زرین و در برابر برسم گسترده او را ستود و از او خواست 
که به شهریاریش، جانوران و مردمان بی‌مرگ و آب‌ها و 
گیاهان خشک‌ناشدنی و خوراک‌ها کاستی‌ناپذیر شوند؛ 
وای زبردست او را کامیاب کرد و در شهریاری جم، نه 

بحث

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                               3 / 8

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-171-en.html


16 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

سرما بود و نه گرما، نه پیری بود و نه مرگ و نه رشک 
دیوآفریده )همان: 17-15(. اژی‌دهاک سه‌پوزه بر تخت 
زرین و بالش زرین در برابر برسم گسترده او را ستود و از 
او درخواست کرد که همۀ هفت کشور را از مردمان تهی 
کند؛ وای زبردست او را کامیاب نکرد )همان: 19-21(. 
فریدون پسر آبتین در سرزمین ورنه بر تخت زرین و بالش 
زرین در برابر برسم گسترده او را ستود و از او درخواست 
کرد که او را بر اژی‌دهاک سه‌پوزۀ سه‌کلۀ شش‌چشم... 
پیروز کند؛ وای زبردست او را کامروا کرد )همان: 25-
23(. گرشاسب دلیر در آبشار رنگ‌های مزدا آفریده، بر 
تخت زرین و بر بالش زرین و در برابر برسم گسترده او 
را ستود و از او خواست تا او را در کین‌خواهی برادرش 
کامیاب کند؛ وای زبردست او را کامروا کرد )همان: 29-
27(. هوتوسا از خاندان نوذر بر تخت زرین و بالش زرین 
و در برابر برسم گسترده او را ستود و از او خواست تا در 
خانۀ کی‌گشتاسب با احترام پذیرفته شود؛ وای زبردست 
او را کامروا کرد )همان: 37-35(. دوشیزگان شوی‌ناکرده 
بر تخت زرین، بر بالش زرین و در برابر برسم گسترده او 
را ستودند و از او درخواست کردند که شوهرانی برزمند 
و جوان بیابند که همواره با آن‌ها خوش‌رفتار باشند و از 
آن‌ها فرزندانی دانا و هوشیار و خوش‌سخن به وجود آید؛ 

وای زبردست آنان را کامروا کرد )همان: 39-41(. 
بنا بر آنچه از یشت 15 نقل شد، همۀ ایزدان و قهرمانان 

اساطیری، حتی اهوره‌مزدا، وای را می‌ستایند و از او طلب 
یاری می‌کنند )Malandra,2014(. این موضوع می‌رساند 
که مقام وای در ایزدکدۀ خدایان پیش از اهوره‌مزدا برتر 
از همۀ ایزدان بوده است. او هر دو آفرینش سپند مینو 
و انگره مینو را در دست داشته چنانکه خود می‌گوید: 
»ای زردشت اشَوَن )= پارسا(! به‌راستی اندروای نام من 
است. از آن روی ]...[ که من هر دو آفرینش – آفرینش 
سپند مینو و آفرینش انگرمینو – را می‌رانم« )رام یشت: 
بدِ  و  نیک  دوگانۀ  و  متعدد  نام‌های  پس  این  از   .)43
وای برشمرده می‌شود. او خود را »جوینده« می‌نامد و 
می‌گوید: »از آن روی جوینده نام من است که من بر هر 
دو آفرینش – آفرینش سپند مینو و آفرینش انگره مینو 
– می‌رسم« )همان: 43(. از آن روی بر همه چیره‌شونده 
نام من است که بر هر دو آفرینش سپند مینو و انگره 
مینو چیرگی می‌یابم )همان: 44(. افزون بر این، وای برای 
خود صفات دیگری نیز برمی‌شمرد، از جمله: پیش‌رونده، 
پس‌رونده، تند، دلیر، نیرومند، ستیزه‌شکن، نیزۀ سرتیز 
و پهن و آخته و برخی نام‌های دیگر که مفهوم برخی 
از آن‌ها چندان روشن نیست )همان: 48-45(. سپس از 
زردشت می‌خواهد که پیروانِ دینِ بهِ مزدیسنان، نام‌های 
او را در میدان‌های جنگ، در برابر آموزگاران دروغین، 
به هنگام اسارت در بند دشمن برخوانند و از او استمداد 
جویند )همان: 51-49(. در پایان این یشت، وای دارندۀ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                               4 / 8

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-171-en.html


17 17 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

زرین‌طوق،  زرین‌خود،  زرین‌تاج،  دلیر،  چالاک،  صفات 
و...  زرین‌کمر  زرین‌موزه،  زرین‌رزم‌افزار،  زرین‌گردونه، 
ستوده می‌شود )همان: 56-53(. نمازهای اشم وهو و یثا 

اهو وئیریو پایان بخش این یشت‌اند. 
همان‌طور که پیشتر گفته شد، در ادبیات جدید زردشتی 
وای به دو بخش وای نیک یا وای دیرنده‌خدای و وای بد 

یا استویهاد تقسیم شده است. بنا بر گزارش بندهش: 
(Ohrmazd) ā-š kirb ī wāy ī weh frāz-brēhēnīd 

ciyōn wāy abāyast. ast kē wāy ī dagrand-

xwadāy frāz-gōwēd. u-š dām pad ayārīh ī wāy ī 

dagrand-xwadāy frāz-brēhēnīd, cē ka-š dām-iz 

dād wāy-iz abzār-ē ī-š pad kār andar abāyast
تنِ وای نیک را فراز آفرید، همان‌گونه  آنگاه  »هرمزد... 
که شایستۀ وای بود. باشد که او را وای دیرنده خدای )= 
وای دارندۀ فرمانروایی درازمدت( خوانند. آنگاه، آفرینش 
را به یاری وای دیرنده خدای فراز آفرید، زیرا هنگامی که 
آفرینش را آفرید، وای نیز چون افزاری بود که او را در کار 

لازم بود.« )فرنبداد، بندهشن، فصل ۲، بند ۲(
در اینجا به نظر می‌رسد که نویسندۀ بندهش بر آن است 
که زروان را که خدای دین زروانی بوده در مقابل فرمانروایی 
اهوره‌مزدا به مقامی پایین‌تر تنزل دهد. لازم به یادآوری 
است که ظاهراً ایرانیان باستان، مانند همتایان ودایی خود، 
تصورات گوناگونی در مورد خلقت و شکل‌گیری کیهان 

پهلوی، می‌توان  متأخر  بسیار  منابع  براساس  داشته‌اند. 
طرحی را شناسایی کرد که در آن شرایط اولیه، هم فضای 
بیکران )وایو( و هم زمان بیکران )زروان( وجود داشت و 
از آن دوگانگی مکان و زمان کرانمند به‌عنوان ملزومات 
آفرینش تکامل یافتند )Malandra,2014(. پیش از این نیز 
در اوستا ارتباطی نزدیک میان فضا )وای( و زمان )زروان( 
 darəγō.xwāδata- پیش‌بینی شده است، جایی که وای
)فم. dagrand-xwadāy( با زروان مشترک است و هر دو 
زمان بیکران )-zrwan-akarana( و زمان دیرنده خدای 
)-zrwan-darəγō.xwaδāta( با هم حضور دارند. در واقع، 

اولویت کیهانی زمان به موضوع اصلی الهیات زروانی در 
دورۀ اشکانی و ساسانی تبدیل شد )نک. همانجا(. 

اما دربارۀ اینکه وای دارای دو صفت متضاد است، باید 
اهورامزدا  پیروان مزدیسنا،  بینش  یاد داشت که در  به 
از  اقتباسی  که  بود  دوقلوها8  به‌عنوان  روح  دو  خالق 
است  اولیه  دوقلوهای  هندواروپایی  کیهانی  اسطورۀ 
)Lincoln,1975(. مارتین شوارتز9 نیز نشان داده است 

از مفهوم اساسی هندوایرانی  که دوگانگی این دو روح 
اینکه  ناشی می‌شود. می‌توان فرض کرد که به محض 
وای، به‌عنوان فضای بیکران و فراتر از مقوله‌های خیر و 
شر، کرانمند شد، به دو بخش تقسیم شد. به این ترتیب، 

8. yə̄mā
9. Martin Schwartz

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                               5 / 8

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-171-en.html


18 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

او بخش خیرخواه باد )وای به( را از یک سو، و بدخواه آن 
یعنی مرگ )استویهاد( را از سوی دیگر به عهده گرفت. 
بنابراین، به نظر می‌رسد که این خدای هندی-ایرانی با 
داشتن شخصیتی دو سویه دارای جنبۀ خیرخواهانه و 
نظر  به   )Schwartz,1975) می‌شد.  تلقی  بدخواهانه 
نگارنده این ویژگی بعدها به‌وسیلۀ عارفان ایرانی به تمامی 
مکاتب خداشناسی ایرانی نیز تسری یافته چنانکه همواره 
خداوند را از یک سو رحمان و رحیم و از سوی دیگر جبار 
و منتقم می‌دانند. با این همه در ادبیات زردشتی دورۀ 
ساسانی دو صفت متضاد وای از یکدیگر جدا شده و یکی 
به ایزدی خیرخواه و دیوی سهمناک )استویهاد یا وای بد( 

تبدیل می‌شود که در مقابل ایزد رام یا وای به قرار دارد:
 Astwihād kē Way ī wattar xwānīhēd ō ŗām ī ast

Way ī weh

 )بندهشن، ۱۳۸۴، ص ۱۱۸، فصل ۵، بند ۱(
و اهریمن او را برای نابودی کیومرث و دیگر آفریدگان 

هرمزد فراز هشته: 
u-š Astwihād abāg hazār dēw ī margīh-kardārišn 

pad Gayōmart frāz hišt.
»استویهاد را با هزار دیو مرگ‌آور بر کیومرث فراز هشت« 
)بندهشن، ۱۳۸۴، ص ۱۰۶، فصل ۴، بند ۲۳؛ گزیده‌های 
را  آدمی  و جان  بند ۱۹(.  فصل ۱،  زادسپرم، ص ۲۵، 

می‌ستاند: 

Astwihād Wy ī wattar kē gyān stānēd. ciyōn 
gōwēd kū: ka dast abar mardōm mālēd būšāsp, 
ka-š sāyag abar abganēd tab, ka-š pad cašm 

wēnēd gyān be zanēd u-š marg xwānēnd.

»استویهاد وای بدتر که جان را بستاند. چنین گوید که: 
هنگامی که دست بر مردم مالد بوشاسب ]آید[؛ چون 
سایه بر کسی افکند تب؛ ]و[ چون کسی را با چشم بیند، 
جان )او را( بزند )= بستاند(، او را مرگ خوانند« )بندهشن، 
در  همچنین   .)۴۴ بند   ،۲۷ فصل   ،۲۷۵ ص   ،۱۳۸۴
دادستان مینوی خرد آمده است که پس از مرگ، »تا سه 
شبانه روز روان به بالین تن نشیند و روز چهارم بامدادان 
به همراهی سروش مقدس و وای نیک و بهرام نیرومند و 
با مخالفت استویهاد و وای بد ]...[ تا به چینود پل می‌آید 
]...[ همراه با ]...[ استویهاد که همۀ آفریدگان را می‌بلعد و 
سیری نمی‌پذیرد« (دادستان مینوی خرد، ۱۳۸۵، فصل 
۱، بندهای ۱۱۵–۱۱۷(. همچنین بنا بر همین متن، از 
وای بد )=استویهاد یا دیو مرگ( کسی را گریزی نیست 
)نک. همان، فصل 46(. در متن ائوگمدیچا، بندهای ۷۷ 
تا ۸۱، راهی که مردگان باید از آن بگذرند شرح داده شده 
است. در این متن، دیو مرگ )استویهاد( گناهکاران را 
می‌بندد و به دوزخ می‌کشد. درواقع، خویشکاری وای بد 
یا استویهاد جدا کردن جان از تن است )دادستان دینی، 

ص. ۳۲۵، فصل ۳۶، بند ۴۰(.
u-š … wattar Way wisanišn ī gyān az tan….

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                               6 / 8

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-171-en.html


19 19 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

»و وظیفۀ وای بد جداکردن جان از تن ]استنک. همانجا، 
ص. ۳۳۰، فصل ۲۹، بند ۴.( بنا بر گزارش متن پهلوی 
اندرز پوریوتکیشان »هنگامی که آدمی از پشت پدر به 
شکم مادر می‌رود، استویهاد پنهانی بندی در گردن او 
افگند و در طول زندگی نه به‌وسیلۀ مینوی خوب و نه 
به‌وسیلۀ مینوی بد نمی‌توانند آن بند را از گردن جدا 
کنند اما پس از مرگ کردار خوب مرد نیکوکار سبب 
می‌شود که آن بند از گردن او جدا شود ولی مرد بدکار را 
با او به دوزخ می‌کشند« )اندرز پوریوتکیشان، ص. ۱۵۶، 

بندهای ۳۱ و ۳۲(.

در  ریشه  وای  ایزد  که  که  دیدیم 
اساطیر هند و ایرانی دارد. در اساطیر 
از  و  ایندره  همراه  به  وای  هندی، 
ایرانی،  اساطیر  در  اما  دئوه‌هاست، 
او به عنوان همراه و یاور اهوره‌مزدا در فرآیند آفرینش 
شناخته می‌شود. در اوستا، وای مقام والایی دارد و یشت 
۱۵ به نام او اختصاص یافته است. در این یشت، اهوره‌مزدا 
تأمین  برای  اسطوره‌ای  قهرمانان  و  ایزدان  برخی  و 
خواسته‌های خود به درگاه وای نیاز می‌برند. در ادبیات 
پهلوی، ایزد وای به دو بخش وای بهِ و وای بد تقسیم 
تقسیم‌بندی  این  شد،  اشاره  که  همان‌طور  است.  شده 
ناشی از برداشت دوگانه‌ای است که موبدان زردشتی در 

دوره‌های اشکانی و ساسانی نسبت به آفرینش داشتند. 
مشابه تقسیم اهوره‌مزدا به دو بخش رحمت )سپند مینو( 
و غضب )انگره مینو( که منجر به دوگانگی خیر و شر شد، 
ایزد وای نیز به دو جزء وای بهِ و وای بد تقسیم گردید. با 
این حال، باید توجه داشت که ایرانیان همواره برای تبیین 
اندیشه‌های آفرینشی، طرح‌های مختلفی ارائه کرده‌اند و 
این تقسیم‌بندی می‌تواند یکی از نمونه‌های آن تلاش‌ها 

باشد.

نتیجه‌گیری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                               7 / 8

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-171-en.html


20 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

منابع

آموزگار، ژاله )1387( اساطیر ایران، تهران: سمت.
اوستا )کهن‌ترین سرودها و متن‌های ایرانی( )1377(، گزارش و پژوهش جلیل دوستخواه، )دو جلد(، تهران: مروارید.

بهار، مهرداد )1369( بندهش فرنبغ دادگی، تهران: توس.
بهار، مهرداد )1384(، پژوهشی در اساطیر ایران، تهران: آگاه. 

پاکزاد، فضل‌الله )1384( بندهشن، جلد 1: متن انتقادی، تهران: مرکز دایره المعارف اسلامی.
تفضلی، احمد )1385( مینوی خرد، تهران: توس.

تفضلی، احمد )1378( تاریخ ادبیات ایران پیش از اسلام، تهران: سخن.
جاماسپ آسانا، منوچهر جی )بی‌تا(، متن‌های پهلوی، با مقدمۀ بهرام گور انکلسلریا و دیباچۀ ماهیار نوابی، تهران: انتشارات بنیاد 

فرهنگ ایران. 
حسن‌دوست، محمد. )۱400( فرهنگ ریشه‌شناختی زبان فارسی. تهران: ماهریس.

Humbach, H. (1975) “Vayu, Śiva und der Spiritus Vivens im ostiranschen Synkretismus,” in J. 
Duchesne-Guillemin, ed., Monumentum H. S. Nyberg I, Tehran and Liège, pp. 402-8.

Jaafari-Dehaghi, M. (1998), Dādestān ī Dēnīg, Part I, Paris. 
Lincoln, B.,( 1975). “The Indo-European Myth of Creation,” History of Religions, 15, , pp. 121-

45.
Malandra, William W. (2014), „VĀYU,“ Encyclopædia Iranica, online edition, , available at http://

www.iranicaonline.org/articles/vayu (accessed on 17 September 2014).
Nyberg, H. S.( 1966) Die Religionen des alten Iran, Leipzig, 1938; repr., Osnabrück, p. 300.
Widengren, G., ( 1941) Die Religionen Irans, Stuttgart, 1965, pp. 8, 17.
Wikander, S., Vayu I, Uppsala.
Zaehner, R.C., (1955), Zurvan, a Zoroastrian Dilemma, Oxford, pp. 80-91.
Zaehner, R.C.,(1961) The Dawn and Twilight of Zoroastrianism, Oxford, p. 148. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                               8 / 8

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-171-en.html
http://www.tcpdf.org

