
فرهنگ تصویر جهانیِ ژانر »پیه‌‌تا« در صحنۀ نقاشی معاصر ایران
با رویکرد تراژیک نورتروپ فِرای

  
شیما فهیما، دکتری پژوهش هنر، دانشگاه تهران

Sheyma.fahima@gmail.com

پیه‌تا به‌عنوان یک موضوع مذهبی در هنر تصویر می‌شود و بر مضمون احساسات مادریِ مریم نسبت به عیسی و غم و اندوه او تمرکز 
دارد. نقطۀ اوج این ژانر هنری که سبقۀ تاریخی عمیقی دارد، مربوط به دورۀ رنسانس و مجسمۀ مرمرین میکل‌آنژ در واتیکان رم است. 
در طول تاریخ، تفسیرهای مختلفی از این پیه‌تای اصلی ارائه شده و هدف این مقاله، پی‌‌گیری تداوم این سنت تصویری و تکثیر و 
بازآفرینی مجدد آن در هنر معاصر جهان است و این ژانر، وسیله‌‌ای برای پرداختن به مسائل تراژیک کنونی در جوامع، فرض شده 
است. پرسش تحقیق بر محور چرایی و چگونگیِ ظهور پیه‌‌تا در صحنۀ نقاشی معاصر ایران قرار دارد و دیگر اینکه آیا می‌‌توان رویکرد 
نظری نورتروپ فرِای، در ژانر تراژدی ادبی را قابل تعمیم به ژانر هنری پیه‌‌تا در نظر گرفت؟ روش تحقیق، توصیفی _ تحلیلی است 
و شیوۀ گردآوری اطلاعات با ترجمه و ارجاع به مأخذ اصلیِ متنی و تصویری انجام پذیرفته است. بنا بر نتیجه، نقاشان معاصر ایرانی 
با رویکرد به این فرهنگ تصویریِ جهانی و پیوند آن با فرهنگ بومی، ژانری خلق کرده‌اند که به بازتعریف معنای پیه‌تا، در پارادایم 
هنر انقلاب و جنگ می‌پردازد. این آثار هم‌‌زمان، موضوعات تراژیک مذهبی، کربلا و معراج قهرمان شهید و مضامین اجتماعیِ سوگ 
»مادر وطن« و آســیب‌‌پذیری انسانی را نشان می‌‌دهند. نظریۀ روایت پاییز یا گونۀ ادبی تراژیک در ادبیات، نزد فرِای، در نقاشی ژانر 
پیه‌‌تا، به‌ویژه پیه‌‌تاهای معاصر ایران، قابل بازشناسی است و اشتراکاتی در روایت ایزد رستاخیز یافته و مضمون سوگواری میان آن‌‌ها 

وجود دارد. 

واژگان کلیدی
ژانر پیه‌‌تا، میکل‌آنژ، نقاشی معاصر، ژانر تراژیک، نورتروپ فرای.

تاريخ دريافت مقاله: 1403/4/27
تاريخ پذيرش مقاله: 1403/7/4

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             1 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


60 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

گونه‌‌ای از آثار هنری را می‌توان مطابق 
گستردۀ  طیف  و  اسطوره‌‌ای  اشارات 
و  ادبیات  به  ارجاع  در  که  روایی 
نماد‌‌گرایی کتاب‌‌های مقدس دارند، در ژانری مخصوص 
به خود قرار داد. در سیر ادواری تاریخ هنر، جلوۀ مادرانۀ 
زنان، به شکل‌‌های گوناگونی ظاهر شده که بارزترین آن 
شمایل‌‌های مرتبط با مریم و مسیح است. در گونه‌‌ای از 
آثار، مریم در حالتی از غم و اندوه عمیق در لحظۀ مرگ 
مسیح نشان داده شده است. این صحنه به‌منزلۀ یک ژانر 
با عنوان »پیه‌‌تا« در تاریخ هنر جهان ریشه دارد و از اوایل 
قرن چهاردهم میلادی، در هنر رنسانس]1[، رواج یافت 
و با مجسمۀ مرمرین میکل‌‌آنجلو بوئونارُتی،1 معروف به 
»میکل‌آنژ« اوج گرفت و این اثر شاخص، الگویی بنیادین 

برای پیه‌‌تاهای پس از خود ایجاد کرد.
 اصطلاح پیه‌‌تا،2 در ایتالیایی، برگرفته از “Pity” به معنی 
متأثر شدن، غمخواری، حس ترحم و افسوس است و به 
نقاشی‌‌ها و مجسمه‌‌هایی اطلاق می‌‌شود که مریم مقدس 
را در حالتی‌ ‌که بدن مسیح مرده را بر دامن خود نگه 
سنت  مانند  شخصیت‌‌ها  سایر  می‌‌دهد.  نشان  داشته، 
جان3ِ بشارت‌دهنده و مریم مجدلیه4 نیز می‌‌توانند در اثر 
ایتالیایی(،  )نام   Michelangelo Bunarroti و فرانسوی(  )نام   MICHEL-ANGE .1

)1564-1475(، پیکره‌‌ساز، نقاش، معمار و شاعر، ایتالیا.
2. pietà
3. St John
4. Mary Magdalene

Vesper� “گنجانده شوند. در آلمان این شیوه را اصطلاحا“ً 
bild” به معنی »عکس شب«، می‌‌نامیدند و در شمال اروپا 

 Chilvers, Osborne, 1988:( بود  ایتالیا  از  محبوب‌‌تر 
386(. زاده‌‌های هنری یا تکثیرهای پس از پیه‌‌تای اصلی، 

بصری جهانی  فرهنگ  در  پیوسته  روند  از یک  بخشی 
هستند که در بستر وقایع روز اجتماعی، بازتعریف می‌‌شوند 
و همچنان در انواع سبک‌‌های هنر مدرن و معاصر ادامه 
پیدا کرده‌‌اند. لذا مقالۀ حاضر ضرورتی مبنی بر شناسایی 
و تحلیل این بازتولیدها، در بروز جهش‌‌های تراژیک جنگ 
در تاریخ جوامع را مدنظر قرار داده و بر محوریت پاسخ به 
دو سؤال اصلی شکل می‌‌گیرد؛ 1- گسترۀ وسیع تکثیر‌‌های 
پیه‌‌تا در غالب یک ژانر جهانی، چگونه و در چه مقطع 
تاریخی‌ای، به روایتی تراژیک در نقاشی معاصر ایران منجر 
شده است؟ 2- آیا می‌‌توان نظریات نوینی را که نورتروپ 
فرِای5 در ژانر تراژدی ادبی ارائه می‌‌دهد، قابل‌تعمیم به 
ژانر هنری پیه‌‌تا در نظر گرفت و این مطابقت، جایگاهی از 

بینشی مشترک برای آن‌‌ها فراهم می‌‌آورد؟
 برای نیل به این منظور، ریشه‌‌های تاریخی ژانر پیه‌‌تا به 
لحاظ پیدایش فرم و شکل بصری، سرآغاز ورود به بحث 
است. سپس به بازتولیدهای معاصر جهانی پرداخته می‌شود 
و در مرحلۀ بعد، تمرکز اصلی و محور نوشتار بر جلوه‌‌های 
ظهور ژانر پیه‌‌تا در نقاشی معاصر ایران، در تفسیر محتوایی 

Northrop FRYE .5 ، )1991-1912(، فیلسوف و اسطوره‌‌شناس، کانادا. 

مقدمه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             2 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


61 61 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

و فرمیِ چهار اثر شاخص، قرار گرفته است. سرانجامِ بحث به 
پیاده‌‌سازی نظریات فرای با رویکرد تراژیک، بر بدنۀ تحقیق 
به لحاظ تطابق مضمونی می‌‌انجامد. لازم به ذکر است که در 
مقالۀ حاضر از اصطلاح »تکثیر«، به جای اصطلاح »کپی«، 
برای نشان دادن برابری معین میان پیکره‌‌های تصویریِ 
مورد مطالعه استفاده می‌‌شود، به این امید که از برخی 
انگ‌‌های تاریخی که کپی‌‌ها را غیراصل می‌دانند، اجتناب 
شود و ارزش فرهنگی آثار محفوظ بماند]2[. همچنین برای 
کشف دامنۀ تأثیرات این ژانر، از مناطق جغرافیایی و اشکال 
بیان هنری آن در جهان استفاده شده که در محدودۀ 

تحقیق حاضر، جامع نیست و نمی‌‌تواند باشد.

علمی    تولیدات  هنر،  تاریخ‌‌نگاری 
بسیاری در تفسیر و تحلیل پیه‌‌تای 
میکل‌آنژ به‌منزلۀ یک کهن‌الگوی 
تصویری در هنر غرب در بر داشته 
است و از جمله به‌‌‌روزترین کتاب‌‌ها، نوشتۀ لیزا رافانلی،6 
میکل‌آنژ  واتیکانِ  »پیه‌‌تای  عنوان  با   ،2023 سال  در 
آن  از  که  کتاب  این  است.  آن«7  از  پس  زندگی‌‌های  و 
به‌عنوان منبع اصلی مقاله بهره‌‌برداری شده، با فراتر رفتن 
از رویکردهای تاریخ هنر سنتی که به بررسی لحظۀ آغاز 

Lisa RAFANELLI .6  )معاصر(، مورخ هنر رنسانس ایتالیا، معاون دانشکدۀ 
هنرها و علوم، دانشگاه منهتن‌‌ویل )Manhattanvill(، نیویورک.

7. Michelangelo’s Vatican pietà and it’s Afterlives

خلاقیت می‌‌پردازند، مطالعه‌‌ای پویا در تغییر معنای شاهکار 
میکل‌آنژ و درک زندگی‌‌نامۀ ابژه8 در تعاملات اجتماعی، ارائه 
می‌‌دهد. رافانلی به داستان‌‌های اتفاق‌افتاده برای مجسمۀ 
میکل‌آنژ و سفر آن از واتیکان به نمایشگاه جهانی نیویورک 
)1965-1964( و حضور پیه‌‌تا در صحنۀ آمریکاییِ قرن 
بیستم می‌‌پردازد و این فصل از کتاب، مأخذ اصلی نویسندۀ 

مقالۀ حاضر است و مورد ارجاع قرار نگرفته است.
 در کتاب‌‌ها و مقالات فارسی موردی نسبتاً جامع، همچون 
کتاب رافانلی یافت نشد. لذا نوشتار حاضر در محدودیت 
یک مقالۀ علمی، سعی بر معرفی و ارائۀ دلایل گسترش 
این ژانر در صحنۀ نقاشی معاصر ایران دارد. انتخاب رویکرد 
نظریِ تراژدی در ادبیات نزد فرای، به ابعاد مضمونی و 
درک زمینه‌‌های خلق آثار نقاشیِ مورد مطالعه و نوآوری 

در تحلیل متن کمک کرده است. 

علاوه‌بر  هنری  یا  ادبی  اثر  هر 
جنبۀ داستانی، جنبۀ مضمونی 
هم دارد و نحوۀ تلقی یا تأکید 
بر  را  اصل  گاهی  تفسیر،  در 

روایت‌‌مدار بودن و گاهی بر مضمون‌‌مدار بودن قرار می‌‌دهد. 
نظر ارسطو در باب وجوه مضمون‌‌مدار، مورد تأکید فرِای 
قرار می‌‌گیرد و یکی از جنبه‌‌های آن »میتوس« یا »طرح« 

8. Object

پیشینۀ پژوهش

مبانی نظری پژوهش

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             3 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


62 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

و  تلقی می‌‌شود  اثر  اصل شکل‌دهندۀ  یا  روح  است که 
دارند.  وجود  طرح  نقش‌‌های  به‌‌صورت  اثر  در  اشخاص 
جنبۀ دیگری که ارسطو به آن می‌‌پردازد، »دایانویا«9 یا 
»اندیشه« است، که شاید »مضمون« بهترین ترجمۀ این 
واژه باشد. در نقد آثار ادبی، همچنان‌‌که فرای از تأکید 
بر روایت‌‌مدار بودن به تأکید بر مضمون‌‌مدار بودن سیر 
از »طرح«،  می‌‌کند، درمی‌یابد اصطلاح میتوس بیش 
معرف »روایت« است )فرای، 1391: 71-72(. مخاطب در 
مواجهه با اثری از ژانر پیه‌‌تا، هنگامی‌ ‌که به چگونگی روایت 
می‌‌اندیشد، دربارۀ طرح سؤال می‌‌کند ولی اگر معنای این 
روایت را مدنظر قرار دهد، این سؤال به دایانویا یا مضمون 

اثر مربوط می‌‌شود. 
در مقالۀ حاضر، از واژۀ »ژانر«10 که هم‌خانوادۀ واژۀ ژن 
است،  )آفریننده(  ژنراتور  همچنین  و  آفرینش(  )مادۀ 
استفاده شده و معادل آن واژۀ »گونه« است. گونه‌‌شناسی 
آثار ادبی و هنری به مقوله‌‌بندی نوع بیان در ابعاد کلان، 
برای شناخت سرشت اثر، اطلاق می‌‌شود و در گذشته بر 
پایۀ چند گونۀ اصلی مانند حماسه، هجو، تراژدی و کمدی 
استوار بوده است. امروزه گونه‌‌های نوینی شکل گرفته و 
مرزهای میان گونه‌‌های پیشین متزلزل شده است. فرای 
از نظریه‌‌پردازانی است که مطالعات ادبی را به‌‌روز و کامل 
کرده و چهارگانه‌‌ای در گونه‌‌شناسی خود ارائه داده است؛ بر 
9. Diyanoia
10. Genre

این مبنا، او میتوس را معادل روایت در نظر گرفته و روایت 
بهار را معادل کمدی، روایت تابستان را معادل داستان 
عاشقانه، روایت پاییز را معادل تراژدی و روایت زمستان را 
معادل طنز یا هجو قرار داده است )نامور مطلق، 1402: 

.)310-309
فرای، »ترحم«11  نزد  تراژدی  برای  لفظ  بهترین   شاید 
باشد که بازنمود حسی آن با اشک ارتباط نزدیک دارد. 
در عرصۀ ترحم، قهرمان به‌صورت آدمی عرضه می‌شود 
که بر اثر ضعف تک و تنها مانده و چنین حالتی همدلی 
ما را برمی‌‌انگیزد، چون با تجربۀ ما هم‌‌سنگ است )فرای، 
1391: 53(. فرای برای تبیین تراژدی اغلب اوقات از دو 
دگرگون  را  تراژدی  معنای  که  می‌‌کند  استفاده  فرمول 
اینکه در جملگی تراژدی‌‌ها قدرت قاهر  می‌‌سازد؛ یکی 
سرنوشت بیرونی مشهود است و سیر تراژیک با خروج از 
موازنۀ درونی اوضاع و احوال زندگی آغاز می‌‌شود. آمیزۀ 
تراژدی  به  را  صفات ممتاز قهرمانیت است که عظمت 
می‌‌دهد. قهرمان تراژیک معمولاً سرنوشتی فوق‌‌العاده و 
اغلب ملکوتی داشته است و جلال این بینشِ نخستین، 
هرگز به‌‌طور کامل از عرصۀ تراژدی محو نمی‌‌شود. با اینکه 
پایان معمول تراژدی فاجعه است، عظمت ازلی همسانی، 
یعنی بهشتی گمشده‌‌، آن‌را متوازن می‌‌سازد. نظریۀ دیگر 
تراژدی این است که سیر تراژیک باید در اصل عملی با 

11. Pathos

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             4 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


63 63 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

نقض قانون اخلاقی، خواه انسانی و خواه ملکوتی باشد و 
با این سؤال مواجه می‌‌شود که آیا رنج‌‌کشیده‌‌ای معصوم 
مانند مسیح، قهرمان تراژیک نیست؟ کوشش در جهت 
تدارک نقایض اخلاقی مهم برای چنین شخصیت‌‌هایی 
مسئولیت  تضاد  از  تراژدی  گویا  نیست،  مقنع  چندان 
اخلاقی و سرنوشت مختار و همین‌‌طور هم از تضاد خیر و 

شر، طفره می‌‌رود )همان، 253-255(.

1- ریشه‌‌های تاریخیِ »پیه‌‌تا«
یکی از متداول‌‌ترین موضوعات مذهبی دوران رنسانس، 
سوگواری و در آغوش گرفتن پیکر بی‌‌جان عیسیِ مصلوب 
است که بر روی زانوی حضرت مریم قرار گرفته. همۀ 
باکرۀ  این  روایت  خالق  مسیحیت،  هنر  در  که  آثاری 
داغدار با مضمون رحم، شفقت و متأثر شدن مادر برای 
نامیده می‌‌شوند. آنگاه که برای  فرزند هستند، »پیه‌‌تا« 
به  هنر  تاریخ  در  مسیح  و  مریم  شمایل  نسب‌‌شناسی 
گذشته برگردیم، این نوع حالت فیگور مادر و فرزند، در 

مجسمه‌‌های باقی‌مانده از ایزیس12 قابل‌بازشناسی است. 
 در اساطیر مصر، ایزیس ایزدبانوی بزرگ مادر، دختر گِب13 
و نوت14 و خواهر و همسر ازُیریس15 بود که فرزندی به ‌‌نام 

12. Isis
13. Geb
14. Nut
15. Osiris

حوروس16 ]3[ داشتند. ایزیس در سراسر مصر و فراسوی 
آن چندان آوازه یافت که صفاتی همچون، ایزدبانوی پرنده، 
ایزدبانوی جهان زیرین )که مردگان را به زندگی بازمی‌‌آورد( 
و ایزدبانوی آب‌‌های ازلی به‌‌ دست آورد و بیش از 3000 
سال قبل از روزگار مسیح پرستیده می‌شد. پس از آن 
کیش او و بسیاری از شمایل‌‌های او مستقیماً به‌گونۀ چهرۀ 
مریم باکره درآمد )Cotterell, Storm, 2005: 290(. پس 
از فتوحات اسکندر در مصر در سال 332.م، و اشغال آن به 
دست رومیان، کیش ایزیس و فرزندش حوروس در سرتاسر 
امپراطوری از جمله فرانسه، بریتانیا و آلمان گسترده شد. 
در تخیل عامه، تصویر مادرِ تغذیه‌کننده و کودکِ خدای‌وار، 
انعکاس  نوباوه  و عیسیِ  باکره  مریم  تصویر  سرانجام در 
یافت. در )شکل: 1-1(، ایزیس فرزندش حوروس را که 
از چنگ سِت،17 ایزد آشفتگی، رهانیده است در بغل دارد. 
او با »واژگان سحرآمیز« خود، نماد حفاظت و موفقیت در 
برابر دشمنان بود )داتی، 1397: 20-22(. »مسیحیان در 
بسیاری موارد، نمادها، مراسم و حتی هویت ایزدان پیش از 
عصر مسیحی را اخذ و از آنِ خود کردند. هلال ماه ایزیس 

نماد مریم باکره شد« )همان: 116(.
 یکی از قدیمی‌‌ترین آیکون‌‌های باقی‌مانده از هنر مسیحیت 
اولیه،18 مریم مقدسِ بر تخت نشسته را نشان می‌دهد که 
16. Horus
17. Seth
18. Early Chrisian Art

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             5 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


64 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

در دو طرف او دو قدیس جنگجو، تئودور19 و جورج،20 قرار 
دارند و در پشت آن‌ها، دو فرشته با شگفتی به بالا نگاه 
می‌کنند، در حالی ‌‌که دست خدا در پرتو نوری بالای سر 
مریم ظاهر می‌شود. این آیکون نمونه‌ای عالی از نقاشیِ 
انکاستیک21 است که شامل مخلوط کردن رنگدانه‌ها با موم 
ذوب شده می‌شود. این فرایند کند و دشوار بود، اما نتایج 

19. Theodore
20. Georg
21. Encaustic Painting

بسیار بادوامی به همراه داشت )Zaczek, 2018: 47(. این 
نقاشی مربوط به قرن ششم میلادی است و در کلیسایی 
در مصر کشف شده است. هالۀ طلایی دور سر مریم و 
شخصیت‌‌های مقدس، به ماه بالای سر ایزیس مانند است 
و طراحی حالت فیگور مادر و فرزند در آغوش او، انتقال 
این سنت تصویریِ پیش از میلاد مسیح را به هنر صدر 

مسیحیت نشان می‌‌دهد )شکل:2-1(.

شکل1-1: ایزیس و فرزندش حوروس، )600 ق.م(، مجسمۀ برنزی، مصر
 )داتی، 1397: 20(.

شکل1-2 باکره با دو قدیس بر تخت نشسته است، )563-597.م(، نقاشیِ 
انکاستیک، دیر سنت کاترین سینای )St Catherine›s sinai(، مصر 

.)Zaczek, 2018: 47(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             6 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


65 65 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

اولیه،  مسیحی  هنرمندان  که  موضوعاتی  مهم‌‌ترین  از   
یعنی قبل از قرن ششم میلادی، به‌طور گسترده به تصویر 
کشیدند، مصلوب شدن مسیح بود. در طول قرن‌ها، هنر 
مسیحی مجموعه‌ای وسیع و پیچیده از مضامین و تصاویر 
ایجاد کرد که در قرون وسطی22 بسیاری از آن‌‌ها مرسوم و 
الگو شده بودند. وقایع نشان‌داده‌شده، قسمت‌‌های آشنای 
کتاب مقدس بوده و فیگورهای اصلی اثر، چه از روی ظاهر 
فیزیکی و چه با ویژگی‌‌ها و اشیائی که در دست داشتند، 
فوراً قابل‌تشخیص بودند )ibid: 43(. تصاویر مذهبی که 
روی رنج‌های جسمانی مسیح تأکید دارند، در اوایل قرن 
چهاردهم یعنی دورۀ رنسانس، توسعه یافتند و نمونه‌‌‌‌هایی 
به نام “Vesperbild”، یا باکرۀ غم‌‌ها،23 به این سنت مربوط 
می‌شوند که پیه‌‌تا‌‌های اولیه یا پیش‌متن هستند. نمونه‌های 
اولیه، مریم را در حالت اندوه و احساسات شدید نشان 
می‌دهند، اما در قرن پانزدهم، طرز رفتار او بیشتر آرام 
و تفکرآمیز می‌شود )شکل:1-3(. طبیعت‌گرایی شاعرانۀ 
شخصیت مریم، به‌ویژه در این تصویر، شکل‌‌گیری سبک 

گوتیک متأخر آلمان ]4[ را نوید می‌دهد.24 
تحولات تصویر در صحنۀ مرگ مسیح و نحوۀ قرارگیری 

Middle Ages .22 ، یا سده‌‌های میانه، )500-1500 .م(، اروپا.
23. Vigin of Sorrows

https://www.metmuseum.org/art/collection/:24. نک
 search/471921 The Metropolitan Museum of Art, (2000-2024),

,Pieta German

او در دامان مادرش، دارای سیر روایتیِ تراژیک است که 
در ایتالیا تداوم پیدا می‌‌کند. سوگواری به‌عنوان یک لحظۀ 
خاص از مصائب مسیح در نزول از صلیب و فرود بر زانوان 
مریم، یک تصویر عبادی بی‌‌زمان و جاودانه است ولی در 
به‌عنوان  اوایل قرن شانزدهم،  رنسانس عالی ]5[، یعنی 
اوج می‌‌گیرد. میکل‌آنژ  نبوغ و کمال مطلق،  از  دوره‌‌ای 
آرمان‌‌های  مظهر  و  دوره  این  هنرمندان  مهم‌‌ترین  از 

انسان‌‌گرایی، نوآوری و مهارت فنی بود.
که  است  مرمرین  مجسمه‌‌ای  پیه‌‌تاها  تمام  مشهورترین 
میکل‌آنژ خالق آن است. با اینکه این گروه پیکره‌‌های پیه‌‌تا 

طلاکاری،  و  رنگ  با  چوبی  مجسمۀ  م(،   ،1440-1435( پیه‌‌تا،   :3-1 شکل 
89.9×96.5×43.2 سانتی‌‌متر، متعلق به مجموعۀ موزۀ کلاستر

 )cloisters museum(، آلمان.
)https://www.metmuseum.org/art/collection/search/471921(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             7 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


66 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

رایج بود ولی نگرانی و پرسش ذهن هنرمندان آن دوره این 
بود که چگونه سوگواری مریم مقدس بر جسد مسیح را به 
صمیمانه‌ترین شکل ممکن نشان دهند که در عین حال 
همان یاد دیرینۀ عیسیِ کودک نشسته بر زانوان مادر را 
زنده نگه دارد. یکی از پیه‌‌تاهای میکل‌آنژ، که مهم‌‌تر از سایر 
پیه‌‌تاهای اوست، پاسخ نهایی بر حل این معما بود و حتی از 
نظر تکنیکی این مسئله را که چگونه مردی کامل را بر زانوان 
بانویی ریزنقش و ناتوان قرار دهد، حل می‌‌کرد. او مسیح 
را کوچک‌‌‌اندام‌‌تر از مریم می‌‌آورد تا بتواند او را به‌آسانی بر 

چین‌و‌شکن جامۀ مریم جای دهد. شکل قرار گرفتن سر و 
همارایی اندام‌‌ها چنان ماهرانه است که در یک ترکیب‌بندی 
هرمی قرار گرفته و متناسب با قرارگیری مجسمه در محراب 
این   .)1-4 )شکل:  است  فبره«25  دلا  »مادونا  نمازخانۀ 
مجسمۀ مرمرین که در سال 99-1498 )م( ساخته شد، 
در کلیسای »سن پیترو واتیکان«26 قرار دارد و در یک کلام، 
اوج هنر رنسانس است. مریمی که میکل‌آنژ آفریده، بیشتر 
یک ایزدبانو است تا شخصیتی مذهبی و هنرمند. او در مورد 
25. Madonna Della Febbre
26. Basilica di San Pietro in Vaticano

شکل 1-4: میکل‌آنژ، پیه‌‌تا، )1498-1499.م(، سنگ مرمر،کلیسای سن پیترو، واتیکان.
)https://www.incitur.com/the-pieta-by-michelangelo-buonarroti(

شکل 1-5: میکل‌آنژ، بخشی از پیه‌‌تا، جزئیات صورت مریم باکره.
)/https://www.italianrenaissance.org/michelangelos-pieta( 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             8 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


67 67 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

اثر خود می‌‌گوید: »گریستن مادر فرزند پروردگار با گریستن 
مادران زمینی تفاوت دارد« ) وازاری، 1388، ص:799(. او 
مرمر سخت و مرده را چنان ماهرانه رام کرده که درد و اندوه 
را در آن زنده می‌‌شود. میکل‌آنژ بعدها نام خود را نیز بر نوار 

سینۀ جامۀ مریم حک می‌‌کند )شکل: 5-1(.
از میان پیه‌‌تاهای بسیار، یکی از والاترین‌‌ها را تیتسیانو 
در  خودش  مقبرۀ  برای  »تیسیَن«  به  معروف  وچِِلی،27 

TITIEN .27)نام فرانسوی( و Tiziano Vecelli )نام ایتالیایی(، )1487-1576(، 
نقاش رنسانس، ایتالیا.

ترکیب‌‌بندی  که  است  کرده  نقاشی  ونیز«28  »آکادمی 
پایۀ پیه‌‌تای میکل‌آنژ است )شکل:  بر  رازآمیزی دارد و 
6-1(. در سمت راست، تیسین به‌عنوان »هنرمند« در 
نقاشی حضور دارد و زانو زده تا بدن مسیح را )که خود 
یک اثر هنری است( لمس کند و آن‌‌ را رنگ بزند. ریش او 
بر روی بازوی مسیح افتاده و موهای آن یادآور موهای یک 

قلم‌‌موی رنگ‌‌آمیزی هستند.29

2- تکثیرهای معاصر از ژانر »پیه‌‌تا«
از  ابژه، بیش  زندگی‌‌نامۀ پیه‌‌تای میکل‌آنژ به‌عنوان یک 
نیم‌‌ هزاره را در بر می‌‌گیرد و در معرض دید مستمر بوده 
است. در طی این مدت اهمیت فرهنگی، الهیاتی و هنری 
آن تغییر کرده زیرا هر مخاطب جدیدی افق انتظار خود 
را به آن وارد می‌‌کند. همان‌‌طور که مورخ هنر، مایکل 
کامیل30 نوشته، این اثری واقعاً استثنایی است که »شرایط 
تاریخی خود را ثبت می‌‌کند، واکنش نشان می‌‌دهد و حتی 
بازتعریف می‌‌کند تا در طول قرن‌‌ها با نسل‌‌های مختلف 

.)Rafanelli, 2023: 2( »بینندگان ارتباط برقرار کند
 تداوم ژانر پیه‌‌تا در نقاشی مدرن و معاصر جهان، به‌ویژه 

28. Gallerie dell’Accademia, Venice
https://www.everypainterpaintshimself.com/article/titians_ نک:   .29
 EPPH, Arts masterpieces explaned, Titian’s Pieta  1575.pieta_c

.)(1575
Michael CAMILLE .30 ، )2002-1958(، مورخ هنر، بریتانیا.

شکل 1-6: تیسین، پیه‌‌تا، )1575.م(، نقاشی رنگ روغن روی بوم، آکادمی ونیز.
(https://www.everypainterpaintshimself.com/article/titians_pieta_c.1575)

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                             9 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


68 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

هنری که متأثر از جنگ بود، به خلق آثار برجسته‌‌ای 
منجر شد و مضمون سوگواریِ جنگ در چهرۀ مادرانی 
که داغدار فرزند بودند در قالب پیه‌‌تاهای نوین بروز پیدا 
کرد. از هنرمندان شاخص می‌‌توان به کِته کُل ویتس31 
اشاره کرد که از برجسته‌ترین نقاشان واقع‌‌گرای اجتماعی 
در نیمۀ نخست سدۀ بیستم به شمار می‌‌رود. او در توصیف 
حالت‌‌های عاطفی و فاجعه‌آمیز و نه در سبک و طرز دید، با 
اکسپرسیونیست‌‌های ]6[ آلمانی قرابت داشت. وی در محلۀ 
فقیرنشین برلین زندگی می‌‌کرد و بهترین باسمه‌‌هایش در 

Käthe KOLLWITZ  .31، )1945-1867(، چاپگر، طراح و پیکره‌‌ساز، آلمان.

مضمون‌‌های مادر و بچه، نابسامانی‌‌های اجتماعی و مبارزۀ 
تهی‌‌دستان بود. او در مجموعه آثاری با عنوان »جنگ 
دهقانان«،32 در سال 1903 )م(، چند پیه‌‌تا با تکنیک چاپ 
دستی شامل اچینگ33 و درای‌‌پوینت،34 با عنوان »زنی با 
فرزند مرده«35 خلق کرد )شکل:1-2(. در این سری از 
کارهایش، از خود و پسر کوچکش پیتر، به‌عنوان مدل 
استفاده کرده است. او در خاطراتش ذکر می‌‌کند که پیتر 
را روی بازوانش جلوی آینه گرفته و شروع به ضجه و ناله 
کرده و صحنۀ طاقت‌فرسایی بوده است، تا اینکه پیتر به او 
می‌گوید »ناله نکن مامان خیلی کار زیبایی خواهد شد«. 
سال‌‌ها بعد پیتر در جنگ جهانی اول می‌‌میرد و گویی 
هنگامی‌‌که کل ویتس در حین کار بر روی این اثر، گریه 

کرده بود، این واقعه را پیش‌‌بینی می‌‌کرده است.36
 اوضاع بحرانی اروپا، جنگ داخلی اسپانیا و اشغال فرانسه 
توسط آلمانی‌‌ها، بر موضوع و محتوای هنر پابلو پیکاسو37 
در  نمادین  و  اساطیری  عناصر  و  گذاشت  عمیق  اثری 
آثارش رخ نمود. »پردۀ گرنیکا«38 در سال 1937.م، نمونۀ 
شاخص هنر تمثیلی او در این دوره و مربوط به بمباران 

32. Peasants war
33. etching
34. drypoint
35. Woman with dead child

 Kathe Kollwitz Museum koln, Woman whit dead child :36. نک
,(1903) https://www.kollwitz.de/en/woman-with-dead-child-kn-81
Pablo PICASSO .37، )1937-1881(، نقاش، پیکره‌‌ساز، چاپگر و سفال‌‌گر، اسپانیا.
38. Guernica

شکل 2-1: کِته کُل ویتس، زنی با فرزند مرده، )1903. م(، چاپ اچینگ روی کاغذ، آلمان.
(https://www.kollwitz.de/en/woman-with-dead-child-kn-81)

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            10 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


69 69 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

شهری با همین نام در اسپانیاست )شکل: 2-2(. این اثر از 
توصیف یک رویداد واقعیِ مشخص، فراتر می‌رود و همانند 
افسانه‌‌ای تصویری تمامی چشم‌‌اندازهای دهشت را آشکار 
می‌‌نماید. از این‌‌رو می‌‌تواند از محدودۀ زمانی فراتر رود و 
به قلمرو خاطرۀ بشری وارد شود. هدف هنرمند تمرکز 
بر علائم بصری و تعمیق موضوع تا ژرفای اسطوره است 
)پاکباز، 1378: 144-146(. در جزئیات ترکیب‌‌بندی اثر، 
پیه‌‌تای پیکاسو را می‌توان پیدا کرد که از همان الگوی 
ترکیب فیگور مادر و فرزند هنر رنسانس در قالب کوبیسم 
پیروی می‌‌کند و این سنت تصویری را تا مدرنیسم قرن 

بیستم پیش می‌‌راند )شکل:3-2(.
جزئیات قابل‌تشخیص مانند پارچه‌‌های ملی، رنگ‌‌های 
تکثیرهای  در  قومی  لباس  متمایز  فرم‌‌های  یا  نمادین 
پیه‌‌تا، این آثار را به مکان‌‌های خاص گره می‌‌زند. بسیاری 
از پیه‌‌تاها را می‌‌توان در پوسترهای اعتراضی و هنرهای 
خیابانی یافت. این شیوه‌‌های بیان هنری به‌‌طور سنتی، 
مکان‌‌های فرهنگی »بالا«،39 همچون موزه‌‌ها و گالری‌‌ها 
را دور می‌‌زند تا به امید افزایش آگاهی و ایجاد تغییرات، 
 .)Rafanelli, 2023: 148( مستقیماً با مردم صحبت کند

39. High

شکل2-2: پیکاسو، گرنیکا، )1937.م(، نقاشی رنگ روغن روی بوم، 7.77×3.49 متر، مرکز موزۀ ملی رینا سوفیا )Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía(، مادرید.
)https://www.museoreinasofia.es/en/collection/artwork/guernica(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            11 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


70 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

کِیت میراندا،40 از هنرمندان نسل نو فلسطینی، در سال 
2006.م، پیه‌‌تا را روی دیوار آپارتاید41 )که در اسرائیل به 
آن دیوار جدایی می‌‌گویند(، در کرانۀ باختری غزه نقاشی 
کرد؛ مرد جوانی با روسری سیاه و سفید فلسطینی که 

Katie MIRANDA .40 ، )معاصر(، کارتونیست و نقاش، فلسطین.
41. Aparthied Wall

از ناحیۀ سینه مورد اصابت گلوله قرار گرفته و بی‌‌جان 
در دامان مادرش قرار دارد. در بالای تصویر نوشته شده 
متوقف  را  پدرانم  و  شوهران  برادران،  پسران،  »کشتن 

کنید« )شکل: 4-2(.
این نقاشی دیواری پس از مدت کوتاهی مخدوش شد و 
میراندا دیگر این اثر را تکرار نکرد بلکه در عوض، با اشاره به 

شکل 2-3: پیکاسو، بخشی از گرنیکا، زن گریان.
(https://www,emptyeasel.com/guernica-famous-cubist-painting-by-

pablo-picasso/)

 شکل 2-4: کِیت میراندا، پیه‌‌تا، )2006.م(، نقاشی دیواری، دیوار آپارتاید، کرانۀ
(Rafanelli, 2023: 150) .غربی، غزه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            12 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


71 71 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

حالت هرمیِ مجسمۀ میکل‌آنژ و ژست‌‌های باکره و مسیح، 
و مجموعه  است  قابل‌تشخیص  فوراً  که  مقدسی  نشانۀ 
مضامین خاصی را در مورد فداکاری و مادری در بر دارد، 
توانست فرمی تراژیک از جنگ را روایت کند. او یک دهه 
بعد دوباره این موضوع را مورد توجه قرار داد و در بیانیۀ 
خود در سال 2019.م، از غرب خواست تا به تاریخ و تصاویر 
خود فکر کند و بپذیرد که سنت‌‌های مسلمان که در برخی 
جاها تحقیر شده‌‌اند، درواقع بخشی جدایی‌ناپذیر از سنت 

 .)Rafanelli, 2023: 149-151( غربی هستند

3- ظهور »پیه‌‌تا« در نقاشی روایی جنگ ایران
در نقاشی نوگرای ایران، زنان همواره از موضوعات مورد 
و  کم‌رنگ  زنان  مادرانگی  وجه  و  بوده‌‌اند  نقاشان  توجه 
در  روزمرگی  و  اجتماعی  زندگی  در  آنان  ظهور  جلوۀ 
خانه و ژانر مردم‌‌نگاریِ فولکلور42 ایرانی بارز بوده است. 
چرخش پارادایم در هنر پس از انقلاب، به موازات و همسو 
با تحولات ایدئولوژیک اجتماعی به‌ویژه دوران جنگ اتفاق 
افتاد و تصویر زنان نیز در نقاشی ایران متحول شد. پس از 
دورۀ انقلاب و جنگ، شخصیت زنان با تصوری از الگوهای 
قدسی در مطابقت با حضرت زهرا )س( و حضرت زینب 
)س( قرار گرفته و ژانری مختص به خود تشکیل می‌‌دهد. 
چهره‌‌ها حالتی آرمانی دارند و حس یک قدیسه را القاء 

42. Folklore

می‌‌کنند. در نقاشی این پارادایم از هنر معاصر ایران، حضور 
شهیدش  فرزند  و  مادر  قالب  در  مادر«  »الهۀ  مضمون 
قابل‌مشاهده است. مردان در این آثار به جنگ و جهاد و 
سرانجامِ شهادت مشغول هستند و زنان چهره‌‌ای صبور با 
حالت ناظر ازلی دارند؛ مادر فرزندش را برای ورود به مأوای 
پس از شهادت بدرقه می‌‌کند و سپس تصویر قاب‌شدۀ 
او را در دست می‌‌گیرد تا چهره‌‌ای تکرار‌شونده و جاودانه 
شود. زن روایت‌‌گر داستان جنگ و اسطوره‌‌ساز قهرمان 
جنگ است. در آثار این دوره از لحاظ تنظیم ساختار و 
ترکیب‌‌بندی اثر، فرزند در آغوش مادر و در مرکز کادر قرار 
دارد و با پیه‌‌تای اصلیِ میکل‌آنژ، ارتباط فرمی و مضمونی 
برقرار می‌‌کنند و به‌عنوان تکثیرهای ژانر پیه‌‌تا در نقاشی 

معاصر ایران، قابل‌بازشناسی هستند.
 از نقاشی‌‌های روایی جنگ ایران، اثر مرتضی کاتوزیان43 
با عنوان »به یاد شهیدان«، از بازتولیدهای شاخص در ژانر 
پیه‌‌تا به شمار می‌‌رود )شکل: 3-1(. تجسم مریم به همان 
از یک‌‌سو می‌‌تواند  آن  مرمرین  و جنس  میکل‌آنژ  شیوۀ 
دلالت بر استقامت و استواری مادران شهید باشد که مانند 
مرمر سخت است و از سوی دیگر، دلالت بر فجایع جنگ 
و داغ‌دیدگیِ مادام‌العمر مادران بر سوگ فرزند، به‌واسطۀ 
اشک‌‌ها بر گونۀ مرمرین او داشته باشد، که دل سنگ را 
نیز آب کرده و به درد آورده است )غلامی هوجقان، 1399: 

43. مرتضی کاتوزیان، )زادۀ 1322(، طراح گرافیک و نقاش، ایران.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            13 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


72 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

127(. کاتوزیان به عناصر فضایی و ایجاد اتمسفر ترحم 
توجه دارد و انتخاب رنگ‌‌های خاکی ]7[ که مشابه رنگ‌های 
طبیعی زمین هستند و نورپردازی غروب در پس‌‌زمینه، به 
تقویت احساسات تراژیک کمک می‌کند. فضای تاریک و 
سایه‌ها بر غم و اندوه حاکم در اثر تأکید می‌کنند و توجه 

را به درون احساسات عمیق شخصیت‌ها جلب می‌کنند. 
زمینه و فشنگ در پایین تابلو، بیننده را به کلی از حال 
و هوای مجسمه و کلیسایی که در آن قرار دارد بیرون 
می‌آورد، در زمان پیش می‌‌راند و به یاد شهیدان می‌اندازد44 
)شکل: 3-2(. کاتوزیان مسیح را از جنسیت مرمر و سنگ 
مرده خارج کرده و پوست و تنی دوباره به آن می‌‌بخشد، 
گویی رستاخیز مسیح را در شهیدان جنگ متجلی ساخته 
و رابطۀ بینامتنی به لحاظ نزدیکی مضمون با فاصلۀ تاریخیِ 

دو اثر و دو روایت تراژیک برقرار می‌کند.
که  می‌‌کرد  طلب  هنرمندان  از  انقلابی  جامعۀ  فضای 

https:// ،44. نک: کاتوزیان، مرتضی، )1362(، عیسی مسیح به یاد شهیدان
/www.carpetmaster.ir/product/jesus-christ-1983

شکل 3-1: مرتضی کاتوزیان، به یاد شهیدان، )64-1362 ه.ش(، نقاشی رنگ روغن 
روی بوم، 100×74 سانتی‌‌متر.

(https://www.carpetmaster.ir/product/jesus-christ-1983/)

شکل 3-2: مرتضی کاتوزیان، بخشی از به یاد شهیدان، فشنگ پایین پای مریم
(https://www.flickr.com/photos/brambeus/11363777013/in/photostream/)

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            14 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


73 73 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

باز‌آفرینی  را مجدد  مبارزاتی خود  و  اسطوره‌‌های دینی 
کنند. کارکرد معنوی اسطوره‌‌ها در دوران انقلاب به کارکرد 
بیرونی تبدیل شد و به همین دلیل، رجوع به شخصیت‌‌های 
بزرگ دینی که اسطوره‌‌های مقاوت، ایثار، از‌خود‌گذشتگی، 
عطوفت و مانند آن بودند، در نقاشی و گرافیک انقلاب 
 .)350  :1395 دیباج،  )گودرزی  می‌‌شود  یافت  به‌وفور 
شهدای کربلا در هیبت شهیدان و قهرمانان جنگ ایران 
و عراق متجلی شده و دوباره بر پردۀ هنر زندگی یافتند. 
میان  ایدئولوژیک  و  پیوندی مفهومی  این دوره  نقاشان 
وقایع معاصر جنگ و وقایع تاریخی کربلا برقرار کردند 
و یکی از ژانرهای غالب در نقاشی پارادایم پس از انقلاب 
را شکل دادند که به‌‌عنوان ژانر »نقاشی عاشورا« از آن نام 

برده می‌‌شود.
پیه‌‌تای کاظم چلیپا45 با عنوان »ایثار«، از تأثیر‌‌گذارترین 
صحنه‌‌های بازخوانیِ عاشورا به صحنه‌‌های نبرد و لحظۀ 
دیدار شهید با امام حسین )ع( و هفتاد و دو تن شهدای 
کربلا، بر روی بوم نقاشی با ابعاد وسیع است. در این اثر، 
پیکر قهرمان جنگ در منحنی‌‌های چادر خونین و نور 
آبی، تقدس می‌‌یابد و بر فراز جادۀ بی‌‌انتهای عبادت و 
سرنوشت، از آغوش مادر، این الهۀ واسط، به سالار بی‌‌سر 
شهیدان تقدیم می‌‌شود )شکل: 3-3(. چهرۀ مادر، نشان 
از تضاد مرثیه و ضعف ناشی از سوگ فرزند و در عین 

45. کاظم چلیپا، )زادۀ 1336(، نقاش، ایران.

حال، تاب‌‌آوری و امید به زندگی دوباره دارد، که یادآور 
از جمله شکیبایی حضرت  اسلام،  قدرتمند صدر  زنان 
زینب )س(، در واقعۀ کربلاست. در نتیجۀ این نوع نگاه 

 شکل 3-3: کاظم چلیپا، ایثار، )نیمۀ اول دهۀ 1360 ه.ش(، نقاشی رنگ روغن
 روی بوم، 200×300 سانتی متر، )کاتالوگ ده سال با نقاشان انقلاب اسلامی،

.(1368، ص:46

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            15 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


74 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

هنرمندان، ژانر »مادر شهید«، در نقاشی پارادایم جنگ 
نمود بارزی در خلق طیف وسیعی از آثار یافت، که در این 
ژانر، حضرت زهرا )س(، با شمایل الهه‌‌ای نورانی، هم‌‌دوش 

و تسلای خاطر مادران داغ‌‌دار است. 
ترکیب‌‌بندی این نقاشی، با حرکتی از پایین کادر به سمت 
بالا تنظیم شده و عروج قهرمان تراژیک را از صحنه‌‌های 
زمینی به ملکوت آسمانی، در محرابی مزین با کلام وحی 
نشان می‌‌دهد. گل لالۀ قرمز روی زمین، به‌عنوان نمادی 
از خون و فداکاری و قرار دادن جنین انسان درون آن، 
می‌تواند نشان‌دهندۀ این باشد که ایثار و ازخودگذشتگی 
برای دفاع از کشور و ارزش‌ها، آینده و زندگی نسل بعد 
را تحت تأثیر قرار می‌دهد و به‌رغم زشتی‌های جنگ و 
از‌دست‌رفتن زندگی‌ها، امید به زنده ماندن انسانیت وجود 
دارد. دست نورانی حق در مرکز محراب و بالای تصویر، 
گواهی از پیروزی، بهشت و رستاخیز است؛ آنچه که در 

سیر تراژدی انتظار قهرمان را می‌‌کشد.
در برخی موارد، ترکیب‌‌بندی‌‌ پیه‌‌تاهای معاصر ایران، برگرفته 
از چینش عناصر در نگاره‌‌هایی با موضوع معراج پیامبر )ص(، 
در تاریخ نقاشی ایرانی هستند. پیه‌‌تای محمد علی رجبی 
دوانی46 با عنوان »معراج شهید«، نمونۀ شاخص آن است 
)شکل: 3-4(. هنرمند در انتخاب شیوۀ فرمی، رنگ‌‌گذاری 
تخت و قلم‌‌گیریِ مرسوم در نگارگری و حتی انتخاب عنوان، 

46. محمد علی رجبی دوانی، )زادۀ 1328(، نویسنده و نقاش، ایران.

رابطۀ بینامتنی تصویری میان ژانر معراج‌‌نگاری و ژانر پیه‌‌تا 
ایجاد کرده، در حالی‌‌که مضمون معراج، نزدیکی به خداوند 
و سفر ماورایی و مضمون پیه‌‌تا، غم و رنج پیش از رستاخیز و 
تکامل روح است. در مجلس‌‌نگاری معراج، شخصیت پیامبر 

شکل 3-4: محمد علی رجبی دوانی، معراج شهید، )1367 ه.ش(، نقاشی گواش و آبرنگ 
روی مقوا، 120×180 سانتی متر، )کاتالوگ آسمان نگاره‌‌ها تهران، 1399، ص:33(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            16 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


75 75 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

نمایندۀ  به‌عنوان واسطه‌ای بین زمین و آسمان و  )ص( 
انسان‌ها در برابر خداوند به تصویر کشیده می‌شود و از جمله 
مهم‌‌ترین نقوشی که مورد توجه نگارگران بوده عبارت‌اند 
براق، جبرئیل، فرشتگان و آسمان«.  بر  از »پیامبر سوار 
»معراج در حقیقت دیدار با خداوند است و در میان برخی 
از پیامبران عهد باستانی بدین‌‌گونه بوده که به هنگام عروج 
به آسمان و دیدار با خداوند، از دست راست او کتاب وحی 

الهی را دریافت کرده‌‌اند« )شمیسا، 1400: 461(. 
نقاشی معراج شهید، در مفهوم رمزی خود به سیر در عالم 
پس از شهادت و مشاهدۀ فرشتگان با هاله‌‌های نورانی و 
سوزان، همچون آتش، دور سر آنان می‌‌پردازد. این مضمون 
در چیدمان‌ منحصربه‌فرد پیه‌‌تای رجبی، به‌گونه‌‌ای است که 
مادر شهید دستان خود را به نشان سوگواری و تسلیم باز 
کرده و چادر او همچون ردای مریم، به رنگ‌‌های آبی و سفید، 
پیکر فرزند را در بر گرفته است. پشت سر مادر در پس‌‌زمینه، 
محراب آسمان از میان گرفت‌و‌گیر موجودات اهریمنی، پیکر 
قهرمان شهید را از زمین بر می‌کند و به سوی عالمی، که 

انگشت اشارۀ یک از فرشتگان نشان می‌‌دهد، بالا می‌‌برد. 
ایجاد رابطۀ فرمی و مضمونی میان سنت نگارگری ایرانی و 
هنر مسیحیت از خصایص برخی آثار نقاشی جنگ است و 
چنین رویکردی در اثر مصطفی گودرزی47 با عنوان »این روز 
را به خاطر باید سپرد«، در تاریخ نقاشی معاصر ایران به ثبت 

47. مصطفی گودرزی، )زادۀ 1339(، مورخ هنر، طراح گرافیک و نقاش، ایران.

رسیده است. این نقاشی روایت تراژیک تاریخی، از بمباران 
شیمیایی جنگ را با دعوت از شمایل مریم و مسیحِ کودک، 
به صحنۀ طبیعت زیبای جنگ‌‌زده فرا می‌‌خواند )شکل: 
3-5(. ترکیب عناصر مختلف فرهنگی و تاریخی در این 

شکل 3-5: مصطفی گودرزی، این روز را به خاطر باید سپرد، )نیمۀ اول دهۀ 
1360 ه.ش(، نقاشی رنگ روغن روی بوم، 70×100سانتی متر، )کاتالوگ ده سال 

با نقاشان انقلاب اسلامی، 1368، ص: 173(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            17 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


76 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

نقاشی، می‌تواند بیان‌‌گر تداوم مشکلات انسانی در زمان‌ها و 
مکان‌های مختلف باشد. گودرزی نشان می‌‌دهد که مسائل 
مرتبط با جنگ و خشونت همواره در تاریخ بشر وجود داشته 
و فراتر از مرزهای جغرافیایی و قومی است. صورت مریم و 
کودک با »ماسک شیمیایی« پوشانده شده و روی صخره‌‌ای 
در طبیعت سرد و فضای نیلگون شب نشسته‌‌اند و مریم 
دست کودک را در دست دارد. در نگارگری ایرانی جویبارها 
با رنگ نقره‌‌ای کار می‌‌شدند ولی رودی از خون سرخ در 
این صحنه جاری گشته که زیر پای مریم متوقف می‌‌شود، 
گویی بشارتی از صلح و آرامش در راه است. این اثر تضادی 
از مرگ و زندگی در بر دارد و ترحم مادرانه و سوگواری مریم 
بر جسد مسیح را تا دورۀ کودگی مسیح پس می‌‌راند و سیر 

روایت تراژدی را سخت‌‌تر و جان‌‌فرساتر می‌‌کند.
مفهوم زن ازلی در تاریخ ادیان توحیدی سامی، در زنان 
قدیس و پاکدامنی همچون آسیه متقی همسر فرعون 
)در دین یهود(، حضرت مریم عذری )در مسیحیت( و 
حضرت فاطمه زهرا )در اسلام(، تجلی یافته است. این 
شخصیت‌‌ها و دیگر زنان پاک در تاریخ ادیان، مظاهری 
از زن ایده‌‌آل در جایگاه الهی- اجتماعیِ زنان در وادی 
دین هستند. در تاریخ ایران زنان، نگهبان آتش، سازنده 
زرع،  و  کشت  آزمایش‌کنندۀ  سفالین،  ظرف  مخترع  و 
اداره‌کنندۀ قبیله و دارندۀ مقام روحانیت بوده‌‌اند. از سوی 
دیگر مظهر عشق به شمار می‌‌رفته‌‌اند و عشق همواره از 

ارکان اصلی تجربۀ دینی بوده است. الهۀ مادر از کهن‌‌ترین 
ادوار پیش از تاریخ تا دورۀ رنسانس اروپا در شخصیت 
حضرت مریم، به‌عنوان مادر مسیح دوام و امتداد یافته 
است )هنری مهر، 1397: 30-32(. مادر شهید همچون 
حضرت مریم میانجی نزدیک شدن فرزند به خداوند است، 
زیرا در حقیقت کسی نمی‌‌تواند مستقیم به خدا نزدیک 
شود و مریم آبستن خداوند و به او نزدیک است. مادر 
سرچشمۀ سرشت بشری و شفاعت‌کنندۀ انسان است او 
پرستش نمی‌‌شود ولی ستایش می‌‌شود، مادر یک الهه 
است که لقب یار نجات دهنده را یدک می‌‌کشد، همه 
خدایان از مادر سرچشمه می‌‌گیرند در نتیجه او موجودی 
متعادل، دارای انرژی نهفته و موجود در آینده است. او آغاز 

و پایان است )کمبل،1400: 289-290(. 

4- ژانر »پیه‌‌تا« و تراژدی نزد فِرای
تراژدی نه به عرصۀ نمایش محدود است و نه به وقایع 
مصیبت و فرجام و به قول ارسطو، منشأ تأثیر تراژیک را 
باید در میتوس تراژیک یا ساختار طرح جست‌و‌جو کرد. 
قهرمان سنخی تراژدی جایی بین »ملکوتی« و »بسیار 
انسانی« قرار دارد، جایی بر بالای چرخ سرنوشت. مسیح 
)فرای، 1391: 250(.  و آسمان معلق است  بین زمین 
از دیدگاه فرای: »قهرمانان تراژیک در چشم‌‌انداز انسانی 
خویش به قدری در بالاترین نقطه قرار دارند که به نظر 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            18 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


77 77 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

می‌‌آید راهبران ناگزیر قدرت پیرامون خود باشند و در مَثَل 
به درختان بزرگی می‌‌مانند که اگر برق بدرخشد، بر خرمن 
علف نمی‌‌زند بلکه بر آن‌‌ها می‌‌زند« )همان(. در سلسله 
مراتب روایت پاییز نزد فرای، در مراحل آغازین، قهرمان 
از نظر معنویت و شهامت بر اشخاص دیگر برتری دارد 
و از آنجا که کودک نمی‌‌تواند موجب جذابیت داستانی 
قهرمان  نقش  مادر  به‌ویژه  دیگر  شخصیت  یک  شود، 
ایفاء می‌‌کند. سپس  یا قهرمان‌‌پروری را در این مرحله 
قهرمان وارد مرحلۀ سیر و سلوک می‌شود و به آگاهی 
نسبت به وضعیت خویش نائل می‌‌آید و آنگاه که اشتباه 
فردی موجب تغییر وضعیت او می‌‌گردد، چشم‌انداز تراژدی 
در مقابل تماشاگر ظاهر می‌‌شود. مرحله‌‌ای با وحشت و 
هراس از پایان و مرگ، که روایت‌‌های آخر زمانی را شکل 
می‌‌دهند، از عناصر همین مرحله تلقی می‌‌شوند )نامور 

مطلق، 1392: 300-303(.
در پیه‌‌تاهای معاصر جنگ ایران، قهرمان شهید بین دنیای 
آزادی بهشتی و دنیای اسارت، در دامان مادرش قرار دارد و 
همچون واسطه میان تماشاگر اثر، با خدا یا ایزدان و شهدای 
کربلا عمل می‌‌کند. در تشیع سفارش شده است که باید 
برای سالار شهیدان گریست و به لحاظ اساطیری به نحوی 
یاد آور ایزد شهید‌شونده است که در دنیای باستان بسیار 
فراگیر بوده و در واقع »ایزد رستاخیزیافته«48 است، زیرا هر 
48. Resurrected

بار که شهید می‌‌شود )در زمستان( دوباره رستاخیز می‌‌یابد 
غربی،  آسیای  و  بین‌‌النهرینی  خدایان  برخی  بهار(.  )در 
شش ماه در جهان مردگان در زیرزمین بوده‌‌اند و در اوایل 
بهار دوباره به جهان زندگان بازمی‌‌گشته‌‌اند. سیاوش در 
شاهنامه یک ایزد گیاهیِ شهید‌شونده است که به‌صورت 
اسطوره‌‌های  در  می‌یابد.  رستاخیز  پسرش،کیخسرو 
بین‌النهرین، ایشتَر،49 الهۀ آب، نیز عاشق دُموزی50 که یک 
ایزد شهید‌شونده است، می‌‌شود و برای برگشت معشوق از 
جهان زیرین، گریه می‌‌کند، که معادل باران است و دموزی 
دوباره زنده می‌‌شود و به روی زمین می‌‌آید. در این سنخ از 
اسطوره‌‌ها همیشه مسئلۀ آب مطرح است و مراسم مفصل 
عزاداری به‌خاطر رفتن به جهان زیرین برگزار می‌‌شده است 

)شمیسا، 1400: 200-201(.
 داستان‌‌های تراژیک را در صورت اطلاق به ایزدان، می‌‌توان 
دیونیزوس‌‌‌مدار ]8[ نامید. این داستان‌‌ها مربوط به ایزدان 
رو به مرگ است مانند مسیح که بر صلیب جان می‌‌دهد 
و با گفتن »چرا مرا وانهادی؟«، بیرون‌افتادگی خود را در 
مرتبۀ موجود الهی، از جامعۀ تثلیث مشخص می‌‌سازد. 
پیوند مرگِ یکی از ایزدان با پاییز یا غروب در ادبیات، 
الزاماً به این معنی نیست که وی ایزد گیاهان یا خورشید 
است، بلکه تنها این معنی را دارد که او ایزدی است که 

49. Ishtar
50. Dumuzi

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            19 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


78 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

به‌رغم مقام و منزلت، فانی است )فرای، 1391: 50(. شاید 
مقایسۀ مسیح با دیونیزوس عجیب باشد ولی شباهت‌‌ها 
دیونیزوس  مانند  نیز  مسیح  زیرا  است،  خیره‌‌کننده 
خدای آزادی است؛ نه آزادی بوالهوسانۀ مبتنی بر شعار 
»هرچه بادا باد«، بلکه معرف آزادی حقیقی که ایگو51 را 
به خدمت مرکز خلاق وجود درمی‌‌آورد. مسیح نیز مانند 
دیونیزوس تجلی جوهر زندگی بود ولی مقدر بود تا بمیرد 
و آن زندگی که متجلی‌‌اش می‌‌کرد، به‌طرز اسرارآمیزی 
در اختیار همگان قرار گیرد. مسیح نیز مانند دیونیزوس 
حامی زنان و یک شخصیت انقلابی در رابطه با حقوق آنان 
در فرهنگی بسیار مردانه بود. هم مسیح و هم دیونیزوس با 
تاک، با مار و خصوصاً با شرابی آیینی که روح را از قید گناه 
و قانون آزاد می‌‌کند و آزادی حقیقی به روح می‌‌بخشد، 

نسبت دارند )سنفورد، 1395: 155-154(. 
 سیاوش و امام حسین )ع(، مظلومان و قهرمانان روایت‌‌های 
اسطوره‌‌ای و تاریخی هستند و گردش روح این شهیدان 
بزرگ، نشانۀ تداوم شهادت در هر دورۀ تاریخی است چنان‌‌که 
گویی زمین هیچ‌‌گاه از شهید خالی نیست. در تشیع ایران، 
سیاوش که اسطوره‌‌ای بود، جای خود را به شهید کربلا، 
که وجود تاریخی داشت، واگذاشت و بدین‌‌گونه، تعزیه جای 
سوگ سیاوش را گرفت )مسکوب،1350: 82(. مراسم سوگ 
سیاوش چنان ریشه در اسطوره‌‌های پیش از اسلام داشت که 

51. Ego

تا اوایل دوران اسلامی نیز برگزار می‌‌شد و در آثار گوناگون 
نثر فارسی دیده می‌‌شود. سیاوش مظهر »شهید  نظم و 
کامل« و سرنوشت او نشان از ظلم در عرصۀ انسان است. 
فردوسی شهادت سیاوش را چنان در شاهنامه به حماسه 
کشیده که از ریختن خون او بر زمین، دنیا تیره‌و‌تار می‌‌شود 
و طوفانی سیاه برمی‌‌خیزد و خورشید و ماه را می‌پوشاند. 
بعدها بر این روایت، اسطوره‌‌های تازه‌‌ای افزوده‌‌اند، از جمله 
اینکه خون جوشان سیاوش خاک را سترون می‌‌کند. این 
خون که بر زمین می‌‌ریزد، جاودانه، جوشان و خروشان است. 
در اسطوره‌‌ها آمده است که اسکندر به مزار سیاوش رفت و 
خاک او را سرخ دید، که خون تازه از زمین می‌‌جوشید و 
پنداشت که بهشت برین است زیرا از میان آن خون گرم، 
گیاهی برآمده بود که همان »پرَِ سیاوشان« و گیاهی جاودانه 
است. هر چه او را ببُِرَند، جان تازه می‌‌یابد )اشرف، 1399: 
164-162(. این گیاه اسطوره‌‌ای که از خاک خونین مزار 
سیاوش روییده است، در نقاشی دورۀ انقلاب و جنگ در 
وجه نمادینِ »گل لاله«، بر مزار شهیدان دوباره ظهور پیدا 
می‌‌کند و در شعار مردمی آن دوره، »از خون جوانان وطن 
لاله دمیده«، یادآور اسطورۀ مظلومیت سیاوش است. »از 
معانی سمبلیک گل لاله، جدایی ابدی، شهرت، فصاحت، 
سخنوری گل مورد مشاوره در عالم ارواح و رنگ سرخ آن 

سمبل عشق سوزان است« )جابز، 1397: 173(.
روایت تصویریِ پیه‌‌تاهای معاصر ایران، در پارادایم پس از 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            20 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


79 79 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

انقلاب، صحنه‌‌ای از مراسم تشیع پیکر شهدای جنگ و 
بازنمایی مادران در حالتی مریم‌گونه، درواقع روایتی تراژیک 
از عزاداری برای سالار شهیدان است. قهرمان تراژیک در 
این ژانر از نقاشی، شهیدان تشنه‌لب در مرزهای ایران و 
عراق هستند که وقایع مرتبط با شهدای عاشورا را یادآوری 
می‌‌کنند. این صحنه‌‌ها با مضمون درد و رنج و موضوع 
جنگ و جبهه، با آب و خاک تشنه و سقای کربلا، حضرت 
عباس )ع(، تداخل اسطوره‌‌ای برقرار کرده و انگاره‌‌ای که 
قهرمانان جنگ همان ایزد رستاخیز‌یافته هستند، شکل 
می‌‌گیرد. اشک و شفقت مادران شهید، همچون الهه‌‌ای 
صبور، آنان را به انتظار روییدن گل لاله از مزار فرزند در 
فصل بهار می‌نشاند. ظهور مجدد و بازگشت قهرمان، با 
جسم رستاخیز‌یافتۀ منجی او یگانه می‌‌شود و در مرحلۀ 
غایی، نجات‌دهندۀ جامعه است. هنرمندان در خلق پیه‌‌تای 
خود بر آن هستند تا فیگور قهرمان اثر را در هاله‌‌هایی از 
وجوه اسطوره‌‌ای قرار دهند و مرثیه‌‌مدار بودن مهم‌‌ترین 

مضمون و جنبۀ فرمی در روایت تراژیک نقاشی است.
اگر در تراژدی یونان این مفهوم وجود دارد که سرنوشت از 
ایزدان قوی‌‌تر است، درواقع به‌‌صورت تلویحی، وجود ایزدان 
در اصل برای این است که نظم طبیعت را تصدیق کنند 
و اگر هم شخصیتی، حتی شخصیت ملکوتی، قدرت وتِو 
کردن قانون را داشته باشد، بسیار بعید است که بخواهد 
آن‌‌ را به اجرا دربیاورد. با اینکه پایان معمول تراژدی فاجعه 

است، عظمت ازلی همسانی، یعنی بهشتی گمشده،‌‌ آن‌‌ 
را متوازن می‌‌سازد )فرای، 1391: 251-253(. در نظریۀ 
فرای: »اسطوره، قهرمان ایزد است و بنابراین نمی‌‌میرد، اما 

می‌‌میرد و باز احیاء می‌‌شود« )همان: 259(.

طرح یا موضوع ژانر »پیه‌تا« در تاریخ 
هنر جهان، به‌ویژه نقطۀ اوج آن در 
به‌تصویر‌کشیدن  رنسانس،  هنر 
روایت مریم و عیسی مسیح است 

که در حالتی از غم و اندوه عمیق قرار دارند. این شخصیت‌ها 
نمایان‌‌گر تناقضات عاطفی و انسانی هستند. مریم به‌عنوان 
نماد سوگواری برای فرزند، با نقص و شکست مواجه است؛ 
مادری که در مراحل سیر و سلوک قهرمان، تا سرانجامِ مرگ 
و رستاخیز دوبارۀ مسیح، نقشی محوری ایفا می‌‌کند. این 
تصویر، بار تراژیک رنج انسانی دارد و مضمونی مرثیه‌‌مدار از 
شفقت، ترحم و غم از‌دست‌دادن را به دوش می‌کشد، یعنی 
نوعی از تراژدی که همیشه بوده و خواهد بود. شکل بصری 
پیه‌‌تا، همان مجسمۀ مرمرین است که میکل‌آنژ در بیش از 
نیم هزاره پیش، با چنان دردناکی و قدرتی خلق کرده و 
پیه‌‌تاهای پس از آن، بخشی از یک پیوستار هستند که با 

خاطره و تداوم اثر اصلی گفت‌وگو می‌‌کنند.
زندگی‌‌های  در  تراژدی  تداوم  و  انباشته‌شده  تاریخ‌‌های 
تغییر‌یافتۀ پیه‌‌تا، زاده‌‌های هنری بسیاری به دنبال داشته 

نتیجه‌گیری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            21 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


80 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

روایی،  چهارچوب  عبادی،  قدرت  تکثیرها  این  و  است 
مضمونی و همچنین ارزش زیبایی‌‌شناختی را از شباهت 
از طریق  اما همچنین  اصلی می‌‌گیرند،  نسخۀ  به  خود 
نمایندگی آن‌‌هاست که اقتدار و ارتباط نسخۀ اصلی برای 
هر نسل بعدی مجدداً تأیید و تجدید شده است. تکثیرها را 
می‌‌توان به ترجمه‌‌های متنی تشبیه کرد که در طول زمان، 
منحصر با شرایط پارادایمیک خلق اثر، به‌ویژه دوران جنگ 
در جهان، دارای شبکه‌‌های معنایی خاص خود هستند. 
اهمیت نسخۀ اصل به‌منزلۀ کهن‌الگو، و بازتولید‌‌های آن، 
به هم وابسته بوده و در طول زمان تکامل می‌‌یابند. با این 
اشتراک فراملی و فرافرهنگیِ پیه‌‌تا در صحنۀ هنر جهان، 

می‌‌توان از یک »فرهنگ بصریِ جهانی« صحبت کرد.
 در هر مقطع تاریخی که جنگ و متعلقات اجتماعی آن، 
هنرمند را به ورطۀ تراژیک احساسی کشانده، ژانر پیه‌‌تا خود 
را نمایان ساخته است، از جمله مقطعی از تاریخ نقاشی 
جنگ  دوران  و  انقلاب  از  پس  پارادایم  در  ایران  معاصر 
تحمیلی ایران و عراق، در ژانر »مادر شهید« به منصۀ ظهور 
رسیده است. مظلومیت و شهادت قهرمان جنگ و مادر 
داغ‌‌دیده که پیکر فرزند را در دامان خود دارد، از وجوه بارز 
این ژانر است. تراژدی از سرنوشت فاجعه‌‌آمیز شخصیت‌‌های 
اثر عبور می‌کند و عظمتی از جنس عروج قهرمان تراژیک 

به ملکوت و رستاخیز در بهشت به آنان می‌‌بخشد.
در این دوره از تاریخ نقاشی ایران، آثاری خلق می‌‌شود که 

بارش تجسمی زنانه را در روایت‌‌های تو‌در‌توی قهرمانان و 
اسطوره‌‌های مذهبیِ مسیحیت و اسلام مستحیل ساخته 
و بازنمایی تاریخ را از منظر تأثر و افسوس »مام وطن« در 
پی دارد. ژانر »مادر شهید« از سویی به لحاظ فرم فیگوراتیوِ 
قرارگیری شهید در دامان مادرش، رابطۀ بینامتنی تصویری‌ای 
با پیه‌‌تای میکل‌آنژ و سنت تصویری مسیحیت برقرار می‌‌کند 
به  هندسی  ترکیب‌بندی  و  ساختار  لحاظ  به  سویی  از  و 
نگاره‌‌های ایرانیِ مرتبط با معراج پیامبر )ص(، در پیوند با 
سنت تصویری اسلامی قرار می‌‌گیرد، بنابراین هنرمندان به 
اسلوبی دست می‌‌یابند که منحصر به پارادایم انقلاب و جنگ 
است و در هیچ دوره‌‌ای از نقاشی معاصر ایران، شمایل مادر 

بدین‌گونه با صلابت و صبور، به تصویر در نیامده است.
 با حاصل تحلیل در عناصر فوق، می‌توان اذعان کرد که 
بلکه  مؤثر،  هنری  اثر  یک  به‌عنوان  تنها  نه  پیه‌تا  نقاشی 
به‌عنوان یک نمونۀ تراژیک براساس نظریات فرای، قادر به 
ارائۀ عمق احساسات انسانی و تعارضات آن است. این ژانر به 
استفاده از ساختارهای تراژیک، شخصیت‌ها و پیام‌های عمیق 
انسانی پرداخته و در نهایت تأثیری قوی بر مخاطب دارد. 
در دهه‌‌های اخیر، ژانر پیه‌‌تا با مضامین تراژیکی همچون، 
مادر، فقدان، غم و ایمان، دارای ویژگی و امکانی است تا از 
مرزهای فرهنگی و زمانی فراتر رود و هر اثر هنری که پیه‌‌تا 
را فراخواند، به آن جان تازه‌‌ای می‌‌بخشد و هنوز این قدرت 

را دارد که با تکان‌‌دهنده‌‌‌ترین راه‌‌ها با مخاطب صحبت کند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            22 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


81 81 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

پی نوشت:
Renaissance .1 اصطلاح رنسانس به معنی »تولد دوباره« است. 
رنسانس اولیه از قرن چهاردهم در شمال ایتالیا آغاز شد و با ایجاد یک 
تحول 003 ساله، به عصر روشنگری در اروپا انجامید. طبیعت‌‌گرایی 
در هنر شکل گرفت و هنرمندان در زمینه‌‌های آناتومی و پرسپکتیو، 

گام بلندی برداشتند.
اصطلاح  معادل  نوشتار،  این  در  »تکثیر«  اصطلاح  کاردبرد   .2
 Gérard( ژنت  ژرار  نظریۀ  و  گونه‌‌شناسی  در  »بیش‌‌متن« 
Genette، 1930-2018، نظریه‌پرداز ادبی و نشانه‌‌شناس، فرانسه( 
است. همچنین پیه‌‌تاهای قبل از میکل‌آنژ را می‌‌توان »پیش‌‌متن« 
نامید، اصطلاحی که در این مقاله یک‌‌بار استفاده شده، اما سعی بر 
این است با تمرکز بر چهارچوب نظری پژوهش، از ورود به بحث 
بیش‌‌متنیت که خود دامنۀ گسترده و شاخصی دارد، خودداری شود. 
3. در نگاره‌های مصر، حوروس را همچون شاهین یا با سر شاهین 
که  شد  متولد  هنگامی  او  داده‌‌اند.  نمایش   )Falcon  Horus(
پدرش ازُیریس بر کنار شد و به جهان زیرین رفت و ایزیس به 
شکل رازگونه‌‌ای او ‌‌را برخیزاند. حوروس سرانجام انتقام پدر را از 
عمویش سِت گرفت. حوروس را به‌گونۀ خدای آسمان می‌‌پرستیدند 
 Storm,Cotterell( و چشمانش خورشید و ماه پنداشته می‌‌شد

 .)284 :2005,
Art Gotic .4، سبکی از هنر قرون وسطی بود که در قرن دوازدهم 
میلادی در شمال فرانسه توسعه یافت و با پیشرفت هم‌‌زمان معماری 
گوتیک همراه بود. در بسیاری از مناطق اروپا، به‌ویژه در آلمان، هنر 
گوتیک متأخر تا قرن شانزدهم ادامه داشت و سپس در هنر رنسانس 

ادغام شد.
Renaissance High .5، )1500-1520، م(، سراسر اروپا در این 
دوره با اکتشافات علمی، تنش‌‌های سیاسی و مذهبی مواجه شد و 

پاپ‌‌های رم از هنر حمایت می‌‌کردند. بدعت رنسانس در تولد دوبارۀ 
هنر یونان و روم باستان و برآمده از واقعیات و نگرش جدید به انسان 

در غالب هیاکل نیرومند است.
Expressionism .6، در معنای وسیع یک جنبش هنری است، 
برای توصیف آثاری که هنرمند برای بیان عواطف و حالات درونی، 
به کژنمایی واقعیت دست زده باشد. اما غالباً کاربرد آن به جنبش 
معینی در هنر مدرن محدود می‌‌شود که در فرانسه آغاز شد و 
زمینه‌‌های رشد آن در آلمان و تا زمان اقتدار نازی‌‌ها مهیاتر بود و به 
آثاری گفته می‌‌شد که به امکانات بیانی ِ شکل، خط و رنگ توجه 

داشتند )پاکباز، 1378: 37(. 
مشابه  که  می‌شود  اطلاق  رنگ‌هایی  به  خاکی  رنگ‌های   .7
رنگ‌های طبیعی زمین، خاک و مواد طبیعی هستند. این رنگ‌ها 
معمولاً شامل تن‌های قهوه‌ای، بژ، کرم، خاکستری و سبز مایل به 
قهوه‌ای می‌شوند. رنگ‌های خاکی به‌خاطر ارتباطشان با طبیعت 
و محیط زیست، احساس آرامش، ثبات و نزدیک بودن به طبیعت 

را منتقل می‌کنند.
8. بذری که دیونیزوس )Dionysus( از آن ظهور یافت، متعلق 
به زئوس )Zeus( در رحم زنی فانی به نام سِمله )Semele( بود. 
خشم و توطئۀ هِرا )Hera(، سمله را ترغیب کرد که برای نمایاندن 
جلال و جبروت زئوس به خویش، دعا کند و زئوس با اکراه به او 
پاسخ داد. اما افسوس که شکوه محض خدا چنان عظیم بود که 
سمله از تماشای آن حالش دگرگون شد و نور زئوس نابودش کرد. 
وقتی زئوس این تراژدی را دید، به‌سرعت از آسمان فرود آمد و بچه 
را از شکم سمله بیرون کشید و در ران خود گذاشت و دیونیزوس در 

زمان مقرر از آنجا به دنیا آمد )سنفورد، 1395: 125-124(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            23 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


82 دوره دوم؛ ‌شماره 10؛ پاییز 1403پژوهشــنامه فرهنگســـتان هنــر

منابع

اشرف، احمد؛ نیولی،گرارد و دیگران )1399(، هویت ایرانی: از دوران باستان تا پایان پهلوی، ترجمه و تدوین حمید احمدی، تهران: 
نشر نی.

پاکباز، رویین )1378(، دایره المعارف هنر: نقاشی، پیکره‌‌سازی، گرافیک، تهران: فرهنگ معاصر.
جابز، گرترود )1397(، فرهنگ سمبل‌ها، اساطیر و فولکلور، ترجمۀ محمدرضا بقاپور، تهران: نشر اختران.

داتی، ویلیام )1397(، اساطیر جهان، ترجمۀ ابوالقاسم اسماعیل‌‌پور، تهران: نشر چشمه.
سنفورد، جان.ا )1395(، تقدیر، عشق و سرور، ترجمۀ سیمین موحد، تهران: هیرمند.

شمیسا، سیروس )1400(، اساطیر و اساطیرواره‌‌ها، تهران: هرمس.
غلامی هوجقان، فاطمه )1399(، »تحلیل روان‌‌کاوانۀ مرگ‌اندیشی در آثار مرتضی کاتوزیان و آلفرد یعقوب‌‌زاده )مطالعۀ موردی: یک 

نقاشی و یک عکس با محوریت شهادت(«، نشریۀ مطالعات عالی هنر، دورۀ دوم، شمارۀ 2)5(، ص:127.
فرِای، نورتروپ )1391(، تحلیل نقد )کالبدشکافی نقد(، ترجمۀ صالح حسینی، تهران: نیلوفر.

کاتالوگ »ده سال با نقاشان انقلاب اسلامی« )1368(، ده سال با نقاشان انقلاب اسلامی )1357-1367 ه.ش(، به اهتمام: مصطفی 
گودرزی، تهران: حوزۀ هنری سازمان تبلیغات اسلامی.

کاتالوگ »مجموعه آثار نگارگری با مضامین انقلاب اسلامی« )1399(، آسمان‌‌نگاره‌‌ها، به کوشش محمد علی رجبی، تهران: مؤسسه 
تألیف، ترجمه و نشر آثار هنری متن.

کمبل، جوزف )1400(، الهه‌ها: اسرارالوهیت زنانه، ترجمۀ عباس مخبر، تهران: نشر مرکز.
گودرزی دیباج، مرتضی )1395(، هنر انقلاب: هنرهای تجسمی، نقاشی، گرافیک، مجسمه‌‌سازی، تهران: انتشارات سوره مهر.

مسکوب، شاهرخ )1350(، سوگ سیاوش در مرگ و رستاخیز، تهران: خوارزمی.
نامور مطلق، بهمن )1392(، درآمدی بر اسطوره‌‌شناسی نظریه‌‌ها و کاربرد‌‌ها، تهران: سخن.

-------------- )1402(، ادبیات تطبیقی، مفاهیم، مکاتب، انواع و پیکره‌‌ها، جلد اول، تهران: لوگوس.
وازاری، جورجو )1388(، زندگی هنرمندان، ترجمۀ علی اصغر قره‌باغی، تهران: انتشارات سوره مهر.
هنری مهر، فاطمه )1397(، سیمای زن در آثار نقاشان معاصر ایران، تهران: انتشارات آوای فرشته.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            24 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


Chilvers, Ian & Osborn, Harold (1988), The Oxford dictionary of Art, Consultant Editor: Dennis 
Farr, Oxford university press, New York.

Cotterell, Arthur & Storm, Rachel (2005), The ultimate encyclopedia of Mythologey (An A-Z 
quide to the Myths and Legends of the ancient word), London, Hermes House.

Rafanelli, Lisa M (2023), Michelangelo’s Vatican pietà and it’s Afterlives, New York, Rotledge.
Zaczek, Iain (2018), Chronology of Art, A Timeline of Western Culture from Prehistory to the 

Peresent. London, Thames & Hudson.
Emptyeasel,Guernica by Pablo Picasso (1983), https://www.emptyeasel.com/guernica-famous-

cubist-painting-by-pablo-picasso/
https://www.carpetmaster.ir/product/jesus-christ-1983/
EPPH, Arts masterpieces explaned, Titian’s Pieta (1575). https://www.everypainterpaintshimself.

com/article/titians_pieta_c.1575
Katouzian, Morteza, (1983-84), For the Martyrs, https://www.flickr.com/photos/

brambeus/11363777013/in/photostream/
IN.CI.TUR, (19 Aprill 2022), The “Pieta” by Michelangelo Bounarroti, https://www.incitur.com/

the-pieta-by-michelangelo-buonarroti/
Analysis of the art of renaissance Italy, (2023), Michelangelo’s Pieta https://www.italianrenaissance.

org/michelangelos-pieta/
Kathe Kollwitz Museum koln, Woman whit dead child (1903), https://www.kollwitz.de/en/woman-

with-dead-child-kn-81
The Metropolitan Museum of Art, (2000-2024), Pieta German, https://www.metmuseum.org/art/

collection/search/471921
Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía, (1992), Guernica, https://www.museoreinasofia.

es/en/collection/artwork/guernica

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

                            25 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html


 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

az
ho

uh
es

hn
am

eh
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

17
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            26 / 26

http://pazhouheshnameh.ir/article-1-156-en.html
http://www.tcpdf.org

